## সাহিত্য-পরিষদ্-গ্রন্থান্থাবলী -- ৩৪

িভারত-শাস্ত্র-পিটক

अभाक्त- मेत्रारमञ्जूषत जिरवणे अम्ब

প্ৰবৰ্ত্তক—

শীযুক্ত রাজা যোগেক্সনারায়ণ রায় বাহাত্মর শীযুক্ত কুমার শরৎকুমার রায় এম্ এ

# ঐতরেয় ব্রাহ্মণ

### বঙ্গানুবাদ

অসুবাদক

# <u> এরামেন্দ্রস্থার ত্রিবেদী এম্ এ</u>

৪৩)১ অপার সার্কু লার রোড, বন্ধীয়-সাহিত্য-পরিষ্ণ হইতে শ্রীরামকমল সিংহকর্ত্তৃক প্রকাশিত

কলিকাজ

ンのント



# কলিকাতা ২১।৩ শাস্তিরাম ঘোষের দ্বীট্, বাগ্বান্ধার বিশ্বকোষ-প্রেস্থাক শ্রীরাধালচন্দ্র মিত্র কর্তৃক মুদ্রিত ১৩১৮



#### ভারতীয় শাস্ত্রে পরমশ্রদ্ধাবান্

স্বধর্মানুরক্ত

দীঘাপতিয়া-রাজকুলভূষণ

প্রমক্ষেমাম্পদ

## শ্রীমৎ কুমার বসন্তকুমার রায় এম্ এ

মহোদয়ের করকমলে

ভারতশাস্ত্র-পিটকের মন্তর্ভুক্ত এই প্রথম গ্রহ

নাদরে অর্পণ করিলাম।

### নিবেদন

দীবাপতিয়া রাজবংশের উজ্জল প্রদীপ শ্রীমান্ কুমার শরংক্মার রায় যথন আমার নিকট পদার্থবিন্তা পড়িয়া এম্ এ পরীক্ষার জন্ত প্রস্তুত হইতেছিলেন আমি তথন মাঝে মাঝে পদার্থবিন্তার সীমা ছাড়াইয়া অন্তান্ত কথা পাড়িতাম আমাদের দেশের প্রাতন কথা যে আমরা জানি না বা জানিবার যত্নও করি না এবং ইহার অপেকা লজ্জার বিষয় আমাদের পক্ষে আর কিছুই হইতে পারে না, এই বিষয় লইয়া আমাদের মধ্যে প্রায়ই আলোচনা হইত। এমন কি আমাদের জাতীয় জীবনের যে কিছু বিশিষ্টতা, তাহার মূল ভিত্তিরও আমরা সন্ধান রাথি না, এই জন্ত বিসয়া বিসয়া আক্ষেপ করিতাম ও আমাদের শিক্ষাকে ধিকার দিতাম। ভারতবর্ষের প্রাচীনতম শাস্ত্রগ্রহসমূহের বালালা অনুবাদ্প্রকাশ করিয়া এই সন্ধানকার্য্যে সাহায্য করা উচিত, এই কয়নার্থা সেই সময়ে অন্ত্রনিত হইয়াছিল। তাহার ফলে শ্রীমান্ শরংকুমার ব্রাহ্মণগ্রন্থগুলিয় অনুবাদ প্রচারের ভারগ্রহণে উৎস্কে হন। সর্ববিধ্ব সৎকর্ম্মে প্রাম্বান্তর প্রবর্ত্তনার প্রবর্ত্তিক আগ্রহ এই উৎস্কেরের প্রবর্ত্তক। এইরূপে তাঁহারই প্রবর্ত্তনার ও ব্যরে ঐতরের ব্রাহ্মণের অনুবাদকার্য্য আরক্ষ হয়।

বান্ধণগ্রন্থের অনুবাদ প্রকাশের আবশুকতা দ্বির হইলে, স্থনামধন্ত শ্রীষ্ক্ত রাম্ন ধতীক্তনাথ চৌধুরী, শ্রীষ্ক্ত হীরেক্তনাথ দত্ত, শ্রীষ্ক্ত নগেক্তনাথ বন্ধ প্রভৃতি বন্ধ্বর্গের পরামর্শে শ্রীষ্ক্ত পণ্ডিত জয়চন্দ্র সিদ্ধান্তভূষণকে ঐতরে বান্ধণের অনুবাদে নিযুক্ত করা হয়। চ্রভাগাক্রমে প্রথম ছই অধ্যায়মাত্র অনুবাদ করিয়া, পণ্ডিতমহাশম এ বার্য্য হইতে বিদায় গ্রহণ করেন। পণ্ডিত মহাশয় অনুবাদ করিতেছিলেন, সঙ্গে সঙ্গে তাহা মুদ্রিত হইতেছিল। তাঁহার বিদায়গ্রহণে হঠাৎ আরক্ত কার্য্য স্থগিত হইবার উপক্রম হইয়া পড়িল।

এই সমধে কুমার বাহাহ্রের অন্থরোধে আমার উপর অকস্থাৎ অনুবাদ-কার্য্যের ভার পড়ে। তিনি যে কেন আমার উপর এই ভার অর্পণ করিলেন, আর আমিই বা কেন এই ভার গ্রহণ করিলাম, তাহার কোন সঙ্গত উত্তর দিতে পারিব দান। এখন তাহা মনে করিয়া বিশ্বিত হই। বেদবিস্তা অর্জ্ঞকে ছব্যছিল, তাহা জানি না। বেদবিভায় আমি তথন সর্কতোভাবে জ্বজ্ঞ ছিলাম।
সম্বর্তী: এই অজ্ঞতাই আমাকে এই ভারত্রহণে প্রোৎসাহিত ও প্রেরিত করিয়াছিল। ভারতবর্ষে বেদপন্থী সমাজে জুনিয়া ভারতবর্ষের পুরাতনী বিভায় অজ্ঞতা নিতাস্ত ভাগাহীনতার লক্ষণ বলিয়া আমি বোধ করিতাম। এই স্বযোগ অবলম্বনে দেই মহতী বিভায় যংকিঞ্চিং জ্ঞান লাভ করিতে পারিব, এই প্রলোভন ত্যাগ করিতে আমি সমর্থ হই নাই। এই প্রাংশুলভা ফলের লোভেই আমি উদ্বাহু বামনের বৃত্তি আশ্রম্ম করিয়াছিলাম। বামনের চেন্তীয় যাহা সক্ষলিত হইয়াছে, তাহা এথন স্বধী-সমাজে উপস্থাপিত ছইল। স্বধীসমাজ এখন মন খুলিয়া উপহাস করন।

ব্রাহ্মণগ্রন্থ বৈদিক যজ্ঞ-অনুষ্ঠানের উপদেশে পূর্ণ। ঐ সকল অনুষ্ঠান এত ক্রেটিল, যে যাজিকের হস্তে এই সকল কর্মা অনুষ্ঠিত না দেখিলে, উহা হদ্গত রা প্রায় অসাধা। কেবল গ্রন্থের অধায়নে ঐ সকল জটিল বিষয় আয়ত্ত করা কঠিন। পদে পদে ভ্রমপ্রমাদের সম্ভাবনা থাকে। বর্ত্তমান অনুবাদেও কত ভ্রমপ্রমাদি রহিয়া গিয়াছে, তাহা আমি জানি না। ভরসা এই, সুধীগণ শ্রামিকাটুকু বর্জন করিয়া বিশুদ্ধ মংশ গ্রহণ করিবেন।

প্রামার অবসর অন্ত; নানাবিধ অধিকারের ও অনধিকারের চর্চায় আমার জীবনের ক্ষয় ও অপবায় চলিতেছে। অনুবাদ আরস্তের পর চই মাস কাজ করিয়া চারি মাস বিশ্রাম লইয়াছি। ১০১০ সালের আরস্তে কার্জ আরম্ভ করি, ১০১৮ সালে অনুবাদ প্রচারিত হইল। আট বংসরের চেষ্টার পর এই এই বাহির ইইল। একপক্ষে ভালই ইইয়াছে। এই দীর্ঘ সময় মধ্যে অনেক প্রস্তির সাহায় লইতে পারিয়াছি, যাহা না পারিলে না জানি আরও কৈত এই আমান ঘটতে পারিত।

্থানন্দাশ্রম হইতে প্রকাশিত মৃণগ্রন্থ হইতে অন্তবাদ করিয়াছি। অনুষাদে সর্বতোভাবে সায়ণের ব্যাথাার অনুসরণের চেষ্টা করিয়াছি। বছদিন পূর্বেন্ধাটিন হোগ যে মৃলগ্রন্থ ও ইংরেজি অনুবাদ প্রকাশ করিয়াছিলেন, ভাহার সাহাদ্য লই নাই, বলিলেই চলে। যেখানে সায়ণের ব্যাথাায় সংশ্বর্ধ হইরাছে, সেখানে ইংরেজি অনুবাদ খুলিরাছি বটে; কিন্তু সাধান্ধণতঃ দারণের ব্যাথায় সন্দেহ হইলেও সায়ণের অনুস্বাহ কর্বিয় মনে করিয়াছি।

ৈ সৌভাগা ক্রমে সায়ণাচার্য্য নামার মৃত্ত আছের জক্সই বের্নের ব্যাথা। করিয়া-ছিলেন। তাহার ইম্প্রেট ভাষার ও প্রাঞ্জন ব্যাথার সাহার্যা না পাহলে ঐতরের ব্যামাণের এই মছবাদ বাহির ইইউ না।

বৈদের কিয়নিংলের নাম মন্ত্র; জিপরাংশের নাম রাজ্ঞা। মুখাতঃ যজ্জকর্মের জিপ্টানে মন্ত্রের প্রয়োগ। কোন না কোন দেবভার উদ্দৈশে কোন না কোন দ্বা তার্টির নাম যজ্ঞ। যজ্মানের হিভাগ যজ্মানকর্ত্তক যাহারা যজ্জে রভ উ নিযুক্ত হইতেন, তাঁহাদের নাম ঋতিক। ঋতিক্দিলকে বিবিধ কর্মা মন্ত্রিস্থা দেবভার আহ্বান বা প্রাণংগাদি করিছেন; কেহবা জাজ্জার গ্রেডির জিলাকে কিরিয়া প্রোডাশাদি যজ্জের দ্বা প্রস্তুত্ত করিছেন বা দেবভার উদ্দেশে আহতি দিতেন; কেহ বা সাম্মন্ত্র গান করিয়া দেবভার উদ্দেশে আহতি দিতেন; কেহ বা সাম্মন্ত্র গান করিয়া দৈবভার উতি করিতেন। পত্তে বা ছল্কে প্রথিত মন্ত্রের নাম ঝক্মন্ত্র, গান্ত্র-মন্ত্র ভিন্ন রাজ্ঞানিত্রের মান্ত্রির নাম ঝক্মন্ত্র, গান্ত্র-মন্ত্রির ভিন্ন রাজ্ঞানিত্রির মান করিয়া গান করা হইজ, তাহা দামনত্র। ভিন্ন ভিন্ন রাজ্ঞানিত্রির কির্নালি বিনিযুক্ত ইইবে তাহা উপদিত ইইয়াছে, কোন কারটো কোন মন্ত্রির উপায়েলী, তাহার হৈতু প্রদিশিত ইইয়াছে, এবং প্রান্ধিক্তি মন্ত্রানা নামির আ্যায়িকাদি দিনিই ইইয়াছে।

হোতা ও তাঁহার দহকারী ঋতিক্লণ মুখাতঃ ঋক্মনের বিনির্দ্ধণি দ্বারা দৈবতাহবানাদি কর্ম করিতেন। অধ্বর্য ও তাঁহার দহকারীরা যদ্ধর্ম প্রার্গালাদি কর্ম করিতেন; উল্লাতা ও তাঁহার দহকারীরা বিদ্ধার্গালাদি কর্ম করিতেন; উল্লাতা ও তাঁহার দহকারীরা. সামন্দ্র দান করিতেন। অগ্রেডিমাদি যতে এই তিন শ্রেণির ঋতিকের প্রার্দ্ধের ইছি । জাঁহার একযোগে স্থ দ নিদিষ্ট কর্ম করিতেন। ঐতরের ব্রহ্মিণ উল্লেখ প্রার্দ্ধিনতঃ হোতা ও তাঁহার দহকারীদিনের অগ্রেডিম কর্মেন উপলেশ আছে; কাজেই এই ব্রহ্মণ এই ব্রহ্মিণ প্রার্দ্ধারী বিলয়া প্রাক্তিয় কর্মেন উল্লেখ অগ্রেনির বিলয়া প্রাক্তিয় কর্মেন আছিল। বিল্লেখ কর্মেনির উল্লেখ বিহ ব্রহ্মিণ ক্রিপানির উল্লেখ এই ব্রহ্মিণ ক্রিপানির উল্লেখ এই ব্রহ্মিণ ক্রিপানির উল্লেখ ক্রিপানির ক্রিপানির উল্লেখ ক্রিপানির স্ক্রিপানির ক্রিপানির স্ক্রিপানির স্

এই অম্বাদগ্ৰন্থ কতকটা বোধনীয়া কৰিবন্ধি উৰ্নেশে প্ৰভূত্ম পাৰিয়াণে টাকন্ধি

সন্নিবেশ করিয়াছি। গ্রন্থের পরিশিষ্টে পারিভাষিক শব্দগুলির তাৎপর্য্য বুঝাইবার চেষ্টা করিয়াছি। টাকা ও পরিশিষ্ট প্রস্তুত করিবার জন্ম অন্যান্ত বান্ধণগ্রন্থ এবং দেই দেই ব্রাহ্মণগ্রন্থের অনুযায়ী স্বত্রগ্রন্থের আশ্রয় লইতে হইয়াছে। প্রধানত: শতপথ বাহ্মণগ্রন্থের এবং তদকুষায়ী কাড্যায়নীয় শ্রোতস্ত্রের অবলম্বনে এই পরিশিষ্ট প্রস্তুত করিয়াছি। বহু বংসর হইল, বার্লিন নগর হইতে বিখাত আচার্য্য বেবার্কর্তৃক শতপথ বান্ধণের এবং যাজ্ঞিকদেবাদিক্বত-ব্যাখ্যাস্থ্যবিত কাত্যায়নশ্রো ভস্তত্তের যে সংস্করণ প্রকাশিত হইয়াছিল, প্রধানতঃ তাহারই সাহায্য গ্রহণ করিয়াছি। বেদের শাখাভেদে ঋতিক্দের অনুষ্ঠানে অল্লবিস্তর ভেদ থাকায় স্থলবিশেষে বৌধায়ন এবং আপস্তম্ব व्येगीज (ब्लोजप्रजात माश्या नरेटज हरेग्राष्ट्र। किन्ह यक्तकर्म अमन कांग्रेन स्य, এই টীকা ও পরিশিষ্ট দত্ত্বও কেবল এই গ্রন্থ পাঠে পাঠকেরা বৈদিক যাগ-যজ্জের তাৎপর্য্য বুঝিতে পারিবেন, তাহার সম্ভাবনা অল। এই গ্রন্থের ভূমিকার প্রধান যজ্ঞগুলির বিস্তৃত বিবরণ দিয়া মূলগ্রন্থকে স্পষ্ট করিবার ইচ্ছা ছিল। ভূমিকা লেখাও প্রায় শেষ হইরাছে। কিন্তু সেই বৃহং ভূমিকা ছাপিয়া ফেলিতে শীঘ্ৰ সমৰ্থ হইব, আশা করি না। ভঙ্গুরতা শ্বরণ করিয়া অসম্পূর্ণ অবস্থাতেই গ্রন্থথানি প্রকাশ করিলাম। ভূমিকা যাহা লিখিয়াছি, তাহা স্বতন্ত্র গ্রন্থাকারে প্রকাশের ইচ্ছা রহিল।

পণ্ডিত জয়চক্র সিদ্ধান্তভূষণ প্রথম ছই অধ্যায় অসুবাদ করেন। সেই অংশের সমুদায় ক্রতিত্ব তাঁহার। তিনি অনুবাদের সঙ্গে সমুদা আরম্ভ করিয়াছিলেন। আমিও তাঁহার অনুসরণে সেইরপই করিয়াছি। তজ্জন্ত কতক দোষ ঘটিয়াছে। অনুবাদ সমাপ্ত করিয়া ছাপিতে দিলে বোধ হয় এস্ডের এই দোষগুলি ঘটিত না। বেদজ্ঞ পণ্ডিতগণ দয়া করিয়া ভ্রমপ্রমাদ দেখাইয়া দিলে জামুগৃহীত হইব। এই জানুবাদের সংস্করণ যদি কথনও প্রকাশিত হয়, তাহাতে জ্বন্থসারে বিশুদ্ধি সাধন করিব।

অন্তান্ত বান্ধণের মধ্যে গুরুষজুর্বেদীয় শতপথবান্ধণের অনুবাদ আরম্ভ ছইয়াছে এবং উহার প্রথম থগু ইতঃপূর্বেই প্রকাশিত হইয়াছে। স্থের বিষয়, ঐ গ্রুম্বর অনুবাদ যোগ্যতর পাত্রে অপিত হইয়াছে। পণ্ডিত শ্রীযুক্ত বিধুশেশর শান্ত্রী শতপথবান্ধণের অনুবাদ করিতেছেন এবং আশা করা যায়, ভাঁহার অনুবাদ সাধ্রেশে সাদ্রে গ্রহণ করিবেন।

শ্রীমান্ কুমার শরৎকুমার রায় বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষদের একান্ত হিতার্থী বন্ধু;
সাহিত্য-পরিষদের সাহায্য জন্ম তাঁহার ধনভাণ্ডার সর্বাদ উন্মুক্ত আছে বলিলেই
হয়। তাঁহারই ইচ্ছাক্রমে বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষৎ এই জ্মন্থবাদগ্রন্থগুলিকে
সাহিত্য-পরিষদ্-গ্রন্থাবলীভূক্ত করিয়া প্রকাশ করিতেছেন। পরিষদের অন্ততম
পরমান্তগ্রাহক লালগোলার রাজা শ্রীযুক্ত যোগেন্দ্রনারায়ণ রায় বাহাত্তর—
সাহিত্য-পরিষদের ইতিহাসে বাঁহার নাম জ্বন্দর থাকিবে—তিনিও এই শান্ত্রপ্রকাশকার্য্যে পরমোৎসাহে যোগ দিয়াছেন। উভয়ের প্রবর্ত্তনায় পরিষৎপ্রকাশিত গ্রন্থাবলীর জন্তর্গত এই "ভারত-শান্ত্র-পিটক" স্বতন্তভাবে স্থানলাছ
করিয়াছে এবং ঐতরেয় ব্রাহ্মণের এই জন্তবাদ উক্ত ভারত-শান্ত্র-পিটক মধ্যে
প্রথম সংধ্যক গ্রন্থ বলিয়া গণ্য হইবে।

কলিকাতা ১লা আখিন, ১৩১৮

শ্রীরামেন্দ্রস্থন্দর ত্রিবেদী

## न्यूठी

| প্রথম পঞ্চিকা     | অগ্নিফৌম        | •••             | •••    | >->>6            |
|-------------------|-----------------|-----------------|--------|------------------|
| দ্বিতীয় পঞ্চিকা  | অগ্নিফৌম        | • • •           | •••    | <b>&gt;&gt;৬</b> |
| তৃতীয় পঞ্চিকা    | অগ্নিষ্টোম-উক্  | খ্য             | •••    | <b>२८—७</b> २७   |
| চতুর্থ পঞ্চিকা    | ষোড়শী, অতি     | রাত্র, গবাময়ণ, | ঘাদশাহ | ৩২৭—৩৯৯          |
| পঞ্চম পঞ্চিকা     | দ্বাদশাহ, অগ্নি | হাত্ৰ           | •••    | 800-847          |
| ষষ্ঠ পঞ্চিকা      | সোমযক্ত         | •••             | •••    | 8४२- <i>७</i> ७० |
| সপ্তম পঞ্চিকা     | রাজসূয়         | •••             | • • •  | <i>(৬)—৬২)</i>   |
| অষ্টম পঞ্চিকা     | রাজসূয়         | • • •           | •••    | ७२२—७१8          |
| প্রথম পরিশিষ্ট    | •••             | •••             | •••    | ৬৭৫—৬৯৮          |
| দ্বিতীয় পরিশিষ্ট | •••             | ****            | •••    | ৬৯৯—৭৫৪          |

# ঐতরেয় ব্রাহ্মণ

# প্রথম পবিভকা

#### প্রথম তাধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### मोक्कगी**य** छि-विधान

শার্থনা স্থর্ণত ঐতরেয়-রাহ্মণ চল্লিশ অধ্যায়ে সম্পূর্ণ। সকল সোমযজের প্রকৃতি সকল জ্যোতিষ্টোম যজের বিবরণ লইয়া ইহার আরস্ক। গোষ্টোম আর্টোম প্রকৃতি বিবিধ সোমবাগের মধ্যে জ্যোতিষ্টোমের স্থান প্রথমেণ। জ্যোতিষ্টোম যজের সাতটী সংস্থা ; তন্মধ্যে অলিষ্টোম, উক্থা, ষোড়শা ও অতিরাত এই চারিটি সংস্থা পর পর বর্ণিত হইবে। এই চারিটির মধ্যে অলিষ্টোম প্রকৃতি, অর্থাৎ শকল অনুষ্ঠান ই অলিষ্টোমে উপদিষ্ট হইয়ছে। উক্থা, ইনাড়শী ও অতিরাত্ত বিকৃতি, অর্থাৎ অলিষ্টোম-সাধারণ অনুষ্ঠান বাতীত কয়েকটি বিশেষ অনুষ্ঠান হাতে উপদিষ্ট হইয়ছে। এই জন্ত অলিষ্টোম যজ্ঞই প্রথমে বর্ণিত হইল। গ্রিষ্টোমের আর্ডে শৃত্তিক বরণ প্রেথম অন্তর্টেয়; কিন্তু প্রতিকৃতি বরণ হৌত্ত

<sup>(</sup> ১ ) "এষ বাব প্রথমো যজ্ঞো যক্তানাং বজ্জোতিষ্টোম:।"

<sup>(</sup>২) দংস্থা—সংস্কার, (গৌতম সং৮)

<sup>🍧</sup> প্রকৃতি—বে যজের সকল অনুষ্ঠান প্রভাক শ্রুতি দারা উপদিষ্ট হয়,ভাহার নাম প্রকৃতি।

বিকৃতি—বে যজের বিশেষ বিশেষ অনুষ্ঠানমাত প্রভাক শ্রুতি ছারা উপদিষ্ট হয়,



বিষ্ণু তাঁহাদের আদিতে ও অস্তে রক্ষকবৎ বতুমান। এজন্ত প্রথমে উ<sup>\*</sup>হাদেরই ইষ্টিবিধান হইতেছে, যথা—"আগ্লাবৈষ্ণবং…একাদশকপালম"

একাদশ কপালে সংস্কৃত ও দীক্রণীয় পুরোডাশ **অগ্নি ও** বিষ্ণুর উদ্দেশে নির্ববপণ ( হবন ) করিবে।

সেম্যাগে প্রবৃত্ত যজ্ঞমানের সংস্কারের নাম দীক্ষা বা দীক্ষণ; দীক্ষণার্থ অমুষ্ঠানের নাম দীক্ষণীয়া। দীক্ষণীয়া কর্ম্মে ব্যবহার্য্য বলিয়া পুরোডাশের বৈশেষণ দীক্ষণীয়। হবিঃস্বরূপে দেয় পক পিষ্ঠকের নাম পুরোডাশ। সেই পুরোডাশ একাদশ সংখ্যক কপালে (মৃংপাত্রে, খোলায়) পাক করিয়া অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে নির্বর্গণ ত করিবে। এই পুরোডাশ প্রদান প্রভৃতি কর্ম্ম-কলাপের নাম দীক্ষণীয়া ইষ্টি। অগ্নি ও বিষ্ণুকে পুরোডাশদানের ফল, যথা— শস্কাভ্য এবৈনং……নির্বাপন্তি।"

এতদ্বারা সকল দেবতার উদ্দেশেই নিরবশেষে নির্ব্বপণ (পুরোডাশ প্রদান) করা হইবে।

প্রথম দেবতা অগ্নিও অস্তিম দেবতা বিষ্ণুর উদ্দেশে হোম করিলে মধাবন্তী অন্ত দেবতারাও তৃথ হইবেন. ও কেহ বাদ পড়িবেন না; এইরূপ ব্রিতে হইবে। একের ভৃথিতে অন্তার তৃথি কিরূপে হইবে, তাহার উত্তর, যথা— "অগ্নিবৈ · · · · · দর্বা দেবতাঃ"

অগ্নিই সকল দেবতা, বিষ্ণুও সকল দেবতা।

তৈত্তিরীয় শ্রুতিতে আছে, সকল দেবতা অগ্নিতে শরীর রাথিয়াছিলেন; সেই

<sup>(</sup>১২) পুরোডাশ—ইষ্টিকশ্মে দেবতাকে যে পিষ্টক হবন করা যায়, উহার নাম পুরোডাশ। চাউলকে চূর্ণ (পিষ্ট) করিয়া মদস্তীনামক তাশ্রণাত্রে রাখিয়। জলে ভিছাইয়া পিঙের মত করা হয়; পরে আহবনীয় অগ্রিণ্ডে উহাকে অন্ধ পরু করিয়া কুর্মাকৃতি করা হয়, তৎপরে উহা একাদশ কুপালে, (এগারখানা খোলায়) রক্ষিত হয়, পরে সমিধ্ দর্ভাগ্রিতে পাক করিয়া ভাছার উপর মৃত সেক করা হয়। তৎপরে হোমের জয়্ম ইড়াপাত্রে করিয়া বেদীর উপর রাখা হয়।

<sup>(.</sup>১৩) নির্বণণ—শকটন্থিত বাস্তরাশি হইতে চারি মৃষ্টি ধাস্তা লইরা শূপে (কুলারু) রাধার নাম নির্বণণ। এই অফুষ্ঠানের পর যে আচতি দেওয়া হয়, এশ্বলে জাহাকেট নির্বণণ বলা কইরাছে। (সায়ণ)

<sup>( &</sup>gt;৪ ) এ বিষয়ে স্থায় --- "ভন্মধাপতি জন্মদ গ্রহণেন গ্রহণে

জন্ত অগ্নিই সকল দেবতা''; অন্তত্র শ্রুন্তি আছে, দেবাসুরযুদ্ধে দেবগণ ভীত হইরা অগ্নিতে প্রবেশ করিয়াছিলেন; তজ্জন্ত অগ্নিকেই সর্ব্বদেবতার স্বব্ধপ বলা হয়''। আর বিষ্ণু সকল জ্বগৎ ব্যাপিয়া আছেন, এই জন্ত বিষ্ণুও সর্ব্ব-দেবতাত্মক''। প্রকারাস্তরে অগ্নি ও বিষ্ণুর প্রশংসা, যথা— "এতে·····শার্বস্তি।"

অগ্নি ও বিষ্ণু ইঁহাদের যে তুইটি শরীর আছে, তাহা যজ্ঞের (সোমযাগের) আদিতে ও অন্তে অবস্থিত; তাহা হইলে অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে যে পুরোডাশ নির্বপণ হইবে, তাহাতে সকল দেবতারই পরিচর্যা (সিদ্ধ) হইবে<sup>২৮</sup>।

অগ্নি ও বিষ্ণুর মধ্যে পুরোডাশের বিভাগ-সম্বন্ধে ব্রহ্মবাদীরা<sup>১৯</sup> প্রশ্ন করেন, মথা—"তদাহুঃ…...বিভক্তিরিতি।"

[ব্রহ্মবাদীরা] এ বিষয়ে বলেন, একাদশ কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ [একই দ্রব্য], [কিন্তু] অগ্নি ও বিষ্ণু ছুই [দেবতা]; সেই [এক] দ্রব্যে উভয়ের কিরূপ ভাগকল্পনা হুইবে? সেইরূপ বিভাগ কেনই বা হুইবে?

অন্ত ব্রহ্মবাদীরা ইহার উত্তর দেন, যথা—"অষ্টাকপাল···· বিভক্তিঃ"

অফ্ট্র কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ অগ্নির অংশ, [কেন না] গায়ত্রী অফীক্ষরা ও গায়ত্রী অগ্নির ছন্দঃ ''; আর কপালত্রয়ে

<sup>(</sup>১৫) "তে দেবা অগ্নৌ তনুঃ সংস্থাদধত তত্মাদাছরগ্নিঃ সর্বা দেবতাঃ।"

<sup>(</sup> ১৬ ) "দেবাস্থরাঃ সংঘত্তা আসংস্তে দেবা বিভ্যতোহগ্নিং প্রাবিশক্তমাদান্তরগ্নিঃ সববা দেবতাঃ।

<sup>(°</sup>১৭) অত্র শ্বৃতি—"ভূতানি বিঞ্জু বনানি বিঞ্:।" ব্যাপ্তার্থক বিষ্ধাতু হইতে বিঞ্।

<sup>(</sup>১৮) তৈন্তিরীয় শ্রুতিও এ বিধয়ে প্রমাণ বথা—"আগ্রাবৈঞ্চবং একাদশকপালং নির্পেন্দী-ক্ষিষামাণঃ অগ্নিঃ দর্বা দেবতাং বিকৃষজ্ঞা দেবতালৈচব বজ্ঞকারভতে অগ্নিরবমো দেবানাং বিকৃঃপারমো বদাগ্রাবৈক্ষরমেকাদশকপালং নির্বপতি দেবতা এবোভয়তঃ পরিগৃহ্য বজমানোহবরুকো।" (৫।৪।৪-৫)

<sup>(</sup>১৯) ব্রহ্মবাদী –বেদ্বকা। (জটাধর)

<sup>-</sup> ২০) অন্নি ও পারতী উভয়েত প্রজাপতির মুখ হইতে উৎপন্ন, নে হেডু উভয়ের সাম্যপ্রযুক

সংস্কৃত পুরোডাশ বিষ্ণুর অংশ, [কেন না] বিষ্ণু ত্রি [পাদ]
দ্বারা এই (জগৎ) আক্রমণ করিয়াছিলেন<sup>১১</sup>। সেই দেবতাদ্বয়ের সেই (পুরোডাশে) এইরূপ বিভাগকল্পনার এই কারণ ও [তজ্জ্ম্ম ] এইরূপ বিভাগ।

এইরূপে দীক্ষণীয় ইষ্টির বিধান করিয়া পুরোডাশ ব্যতীত অন্ত দ্রব্যের ছারাও হোমের বিধান হইতেছে, যথা—"ঘুতে····মন্তেত"

যে ( যজমান ) আপনাকে অপ্রতিষ্ঠিত মনে করে, সে দ্বত-পক চরু নির্বপণ করিবে।

অপ্রতিষ্ঠিত অর্থে পুত্রাদি-রহিত ও গবাদি-রহিত। সে বাক্তি মৃতপক তণ্ডুলের দারা চঞ্চ হোম করিবে। এইরূপ অপ্রতিষ্ঠার দোষ-প্রদর্শন হইতেছে, যথা— "অস্তাং বাব····প্রতিষ্ঠিতি"

হে বৎস, যে এইরূপ প্রতিষ্ঠারহিত, সে ইহজগতে প্রতিষ্ঠিত (শ্লাঘ্য) হয় না।

দ্বতচরু দারা সেই অপ্রতিষ্ঠার পরিহার হয় যথা—"তদ্ যৎ……প্রজাতৈতা।"

তাহাতে ( সেই য়তপক চরুতে ) যে য়ত আছে, তাহা ব্রীর পয়ঃ (শোণিতস্বরূপ), আর যে তণ্ডুল আছে, তাহা পুরুষের [ রেতঃস্বরূপ]; সেই য়ততণ্ডুল মিথুন সদৃশ; [সেই জন্ম এই] মিথুন দ্বারাই (য়ততণ্ডুলময় চরু প্রদান দ্বারা) ইহাকে । ( যজমানকে ) সন্ততি দ্বারা ও পশু দ্বারা ব্দ্ধিত করা হয়। ( সেই হেতু এই চরু ) প্রতিষ্ঠারই হেতু।

এই জ্ঞানের প্রশংসা যথা—"প্রজায়তে .... বেদ"

গায়ত্রী অগ্নির ছন্দঃ। যথা—"প্রজাপতিরকাময়ত প্রজারেয়েতি স মুখ্তিপ্রিবৃতং নিরমিমীত তমগ্নি।"

<sup>(</sup> २) ) "हेमः विक्र्विठकाम त्वथा निमाय शुम्बू" अ-नः )।२२।०१।

<sup>&</sup>quot;जीनि भा विष्टक्र विकृतीया अमासाः" स-मः । १२१ ) ।

যে ইহা জানে, সে সন্ততি দ্বারা ও পশু দ্বারা বদ্ধিত হয়।
তৎপরে দীক্ষণীয় ইষ্টির কাল-নির্দেশ হইতেছে যথা—"মারন্ধযঞ্জো বা……
দীক্ষা।"

যে (যজমান) দর্শবাগ ও পূর্ণমাস যাগ করিয়াছে, সে সকল যজ্ঞ ই অরম্ভ করিয়াছে ও সকল দেবতা [-পূজা] আরম্ভ করিয়াছে; অমাবস্থায় কর্ত্তব্য বা পূর্ণিমায় কর্ত্তব্য যজ্ঞের পর দীক্ষণীয় ইপ্তি করিবে; সেই হবিঃ (আমাবাস্থ যজ্ঞ) ও সেই বহিঃ (পোর্ণমাস যজ্ঞ) অনুষ্ঠিত হইলে পর দীক্ষিত হইবে (দীক্ষণীয় ইপ্তি সম্পাদন করিবে)। ইহাই একবিধ দীক্ষা।

এই অগ্নিষ্টোম সোম্যাগ প্রকৃতপক্ষে দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি নহে, কিন্তু ইহার অঙ্গীভূত দীক্ষণীয়াদি দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি। অগ্নিহোত্র দর্শপূর্ণমাসের অপেক্ষা করে না; কিন্তু অগ্নিহোত্র আহবনীয়াদি অগ্নিসাপেক্ষ, সেই আগ্নি সকল প্রমানেষ্টি-সাপেক্ষ, প্রমানেষ্টি আবার দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি। এইরূপে পরম্পরাক্রমে সোম্যাগও দর্শপূর্ণমাসের অপেক্ষা করে। এই জন্ত দর্শপূর্ণমাসের অপেক্ষা করে। এই জন্ত দর্শপূর্ণমাসের অন্তর্গনে সেই যক্তিয় দেবতাপূজারও আরম্ভ হয়। সেই জন্ত বলা হইল, দর্শপূর্ণমাসের পর দীক্ষণীয় ইষ্টি করিবে। "ইহা একবিধ দীক্ষা" বলায় স্মৃতিত হইল, অন্তর্বিধ দীক্ষাও আছে। যজ্ঞিয় দ্রব্যের আহরণ হইলে দর্শপূর্ণমাসের পূর্বেই সোম্যাগ করিবে, এইরূপ অন্তর্গত আছে'ই।

তৎপরে প্রকৃতিযজ্ঞে পঞ্চদশ সামিধেনীপাঠের বিধান থাকিতেও এস্থলে অন্ত সংখ্যার বিধান হইতেছে, বথা "সপ্তদশ—অন্তব্রয়াং।"

় সপ্তদশ সামিধেনী পাঠ করিবে। অধ্বর্যুর আদেশানুসারে হোতা সপ্তদশ সামিধেনী (অগ্নিসমিদ্ধনের অর্থাৎ

<sup>(</sup>২২) দর্শ পূর্ণমাস—অমাবস্যা বা পূর্ণমাসীতে অন্বাধান করিয়া প্রতিপত্তিখি হইতে আরক্ষ মাসসাধ্য যাগবিশেষ। (রঘুনন্দন)

२७) यथा व्यापनावन-"उद्धं मर्भभूर्गमाष्ट्राः वर्धाभभाष्ट्रातक शांभि त्रात्यतेत्व ।"

অগ্নিপ্রজালনের । অকৃনন্ত্র পাঠ করিবে। প্রক্লতি-যজ্ঞে প্রযুক্ত পঞ্চদশ সামিধেনী। ঋকের মধ্যে ধায়্যানামক আরও ছুইটি ঋক্ বসাইয়া সপ্তদশ মন্ত্র হুইবে।

সপ্তদশ সংখ্যাক সামিধেনীর প্রশংসা যথা "সপ্তদশো… প্রজাপতিঃ"

প্রজাপতি সপ্তদশ [-অবরবাত্মক]; [কেন না] মাদ বারটি; হেমন্ত ও শিশির ঋতুকে সমান (এক ঋতু বলিয়া) ধরিলে ঋতু পাঁচটি; [দ্বাদশ মাদ ও পঞ্চ ঋতুর যোগে উৎপন্ম] সেই সমগ্র কাল সংবৎসর; এবং সংবৎসর প্রজাপতি।

সপ্তরশ সংখ্যাজ্ঞানের প্রশংসা যথা "প্রজাপত্যায়তনাভি:...বেদ"

প্রজাপতি ইহাদের [এই সামিধেনীসমূহের] আয়তন

আখলায়ন শ্রৌতস্ত্র (১)২) অনুসারে এই একাদশটী ঋক্ষম্ম অগ্নিসমিন্ধনে প্রযুক্ত হয়। ইহার মধ্যে প্রথমটি ও শেবটি তিনবার করিয়া পঠিত হওরার সামিধেনী মন্ত্রসংখ্যা পঞ্চদশ। প্রকৃতিরজ্ঞে পঞ্চদশ সামিধেনী-পাঠের বিধান থাকিলেও এন্থলে দীক্ষণীয় ইষ্টিতে সপ্তদশের বিধান হইতেছে। এ জন্ম আর ছুইটি অক্মন্ত ঐ পঞ্চদশের মধ্যে বসান হয়। এই ছুইটির নাম ধায়া মন্ত্র, যথা—

<sup>(</sup> २৪ ) সামিধেনী-অগ্নি-সমিদ্ধন ( প্রজ্ঞালন ) কালে বাবহৃত কক্মস্তের নাম সামিধেনী।

১। প্র বো বাঙ্গা অভিদ্যবো হবিষ্মন্তো মৃতাচ্যা। দেবান্ জিগাতি স্মুযুঃ। ঋ ৩।২৭।১

२। সমিধামানো অধ্বরে অগ্নিঃ পাবক ঈডাঃ। শোচিকেশস্তমীমছে। ৩।২৭।৪

৩। ঈড়েকো নমস্তব্যিরস্তমাংসি দর্শতঃ। সমগ্রিং ইধাতে বুষা। তা২৭।১৩

৪। ব্ৰো অগ্নি: সমিধাতে অখো ন দেববাহনঃ। তং হবিষম্ভ ঈডতে। ৩০২৭।১৪

वृष्तः इ। वग्नः तृषन् तृष्तः मित्रीमिशि । आद्यं मीमाजः तृष्टः । ७।२१।३०

৬। অব্য আয়াহি বীত্তরে গুণানো হব্যদাতরে। নিহোতা সৎসি বর্হিষি। ৬।১৬।১০

৭ . তং জা সমিদ্ভিরঙ্গিরো ঘুতেন বর্ধরামসি। বৃহৎ শোচাযবিষ্ট্য। ৬।১৬।১১

৮। স নঃ পৃথু শ্ৰবাষ্যং অভ্ছা দেব বিবাসসি। বৃহদগ্নে স্বীৰ্যাষ্। আ১৬।১২

৯। অগ্রিং দূতং বুণীমহে হোতারং বিশ্ববেদসং। অস্ত বজ্ঞস্ত স্ক্রজুম্। ১।১২।১

১ । সমিন্ধো অগ্ন আছত দেবান্ যক্ষি স্থ অধ্বর। বং হি হবাবাড়িস। । । । ২৮। ৫

১১। আজুহোতা ত্বস্তত অগ্নিং প্রয়তি অধ্বরে। বুণীধ্বং হবাবাহনম্। ধানচাঙ

১। পৃথুপারা অমর্ত্যো স্বভনির্ণিক্ষাহত:। অগ্নিবজ্ঞস্য হ্বাবাট্। ৩।২৭।৫

२! ७: मःवादवा वरुक्क हेश्री विद्यां वर्क्कवन्तः। ज्यां ठळ वृत्रिमृर्वरहः। ७।२१।७ (ज्यांचलावन ८।२)

( আশ্রয় ); এই জন্ম যে ইহা (সপ্তদশ মন্ত্রের ব্যবহার) জানে, সে ইহাদের ( এই মন্ত্রের ) দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

সংবংসররূপী প্রজাপতির সপ্তদশ অবয়ব, সামিধেনীর সংখ্যাও সপ্তদশ; এই হেতু প্রজাপতি সামিধেনীর আশ্রয়।

#### দ্বিতীয় খণ্ড

#### ইট্টি-আহুতি-উতি-হোতা

দীক্ষণীয় ইষ্টি নিরূপণের পর ইষ্টিশব্দের ব্যুংপত্তি হইতেছে যথা "মজো নৈ… ভমশ্ববিন্দন্"।

যজ্ঞ দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন; [দেবগণ] তাঁহাকে ইপ্তিসমূহ দ্বারা অন্বেষণ করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন। যে হেতু ইপ্তি দ্বারা অন্বেষণ ইচ্ছা করিয়াছিলেন, তজ্বতাই ইপ্তির ইপ্তিম। [পরে দেবগণ] যজ্ঞকে পাইয়াছিলেন।

যজ্ঞ অর্থে জ্যোতিষ্টোমাভিমানী যজ্ঞপুরুষ ( সায়ণ )। ইষ্টি শব্দ ধজনার্থ যজ্ধাতু হইতে নিষ্পন্ন। কিন্তু এপলে দেবগণ ইষ্টি দারা যজ্ঞকে শাভ করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন বলিয়া ইচ্ছার্থক ইয় ধাতু হইতে নিষ্পন্ন করা হইল।

যজ্ঞলাভ-জ্ঞানের প্রশংসা যথা—"অমুবিত্ত···এবং বেদ"

যে ইহা জানে, সে [ইপ্টি দ্বারা] যজ্ঞ লাভ করিয়া সমৃদ্ধ হয়। তৎপরে ইপ্টিবিধানে প্রযুক্ত আছতি<sup>ং</sup> শব্দের ব্যুৎপত্তি দেখান হইতেছে… "আহুতয়ো……আহুতিত্বম্।"

এই যে সকল আহুতি, ইহাদের নাম [ বস্তুতঃ ] আহুতি;

<sup>(</sup>১,২°) ইটি ও আছতি—ইটিশন্স যক্ষাতু হইতে উৎপন্ন, যদার। বন্ধন করা যায়; ইন্সাদি কতিপন্ন দেবতাকে বথাৰিধি প্রোভাশদানের নাম ইটি। আছতি—হু ধাতু হইতে উৎপন্ন, বথাৰিধি মন্ত্রকরণক বহুদ্ধিকরণক দেবতোদ্ধেশে হবিঃপ্রশানের নাম আছতি।

[কেন না] যজমান ইহা দ্বারা (আহুতি দ্বারা) দৈবগণকে আহ্বান করেন। এই জন্ম আহুতি সকলের আহুতিত্ব।

হুস্ম উকারযুক্ত আহতি শব্দ হবনার্থক হু ধাতু হইতে নিষ্ণার; অর্থ—অগ্নিডে ম্বতাদি হবনীয় দ্রব্যের প্রাদান। এম্বলে আহতি ম্বারা দেবগণ আহুত হয়েন বলিয়া, আহ্বানার্থক হেবগাতু হটতে নিষ্ণার আহুতির সহিত আহতিকে সমানার্থক করা হইল।

তৎপরে ইষ্টি ও তদঙ্গ আছতির উতিনাম নির্দেশ করা হইতেছে, যথা— "উত্যয়:···ভবস্তি।"

যদ্ধারা (যে ইপ্তি ও আহুতি দ্বারা) দেবগণ যজমানের হবে (যজে) আগমন করেন, তাহারই নাম বস্তুতঃ উতি। অথবা যাহা পথ ও যাহা স্রুতি (পথের অবয়ব), তাহাই উতি; [কেন না] তাহারা (ইপ্তি ও আহুতি) উভয়েই যজমানের স্বর্গপ্রাপক (পথ স্বরূপ) হয়।

উতি শব্দ প্রকৃতপক্ষে রক্ষার্থক অব্ধাতৃ হইতে নিপার; যাহা দেবগণকে রক্ষা করে, তাহা উতি, অর্থাৎ যজ্ঞ বা তদক্ষ আছতি। এছলে যদ্ধারা দেবগণ যজ্ঞে আসেন, অথবা যে পথে যজমান স্বর্গে যান, এই অর্থ করিয়া উতি শব্দ গমনার্থক আঙ্-পূর্ব্বক অয় ধাতু হইতে নিপার করা হইল। "আয়স্তি যাডিঃইতি আঙ্ পূর্ব্বভায়তি-ধাতোব্ববিকারেণ উতি শব্দ।"

পরে ইষ্টির অঙ্গভূত যাজ্যা ও অনুবাক্যা<sup>6</sup> পাঠকের নামকরণ স্থধে ব্রহ্ম-বাদীর প্রশ্ন যথা—"তদাত্ত: অচক্ষত ইতি।"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যথন [ হোতা ভিম ] অন্য লোকে ( অর্থাৎ অধ্বযুর্ত্ত) আহুতি দান করেন, [ তথন

<sup>(</sup>৩) হব--বজ্ঞ —"১্রাপ্তে দেবা অন্মিরিতি হবঃ।"

<sup>( 8 )</sup> আগৃং ( সানিশেষে "বজামহে" এই তিওম্ভ রেকান্ত ) পূর্বক বনট্কারাম্ভ আর্জ ককে অবসান, একটা ঋক্কে "রাজ্যা" কছে। যে ঋকের প্রথমান্তে এক বিরাম, চতুমাত্র প্রশাস্ত ভিতী-রাজে ছিত্তীয় বিরাম, দেবতার আয়ুক্স,কারী সেই ঋক্কে "পুরোহমুবাক্যা" বা "অফুবাক্যা" কছে ।

তাঁহাকে হোতা না বলিয়া ] যিনি অনুবাক্যা বলেন ও যিনি যাজ্যা পাঠ করেন, তাঁহাকে কেন হোতা বলা হয় ?

ইহার উত্তর—"যদাব⋯ভবতি।"

হে বৎস, যেহেত্র সেই ( যাজ্যা ও অনুবাক্যার পাঠক )
সেই [ যজ্ঞে ] দেবতাগণকে যথাস্থানে, উঁহাকে আবাহন
করি, উঁহাকে আবাহন করি, এইরূপে আবাহন করিয়া থাকেন,
সেই জন্মই হোতার হোতৃত্ব; [এই জন্ম] তিনিই হোতা হয়েন।

ইষ্টিবিধানে আছতিদানের সময় তুইটি মন্ত্র পঠিত হয়; একটি অনুবাক্যা বা পুরোন্থবাক্যা, আর একটি যাজ্ঞা। অধ্বর্যু আছতি দেন ও হোতা ঐ মন্ত্র পাঠ করেন। হোতু শব্দ হবনার্থ ছ ধাতু হইতে নিপান্ন, কাজেই আছতিদাতার নামই হোতা হওরা উচিত, অথচ তাঁহার নাম অধ্বর্যু ও মন্ত্রপাঠকের নাম হোতা হইল কেন? ইহার উত্তরে বলা হইল, আঙ্পুরুক বহু ধাতু হইতে হোতা ( অর্থাং আবাহনকর্ত্তা) নিপান্ন করা চলিতে পারে; তাহা হইলে যিনি যাজ্যা ও অনুবাক্যা নম্ম ধারা দেবতাকে আবাহন করেন, তিনিই হোতা, ইহা বলিলে দেয়ে হয় না।

হোতৃত্বজ্ঞান প্রশংসা যথা—"হোতেতি…বেদ"

যিনি ইহা (উপযুক্তি উত্তরের প্রতিপাগ মর্থ) জানেন, তাঁহাকে হোতা বলা হয়।

অর্থাৎ তিনি হোতৃকর্মে কুশল হয়েন।

### হতীয় খণ্ড

#### দীক্ষিতের বিবিধ সংস্কার

এইরূপে ইষ্টি, আছতি, উতি ও হোতৃ শদের অথ ব্যাথ্যা করিয়া নীক্ষিত যক্স-মানের বিবিধ সংস্কারের প্রস্তাব হইতেছে,—"পুনর্বা—দীক্ষয়স্তি।"

যাঁহাকে, দীক্তিত করা হইল, তাঁহাকে পুনরায় ঋত্বিকেরা গর্ভস্বরূপ করিবেন। গর্ভ শব্দে ত্রুণ ব্রায়। যজনান একবার জন্মকাশে মাতৃকুন্দিতে বাস করিয়া-ছিলেন; পুনরায় তাঁহাকে ত্রুণরূপে ব্যবহার করিয়া বিবিধরূপে সংস্কৃত করিতে হয়। তন্মধ্যে প্রথম সংস্কার যথা—"অদ্ভিরভিবিঞ্চন্তি।"

জল দারা অভিষেক ( স্নান ) করান হয়।

সেই জলের প্রশংসা যথা "নেতো বা...দীক্ষয়ন্তি।"

জলই রেতঃ। সেইজন্ম ইঁহাকে (দীক্ষিত যজমানকে) সরেতক্ষ (রেতোযুক্ত) করিয়া দীক্ষিত করা হয়।

শ্রুতিমতে রেতঃ হইতে জল উৎপন্ন, এজগ্য জলকে রেতঃস্বরূপ বলা যাইতে পারে<sup>ব</sup>। তৎপরে অন্তবিধ সংস্কার হথা—"নবনীতেনাভ্যঞ্জপ্তি।"

নবনীত দারা অভ্যক্ত করা হয়।

নবনীত ব্যবহারের কারণ, যথা—"আজ্যং ... সমর্দ্ধয়ন্তি।"

আজ্য দেবগণের, স্থরভি-ত্বত মনুষ্যগণের, আয়ুত পিতৃ-গণের, নবনীত গর্ভের (জ্রণগণের); অতএব নবনীত দ্বারা যে অভ্যঙ্গ করা হয়, তাহাতে তাঁহাকে (যজমানকে) আপনার [উচিত, প্রাপ্য] ভাগের দ্বারাই সমৃদ্ধ করা হয়।

আজ্ঞা অর্থে গলিতমূত; ঘনীভূত অবস্থায় মৃত; ঈষন্গলিত অবস্থায় আয়ুতে। পরে অস্তু সংস্কার যথা "আজ্ঞানেম্।"

ইংনাকে [চক্ষুতে ] অঞ্জন দেওরা হয়। অঞ্জনপ্রশংসা যথা "তেজো বা…দীক্ষয়ন্তি।"

এই যে অঞ্জন, ইহা অফিদ্বয়ের তেজঃস্বরূপ; সেই হেতু এত-দ্বারা ইহাকে (যজমানকে) তেজস্বী করিয়া দীক্তিত করা হয়।

- ( > ) তৈন্তিরীয় মতে বপনের পর অভিষেক। "অঙ্গিরসঃ স্বর্গং লোকং যস্তোহজ্ দীক্ষা-তপদী প্রাবেশয়ন্। অঙ্গু স্নাতি দাক্ষাদেব দীক্ষাতপদী অবরুদ্ধে।" (৬।১।১।২ )
- (২) "শিশ্বান্তেতো রেতস আপঃ" (আরণ্যক ২।৪।১।৬) "অস্মিন্ পঞ্চাত্মকে শরীরে বং কটিনং সা পৃথিবী যদ্দুবং ভদাপঃ"—(গর্ভোপনিবং।)
- ্ও) "সর্পিরিলীনমাজ্যং জ্ঞান্দন ভূতং যুতং বিদ্রঃ।" এ বিষয়ে তৈত্তিরীয় মত--'যুতং দেখাদাং মন্ত্র পিতৃণাং নিম্পক্ষ মন্ত্রাণায়।" "স্বাধিনীনং মন্ত্র নিঃশেবেণ বিলানং নিম্পক্ষ ।" (সারণ)

পরে অন্ত সংস্কার—"একবিংশত্যা লপাবয়স্তি।"

একবিংশতি দর্ভপিঞ্জুল (কুশসমষ্টি) দ্বারা পবিত্র করা হয়। শুদ্ধির প্রয়োজন প্রদর্শন যথা—"শুদ্ধং····দীক্ষান্তি।"

ইনি [ অভিষেকাদি সংস্কার দ্বারা ] শুদ্ধ হইলেও তদ্বারা ( কুশ দ্বারা পুনরায় ) পবিত্র করিয়া দীক্ষিত করা হয়।

তৎপরে দীক্ষিতকে প্রাচীনবংশ গৃহে<sup>9</sup> প্রবেশের বিধান যথা "দীক্ষিত-বিমিতং প্রপাদয়স্তি।"

দীক্ষিতের জন্ম নিশ্মিত [প্রাচীন বংশগৃহে তাঁহাকে] প্রবেশ করাইবে।

সেই গৃহের যোনিস্বরূপত্ব-প্রদর্শন যথা—"যোনিস্বা—স্বাম্প্রপাদয়ন্তি"

এই যে দীন্দিতের জন্ম নিশ্মিত, ইহা দীন্দিতের [পক্ষে] যোনিস্বরূপই; তজ্জন্ম ইঁহাকে (জ্রণস্বরূপ যজমানকে) আপ-নার যোনিতেই (গর্ভবাসস্থানে) প্রবেশ করান হয়।

দীক্ষিত পক্ষে তৎপরে নিরম যথা—"তস্মাদ্----- চরতি চ"

[ যজমান ] সেই ধ্রুব (স্থির) যোনি মধ্যে উপবেশন করিবে ও বিচরণ করিবে।

তাহার কারণ-প্রদর্শন যথা—"তত্মাদ্ · · · · জায়স্তে"

[কেন না] সেইরূপ গ্রুব যোনিমধ্যে গর্ভ অবস্থান করে
 ও [তাহা হইতে] জাত হয়।

<sup>.( 8 )</sup> দেববন্ধনার্থ নিশ্মিত গৃহকে প্রাচীনবংশ (প্রাথংশ) শালা বলে। যথা জাপস্তম্ব — "আবো ক্ষেমাস সমত ইতি পূর্ববা দারা প্রাথংশং প্রবিশ্য ॥" (১০।৮১)

<sup>(</sup>৫) শাৰান্তরেও বছমাদের দেববজনগৃহপ্রবেশকে জ্রণের বোলিপ্রবেশের সৃহিত তুলিভ করা হইয়াছে—ভৈত্তিরীয়ঞ্জতি "বহিঃ পাব্যিত্বান্তঃ প্রপাদয়তি, মনুষ্য লোকএবৈনং পাব্যিত্বা পূতং দেবলোকং প্রণয়তি" (৬৷১৷২৷১)

<sup>· &</sup>quot;গর্ভো বা এব দদীক্ষিতো যোনিদীকিউবিমিতং বদ্দীক্ষিতবিমিতমভোতা প্রবাসদ্ বংগ স্বোনের্গভ: বেদতি ভাদুরের তত্র প্রবয়বাসায়নো গোপীগার।" (শতপ্য)

সেই স্থান হইতে বহিৰ্গমন-নিষেধ যথা—''তত্মাদু·····অভ্যাশ্ৰাৰয়েয়ু:।''

সেই জন্ম দীনিতের জন্ম নির্মিত [ স্থান ] ভিন্ন অন্য স্থানে দীনিতকে দর্শন করিয়া আদিত্য ( সূর্য্য ) যেন উদিত না হয়েন, বা অন্তগত না হয়েন, অথবা [ ঋত্বিকেরা যেন দীনিতকে লক্ষ্য করিয়া ] আশ্রাবণা না করেন।

দীক্ষিত সর্বাদা প্রাচীন বংশশালাতেই অবস্থান করিবে; যদি নিতান্তই বাধ্য হইয়া বাহিরে যাইতে হয়, সুর্য্যোদয় বা স্থ্যাস্তগমন-কালে বা আশ্রাৰণার সময়ে যেন বাহিরে না থাকেন।

তৎপরে অহ্য সংস্কার—"বাসসা—প্রোণু বস্তি"

বস্ত্রের দ্বারা আচ্ছাদন করিবে; [কেন না] এই যে বস্ত্র ইহা দীক্ষিতের পক্ষে উল্পস্করপ ; তজ্জন্ম ইহাতে তাঁহাকে উল্ল দ্বারাই আচ্ছাদন করা হয়।

দীক্ষিত ভ্রণস্বরূপ ; উৰ অর্থে ভ্রণবেষ্টক চর্ম্ম ; এই বস্ত্র ভ্রণের উবস্বরূপ হয়। পরে অন্ত সংস্কার যথা—"রুঞ্চাজিনং……ভবতি"

কৃষ্ণাজিন উত্তর ( বহির্বেইটন ) হইবে।
অর্থাৎ ক্লফাজিন দারা আবার বেষ্টন করিবে। এই বেষ্টন ভ্রূণরূপী দীক্ষিতের
পক্ষে জরায় স্বরূপ হইবে। যথা—"উত্তরং… অপ্রাণু বস্তি।"

উন্তের উপরে ( বাহিরে ) জরায়ু থাকে ; ইহাতে তাঁহাকে জরায় দারা আচ্ছাদন করা হয়।

পুনশ্চ অপর সংস্কার—"মুষ্টীকুরুতে"

[ যজমান ছুই হস্ত ] মুষ্টিবদ্ধ করিবে।

<sup>(</sup> ७ ) আশ্রাবণা জুত উপভূত ধরিয়া অধ্বর্গ কর্তৃক প্ল'ত করে মন্তশ্রবণ করান।

<sup>(</sup> ৭ ) তৈন্তিরীর শাথার—"গর্জো বা এব বন্দীক্ষিত উবং বাস: প্রোর্গ ভন্মাদগর্জা: প্রার্ভা জারন্তে।" ( ভাসাথার )

<sup>. (</sup>৮) আপত্তম--- "অথালুলীর্মাঞ্চতি। সাহা বক্তং মনসেতি যে সাহা দিব ইভি যে সাহা পুথিব্যা ইভি যে সাহোরোরস্থরিক।দিভি যে সাহা বক্তং বাতাদারত ইভি মুষ্টাকরোভি ।"(১০)১১(ভাচ)

তৎপ্রশংসা যথা—"মৃষ্টী·····কুরুতে"

গর্ভ মৃষ্টি করিয়া অভ্যন্তরে শয়ান থাকে; কুমার (নবপ্রসৃত শিশু) মৃষ্টি করিয়া জন্মগ্রহণ করে; অতএব এই যে ( যজমান ) মৃষ্টি করিবে, ইহাতে যজ্ঞকে ও সকল দেবতাকে মৃষ্টিমধ্যে ধরা হয়।

প্রকারান্তরে মুষ্টিদ্বয়ের প্রশংসা যথা—"তদাহু····তথেতি"।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে পূর্বের্ব দীক্তিক, তাহার সংসব দোষ হয় না, [ কেন না ] তৎকর্ত্বক [ মুষ্টিমধ্যে ] যজ্ঞ ধৃত হইয়া রহিয়াছে ও দেবতাও ধৃত হইয়া রহিয়াছেন; যে পরে দীক্তিক, তাঁহার যেরূপ আর্ত্তি ( অনিষ্ট ) হয়, ইহার ( পূর্বেদীক্তিতের ) সেরূপ হয় না।

ছইজন ব্যক্তি একসঙ্গে পরস্পর নিকটে থাকিয়া সোমযোগ করিলে উহা পরস্পর ঈর্ব্যাপ্রকাশক বলিয়া দুষ্য হয়; উহাকে সংসব দোষ বলে' । এরপ স্থলে যে ব্যক্তি পূর্ব্বে দীক্ষিত হয়, তাহার দোষ ঘটে না, কেন না সে পূর্বেই যজকে ও দেবতাগণকে মৃষ্টিবদ্ধ করিয়াছে। যিনি পরে দীক্ষিত, তাঁহারই অনিষ্ট যেট; তাঁহাকেই তজ্জা প্রায়ন্ডিত করিতে হয়।

তৎপরে রুঞ্চাজিন পরিত্যাগ-বিধান যথা—''উন্মৃচ্য ·····জায়ন্তে''
কৃষ্ণাজিন উন্মোচন করিয়া অবভূথ (স্নানদেশ) গমন করিবে;
[কেননা] সেই জরায়ু হইতে মুক্ত হইয়া গর্ভ জন্মগ্রহণ করে।
কিন্তু বেষ্টনবন্ত্র পরিত্যাগ করিবে না, তাহার কারণ-প্রদর্শন যথা—"সহৈব্ ··· জায়তে।"

<sup>( » )</sup> শাখান্তরে—"মুষ্টাকরোতি বাচং বচ্ছতি বজ্ঞত ধৃত্যৈ ৷" ( তৈং ভামান্ত )

<sup>(</sup>১০) তুইজনের মধ্যে নদী বা পক্তে ব্যবধান থাকিলে সংস্ব দোষ হয় না---'সংস্বোহ্নছ-হিতেবু নদ্যা বা পক্তেন বা ।'

বস্ত্রের সহিতই [ অবভূথ স্নানে ] যাইবে ; [ কেন না ] কুমার উল্প" সমেত জন্মগ্রহণ করে।

প্রাচীন বংশ-শালা হইতে বাহিরে আসিয়া স্নানদেশে গমন ক্রণের জন্মগ্রহণ স্বরূপ; তাহাতে জরায় হইতে মোকণ হয়। কিন্তু ক্রণ উত্ব সমেত ভূমিষ্ঠ হয়।

#### চতুর্থ খণ্ড

#### যাজা ও অমুবাকা

দীক্ষণীয় ইষ্টিবিধানের ও আত্ময়ক্ষিক সংস্কারাদি বিধানের পর এক্ষণে ঋথেদ-প্রতিপাপ্ত হৌত্র-কর্ম্ম (হোতার কর্ত্তব্য) বিধান ইইতেছে,যথা—"ত্বমগ্রে…তম্মৈ।"

যে যজমান ইতঃপূর্বে [ সোম ] যাগ করে নাই, তাহার জন্ম "হুমগ্রে সপ্রথা অসি" এবং "সোম যাস্তে ময়োভুবঃ" [ এই তুইটি ঋক্ মন্ত্র ] আজ্যভাগদ্বয়ের পুরোহসুবাক্যা রূপে পাঠ করিবে।

দ্বতান্ততি-দানের সময়ে অধ্বয়র্ত্র আদেশাস্থসারে হোত। এই চুইটি মন্ত্র পাঠ করিবে। প্রথম আন্ততির একটি মন্ত্র, দ্বিতীয় আন্ততির অপর মন্ত্র। এই মন্ত্র পাঠের নঃম প্রোহন্থবাক্যা পাঠ।

প্রথম মন্ত্রটির প্রয়োগের কারণ প্রদর্শন যথা —"ত্বয়া……বিভনোতি।"

[হে অগ্নে ! ঋত্বিক্গণ ] তোমার [প্রসাদে ] যজ্ঞ বিস্তার
করিতেছেন—এই বাক্য দারা ইহার (যজ্ঞমানের) জন্ম
যজ্ঞকে বিস্তৃত করা হয়।

অগু যজমানের জগু অগু মশ্বের বিধান যথা—"অগ্নিঃ……তথ্যৈ।"

<sup>( &</sup>gt;> ) উত্ত—ক্লেদাকার জরায়ু অপেক্ষা অভিশর সুক্ষ চর্ম।

<sup>(</sup>১) ত্মগ্রে সপ্রধা অসি ভুরো হোজা বরেণাঃ। ত্রা বক্তা বিভন্তে। (রক্ ধাসণার)

<sup>(</sup>२) त्यान करत बरवाडून डेक्स मस्ति शास्ति। लाखिर्मा व्यविका छन्। (১७४५)

যে ( যজমান ) পূর্বের যাগ করিয়াছে, তাহার জন্ম "অগ্নিঃ প্রাক্তেন মন্মনা" এবং "সোম গীভিন্ট্রা বয়ম্" এই ছুই মন্ত্র। দিতীয় বার অন্ধৃষ্টিত যাগের সময় উভয় আছতির জন্ম এই ছুই মন্ত্র পুরো-হুরবাক্যা হুইবে।

প্রথম মন্ত্রপ্রোগের আরুকুলা দেখান ইইতেছে যথা "প্রত্নমিতি…… অভিবদতি।"

প্রত্ন ) এই পদ দারা (পূর্বের অনুষ্ঠিত সোম-যাগের কথা ) বলা হইল।

কিন্ত অন্তর্মপ মন্ত্রেরও বিধান আছে; পূর্ব্বোক্ত মত দকলে আদর করেন ন। যথা—"তং তং নাদৃত্যম্।

এ বিষয়ে [ যাহা বিহিত হইল ] তাহা আদরণীয় নহে।
দীক্ষণীয় ইষ্টিতে ছইটী আজ্ঞভাগ সম্বন্ধে "ত্বমগ্রে" ইত্যাদি যে অন্ধবাক্যা পাঠ
করিবে, এই মত গ্রাহ্ম নহে।

"অগ্নির্ব্তাণি জঞ্জন" এবং "হং সোমাসি সৎপতিঃ" এই ছুই বার্ত্র (রুত্রহা দেবতা-সম্বন্ধীয়) মন্ত্র পাঠ করিবে।

তুই আছতিতে এই তুইটি পুরোহমুবাক্যা হইতে পারে। যে পূর্ব্বে নাগ করে নাই বা করিয়াছে, উভয় যজমানের পক্ষেই এই বিধান চলিতে পারে।

এই চুই মন্ত্রের প্রয়োজ্যতা-প্রদর্শন যথা—''বুত্রং···· কর্তুব্যো"

যাহাকে (যে যজমানকে) যজে প্রেরণ করা (দীক্ষিত করা) হয়, সে রুত্রকে (পাপরূপ শত্রুকে) হত্যা করে; এই জন্ম বার্ত্র (রুত্রহত্যা-সম্বন্ধীয়) মন্ত্রদ্বয় পাঠ করা কর্ত্তব্য। আজ্যভাগ-দান কর্মান্দ, ইহাতে পুরোহমুবাক্যা পাঠ হয়। তৎপরে ছবিঃ-

<sup>্(</sup>৩) অগ্নিঃ প্রত্নেন মন্মনা গুংভানন্তবং ঝাং। কবিঃ বিপ্রেণ বাবুধে। (৮।৪৪।১২)

<sup>( 8 )</sup> त्राय गीर्जिहे । वदाः वर्षवात्यां वत्तां विषः । स्वयुक्तिकां न व्या विण । ( ১।৯১।১১ )

<sup>(</sup> e ) অधिवृत्यानि अध्यनम् जनिनञ्चाः निश्चया । সমিদ্ধः শুক্র আছিতঃ ৷ (৬।১৬।৩৪)

<sup>(</sup> ध) 🛒 📺 मात्रि प्रदर्शाख्यक तारमाळ इंबर्स । पर स्टाप्ता स्वीम कपूर । ( ১)১১।८ )

কর্ম প্রধান কর্ম ; তাহাতে যাজ্যা ও অমুবাক্যা পাঠ হয়। একণে তাহার বিধান হইতেছে যথা—''অগ্নিমু'খং····ভবতঃ"

"অগ্নিমু খং প্রথমো দেবতানাম্" বিং "অগ্নিশ্চ বিষ্ণো তপ উত্তমং মহঃ" বই তুইটি অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে হবিঃ-প্রদানের জন্ম অনুবাক্যা ও যাজ্যা।

প্রথম মন্ত্রটি অনুবাক্যা, দিতীয়টি যাজ্যা। এই ছই মন্ত্রের প্রয়োজ্যতা যথা—

"আগ্লাবৈঞ্ব্যো

"আগ্রাবৈঞ্ব্যা

"আগ্রাবিঞ্চ্ব্যো

"আগ্রাবিঞ্চ্ব্যো

"আগ্রাবিঞ্চ্ব্যো

"আগ্রাবিঞ্চ্ব্যা

"আগ্রাবিঞ্চ্বায়

"আগ্রাবিঞ্চায়

"আগ্রাবিঞ্চ্বায়

"আগ্রাবিঞ্চ্বায়

"আগ্রাবিঞ্চায়

"আগ্রাবিঞ্জ্বায়

"আগ্রাবিঞ্চায়

"আগ্রাবিঞ্চায়

"আগ্রাবিঞ্চায়

"আগ্রাবিঞ্জ্বায়

"আ

অগ্নি ও বিষ্ণুর সম্বন্ধী এই তুই ঋক্ রূপ-সমৃদ্ধ; [কেন না] এই তুই ঋক্, যে কর্মা অনুষ্ঠিত হইতেছে, তাহাকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করিতেছে; এবং যাহা [নিজে] রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্ঞকেও সমৃদ্ধ (সম্পূর্ণ) করে।

ঐ তুই ঋকে যজমানকে দীক্ষাদানের জন্মই অগ্নি ও বিষ্ণুকে আহ্বান করা হইয়াছে। তজ্জন্য এই দীক্ষাকার্য্যে এই তুই মন্ত্রই সর্ব্বতোভাবে অনুকূল; তজ্জন্য ঐ ঋক্ পাঠ করিলে কর্ম্মের কোনরূপ বিদ্ন বা বৈকল্য ঘটিবার আশক্ষা থাকে না। প্রনশ্চ মন্ত্রদ্বরের প্রশংসা—"অগ্নিশ্চ……দীক্ষয়েতামিতি।"

এই যে অগ্নি আর যে বিষ্ণু, ইঁহারা দেবগণের মধ্যে দীক্ষার পালনকর্ত্তা; ইঁহারাই দীক্ষাকর্ম্মের ঈশ্বর (প্রভু); অতএব অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দিষ্ট যে হবিঃ, তদ্ধারা ঘাঁহারা দীক্ষার ঈশ্বর,

(৭,৮) এই ঋক্ ছুইটি প্রসিদ্ধ ঋথেদ-সংহিতার শাকলশাথায় নাই। আবসায়ন-শ্রোত-স্বর ৪।২ মধ্যে ইহা অন্ত শাথা হইতে উদ্ধৃত হইয়াছে—

"অগ্নিমু'খং প্রথমো দেবতানাং সংগতানামূত্রমো বিষ্ণুরাসীং।

যজমানার পরিগৃঞ্ দেবান্ দীক্ষরেদং হবিরাগচ্ছতং নঃ।

অগ্নিক বিষ্ণো তপ উত্তমং মহো দীক্ষাপালার বনতং হি শক্রা।

বিবেদেবৈর্থিজ্ঞিলঃ সংবিধানৌ দীক্ষামন্মৈ গ্রুমানার ধ্রুম।"

তাঁহারাই প্রীত হইয়া [ যজমানকে ] দীক্ষা দান করেন। যাঁহারা দীক্ষয়িতা, তাঁহারাই দীক্ষিত করেন।

উক্ত মন্ত্রন্বয়ের ছন্দঃপ্রশংসা যথা—"ত্রিষ্টুভৌ……সেন্দ্রিয়ত্বায়"

ত্রিন্ট্রপ্ তুইটী [ যজমানকে ] সেন্দ্রিয়ত্ব ( ইন্দ্রিয়যুক্তত্ব অর্থাৎ বলবীর্য্য ) প্রদান করে।

#### পঞ্চম খণ্ড

#### বিবিধ কাম্য সংযাজ্যা

প্রধান হবিঃপ্রদানের যাজ্যা ও অনুবাক্যা উক্ত হইল; এক্ষণে স্বিষ্টকৃৎ যাগে বিবিধ ফলপ্রাপ্তির নিমিত্ত বিশেষরূপ যাজ্যা ও অনুবাক্যার বিধান করা হইতেছে—

"গায়ত্রো) ..... ব্রহ্মবর্চসকামঃ।"

তেজস্কাম [ ও ] ব্রহ্মবর্চ্চসকাম [যজমান ] গায়ত্রীদ্বয়কে স্বিষ্টকুতের সংযাজ্যা করিবে।

"স হব্যবাড়মৰ্ক্ত্যঃ" (সং ৩)১)২ ) "অগ্নিহোঁতা পুরোহিতঃ" (সং৩)১)১) এই ছুইটা গায়ত্রীকে সংযাজ্যারূপে পাঠ করিলে যজমানের তেজঃ (শরীরকান্তি) ও ব্রহ্মবর্চ্চস (বেদাধ্যয়নসম্পত্তি) জন্মে। স্থিষ্টকুৎ যাগে বিভিত্ত যাজ্যা ও অনুবাক্যাকে সংযাজ্যা বলা হয়।

উক্ত ফলপ্রদানে গায়ত্রীর ক্ষমতা আছে—"তেজো বৈ……গায়ত্রী" গায়ত্রীই তেজ এবং ব্রহ্মবর্চ্চস।

ইহা জানার ফল — "তেজস্বী…কুরুতে"

যে (যজমান) এই প্রকার জানিয়া গায়ত্রী তুইটি [সংযাজ্যা] করে, [.সে ] তেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চ্চসযুক্ত হয়।

উক্ত অমুঠান দারাই ফললাভ হয়, কিন্তু উক্তরূপ ফলবত্তা জানিয়। অমুঠান

করিলে অধিক ফল হয়। ফলাস্তরের নিমিত্ত অপর ছন্দের বিধান— "উঞ্চিহা···· কুর্বীত"

অথবা আয়ুক্ষাম তুইটি উষ্ণিক্কে [ সংযাজ্যা ] করিবে।
"অগ্নে বাজ্ঞ গোমতঃ" (সং ১।৭৯।৪) "স হধানো বস্কুষ্বিঃ" (সং ১।৭৯।৫)
এই হুইটি উষ্ণিক্ছন্দের জপ করিলে শত বংসর আয়ু হয়। যে হেডু উঞ্চিক্
ছন্দকেই আয়ু বলা হুইতেছে——"আয়ুর্কা উষ্ণিক্"

উষ্ণিক্ ছন্দই আয়ুঃ।

এইরূপ অবগতির প্রশংসা "সর্ব্বমায়ুঃ…...কুরুতে'

যে এই প্রকার জানিয়া উষ্ণিক্ তুইটি [সংযাজ্যা] করে, [সে] সম্পূর্ণ আয়ু পায়।

ফলান্তরের জন্ম অপর ছন্দের বিধান—"অন্নষ্ঠুতৌ… কুর্নীত" স্বর্গকামী ডুইটি অনুস্ফুপুকে [ সংযাজ্যা ] করিবে।

"ত্বমত্রে বস্থন্" ইত্যাদি মন্ত্রদর অন্নষ্ট্রপছন্দ (সং ১।৪৫।১,২)। অন্নষ্ট্রপছন্দ স্বর্দের কারণ, যথা "দ্বয়োর্বা-----প্রতিতিষ্ঠতি।"

তুই অনুষ্ট্রপের চতুংষষ্টি অক্ষর; [ ক্রমশঃ ] উর্দ্ধে অবস্থিত এই তিন লোক ( পৃথিবী অন্তরিক্ষ ও স্বর্গ প্রত্যেকে) একবিংশতি-অবয়বযুক্ত; [ যজমান ] একবিংশতি একবিংশতি অক্ষর দ্বারা [ ক্রমশঃ ] এই সকল লোকে আরোহণ করেন, [ আর ] . চতুঃদষ্টিতম [ অক্ষর ] দ্বারা স্বর্গলোকেই প্রতিষ্ঠিত হয়েন।

তৈত্ত্ত্ত্বীয়-সংহিতায় উক্ত আছে, দ্বাত্রিংশং অক্ষরে একটি অনুষ্ঠুপ্ ছন্দ হয়; তবেই ছইটী অনুষ্ঠুপ্ মিলিয়া চৌষট্ট অক্ষর হইবে; তাহাতে প্রথম একবিংশতি অক্ষরে একবিংশতি অব্যববিশিষ্ট ভূলোক, দ্বিতীয় একবিংশতিতে তথাবিধ অন্তরিক্ষ, তৃতীয় একবিংশতি অক্ষরে তথাবিধ স্বর্গলোক, এইরূপ উপযু্ত্তপরিভাবে তিনলোক অতিক্রম করিলে স্বর্গে আরোহণমাত্র হইল; অবশিষ্ট চতুঃষষ্টিতম অক্ষর দ্বারা যজমান সেই স্বর্গলোকেই অবস্থিত থাকে। উক্তরূপ জ্ঞানের প্রশংসা— প্রতিতিষ্ঠিতি...কুকতে'

যে এই প্রকার জানিয়া ছুইটি অনুষ্ঠুপ্ [সংযাজ্যা ] করে, [সে] প্রতিষ্ঠিত হয়।

ফলাস্তরের জন্ম অপর ছন্দের বিধান—''বৃহত্যৌ……কুর্বীত"

শ্রীকামী ও যশক্ষামী তুইটি রহতীকে [সংযাজ্যা ] করিবে।
"এনা বো অগ্নিং" (সং ৭।১৬।১) "উদস্ত শোচিরস্থাং" (৭।১৬।০) এই তুইটি
বৃহতী ছন্দ। বৃহতীচ্ছন্দের শ্রী ও যশের কারণদ্ধ—"শ্রীর্ক্তেন …বৃহতী"

ছন্দঃসমূহের মধ্যে রহতী 🗐 [ও] যশঃ [-স্বরূপ]।

পশুসম্পত্তি প্রদানে সকল ছন্দের মাৎসর্য্য হইয়াছিল; তন্মধ্যে বৃহতী জয়লাভ করেন। অক্সান্ত ছন্দ বৃহতীকে জাশ্রন্থ করিয়াছিলেন; এই জন্ত বৃহতী শ্রীস্বরূপ। (তৈত্তিরীয় মত)। ইহা জানার প্রশংসা "শ্রিয়মেব·····কুরুতে"

যে এই রূপ জানিয়া বৃহতী ছুইটি [সংযাজ্যা] করে, [সে] আপনাতে শ্রী এবং যশ ধারণ করে।

অহীনসত্রাদি<sup>3</sup> পরবর্ত্তী যজ্ঞকাম যজমানের জন্ম অপর ছল্দের বিধান হইতেছে, "পঙ্কৌ ..... কুর্ন্নীত"

যজ্ঞকামী তুইটি পঙ্জিকে [ সংযাজ্যা ] করিবে।
"অগ্নিং তং মন্তে" ইত্যাদি হুইটি মন্ত্র পঙ্ক্তি ( সং ধাভা১,২ ); যজ্ঞের সহিত্ত পঙ্ক্তি ছন্দের সম্বন্ধ—"পাঙ্জো বৈ যজ্ঞঃ"

যজ্ঞ পঙ্ক্তি ( ছন্দঃ )-সম্বন্ধী। ইহা জানা আবশুক—''উপৈনং……কুরুতে"

যে (যজমান) এই প্রকার জানিয়া পঙ্ক্তি ছুইটি [সংযাজ্যা] করে, যজ্ঞ তাহাকে সমীপে [ আসিয়া ] প্রণাম করে। বার্যপ্রাপ্তির নিমিত্ত অপর ছলের বিধান—"ত্রিষ্টু ভৌ ......কুর্নীত" বীর্য্যকাম [যজমান] ত্রিষ্টুপ্ ছুইটিকে [সংযাজ্যা] করিবে।

<sup>(</sup> ১ ) "हम्माःति পশুरोजिमयुखान, वृहजूामकाय खन्नावार्रकाः भमव केठारक" ( वाणशालाह )

<sup>(</sup>२) वळविष्णव ।

"ৰে বিন্নপে চরতঃ" ইত্যাদি মন্ত্ৰদ্ধ ত্ৰিষ্ট্ৰভূছন্দ (সং ১১৯৫।১,২)। ত্ৰিষ্ট্ৰপ্-ছন্দের বীৰ্যাক্তনক্ষে প্ৰমাণ—"ওকো-----ত্ৰিষ্ট্ৰপ্"।

ত্রিষ্টুপ্ (ছন্দ ) বীর্য্য, ওজঃ এবং ইন্দ্রিয় [-স্বরূপ ]। বীর্যা শরীর-বল ; ওজঃ বলবর্দ্ধক অষ্টম ধাতু ; ইন্দ্রিয় নেত্রাদির পটুম্ব। ইহা জানা আবশুক—"ওজন্বী……কুরুতে"

যে এইরূপ জানিয়া ত্রিষ্টুপ্ ছুইটি [সংযাজ্যা] করে, [সে] ওজস্বী ইন্দ্রিয়বান্ এবং বীর্য্যবান্ হয়।

গবাদি পশুলাভের নিমিত্ত অপর ছন্দের বিধান—"জগত্যো ..... কুর্নীড"

পশুকাম তুইটি জগতীকে [ সংযাজ্যা ] করিবে।

"ব্দনস্য গোপা" ইত্যাদি মন্ত্র হুইটি ব্রগতীচ্ছন্দ। (সং ৫।১১।১,২) পশুলান্ড ব্রগতীচ্ছন্দের সাধ্য—"ব্রাগতা বৈ পশবঃ"

পশুগণ জগতীচ্ছন্দঃ-সম্বন্ধী।

ইহা জানা আবখ্যক—"পশুমান্… কুক্লতে"

যে এইরপ জানিয়া জগতীবয় [ সংযাজ্যা ] করে, [ সে ] পশুমান্ হয়।

অন্নার্থীর জন্ত অপর ছন্দের বিধান—"বিরাক্ষো ..... কুর্ব্বীত''

ভোজনযোগ্য অন্নার্থী তুইটি বিরাট্কে [সংযাজ্যা] করিবে।

"প্রেকোহরে," "ইমো অরে" এই তুইটি বিরাট্ছন্দ। (সং ৭।১।৩,১৮) আর ' বিরাজনের কারণ বিধার বিরাট্ অরূপ যথা—''অরং বৈ বিরাট্

অমই বিরাট্।

ইহাই স্পষ্ট করা হইতেছে—"তত্মাদৃ-----বিরাট্ডম্"

সেই হেছুঁ ইহ [লোকে] যাহারই ভূরি অন্ন থাকে, সেই ব্যক্তি লোকে ভূরিপরিমাণে বিরাজমান (শোভমান) হয়; সেই জন্ম বিরাট ছন্দের বিরাট্ড।

ইহা জানা আবস্তক—"বি স্বেযু · · · · বেদ"

যে ইহা জানে, [সে] আপনার লোকের (জ্ঞাতিগণের)
মধ্যে বিশেষরূপে শোভমান হয় [এবং] আপনার লোকের
মধ্যে ভ্রেষ্ঠ হয়।

#### ষষ্ঠ খণ্ড

#### নিত্য সংযাজ্যা ও সত্যোক্তি

নানাবিধ বিশেষ ফলপ্রদ কাম্য সংযাজ্যার পরে নিত্য সংযাজ্যার বিধান হুইতেছে; তদর্থ বিরাট্ ছন্দের প্রশংসা—''অথো · · · · · যদ্বিরাট্''

অনন্তর, যে বিরাট্ (ছন্দ) [আছে], এই ছন্দ পঞ্চ-বীর্য্য [-বিশিষ্ট]

তাহা স্পষ্ট করিতেছে—যত্ত্রিপদা .....তৎ পঞ্চমং"

যে হেতু [এই বিরাট্ছন্দ ] ত্রিপাদবিশিষ্ট, সেই হেতু
[ইহা ] উফিক্স্বরূপা ও গায়ত্রীস্বরূপা; যে হেতু ইহার
(বিরাট্ছন্দের) পাদসকল একাদশাক্ষরবিশিষ্ট, সেই হেতু
[ইহা ] ত্রিষ্ট্রপ্সরূপা; যে হেতু [এই বিরাট্ছন্দ]
ত্রয়ন্ত্রিংশদক্ষরা, সেই হেতু [ইহা ] অনুষ্ট্রপ্, [কেননা ] এক
অক্ষর দ্বারা বা তুই [অক্ষর ] দ্বারা ছন্দ বিগত হয় না; যে
হেতু ইহা বিরাট্, সেই হেতু [ইহার ] পঞ্চম [বীর্য্য আছে ]

বিরাট্ ছন্দে উঞ্চিক্, গায়ত্রী, ত্রিষ্ট্ প্, অমুষ্ট্ প্ ও বিরাট্ এই পঞ্চবিধ ছন্দের বীর্যা ঝ সামর্থ্য আছে, একে একে তাহার কারণ প্রদর্শিত হইল। অনুষ্ট্রভের বত্রিশ অক্ষর»; তবে বিরাট্ ছন্দ কিরপে অমুষ্ট্রভের সমান হইল, এই আপত্তি থণ্ডনার্থ বলা হইল, গুই এক অক্ষরের কম বেশীতে ছন্দ্র লষ্ট হয় না। জ্ঞাবার শ্রেদ্ধো অরে" এই ঋকে ' উনত্রিশ অক্ষর" ও "ইমো অরে" বর ঋকে বত্রিশ অক্ষর, ইহাতেও উহাদের বিরাট্ড নষ্ট হয় না, কেননা এক বা হুই অক্ষরের ন্যুনতাভিরেক ধর্ত্তব্য নহে।

এইরূপ জ্ঞানের প্রশংসা—"সর্বেষাং...... কুরুতে।"

যে এই প্রকার জানিয়া বিরাট্ (ছন্দ) ছুইটিকে [সংযাজ্যা] করে, [সে ] সকল ছন্দের বীর্য্য (সামর্থ্য ) অবরোধ (আকর্ষণ) করে, সকল ছন্দের বীর্য্য ভোগ করে, সকল ছন্দের সাযুজ্য, সারূপ্য [ও] সালোক্য লাভ করে, অন্ধভক্ষণসমর্থ (নীরোগ) ও অন্ধপতি (বহুবিধ ভক্ষ্য বস্তুর অধীশ্বর ) হয়, [ও] প্রজার (পুত্রাদির ) সহিত অন্ধ ভোগ করে।

সকল ছন্দ অর্থে এস্থলে উঞ্চিক্, গায়ত্রী, ত্রিষ্টুপ্, অন্নষ্টুপ্, ও বিরাট্ ছন্দ।
বে উঞ্ বিরাট্ ছন্দের সামর্থ্য জানে, সে সেই সকল ছন্দের অভিমানী দেবতার
সহিত সহচরত্ব, তুল্যরূপত্ব ও এক স্থানে নিবাস লাভ করে। এই হেতু বিরাট্
ছন্দকে সংযাজ্যা করিলে অক্সান্ত ছন্দের ফল পাওয়া যায়—"তত্মাদিরাজাবেব
……ইত্যেতে।"

সেই হেতু "প্রেদ্ধো অগ্নে" "ইমো অগ্নে" এই বিরাট ছন্দ ছুইটিকে [ সংযাজ্ঞা ] করিবে।

শ্বিষ্টক্লতের সংযাজ্ঞা বিধানের পর দীক্ষিতকে সত্যকথা বলিতে উপদেশ হইতেছে—"ঋতং……বদিতব্যং"

বৎস, দীক্ষা ঋত, দীক্ষা সত্য, সেই হেডু দীক্ষিত সত্যই বিলবে।

ঋত অর্থে সত্যচিস্তা, সত্য অর্থে সত্যকথা। কিন্তু সকলে ইহাতে সমর্থ ছয় না যথা—"অথো · · · · · ইতি"

পকান্তরে [ত্রহ্মবাদীরা] নিশ্চয়ই বলেন, কোন্ মনুষ্য সকল

<sup>(</sup>১) "প্রেন্ধো অগ্নে দীদিহি পুরো নোহজম্মা সূর্দ্ধ্যা যবিষ্ঠ। তাং শখন্ত উপযন্তি বাজা: ॥"৭।১।৩

<sup>(</sup>२) "ইমো অগ্নে ৰীভডমানি হ্ৰাজ্মোককি দেবভাতিমছে। প্ৰতি ন ঈংশ্বভাণি ব্যস্ত ।"৭।১।১৮

[কথা] সত্য বলিতে সমর্থ ? দেবগণই সত্যতৎপর, মনুষ্যগণ অনৃততৎপর।

তৎপক্ষে ব্যবস্থা—"বিচক্ষণবতীং…বদেৎ"

विष्क्रि [ এই চতুরক্ষর মন্ত্র ]-বিশিষ্ট বাক্য বলিবে।

দেবদন্ত বিচক্ষণ ! জল আন, রামচন্দ্র বিচক্ষণ ! চন্দ্র দেখ, এইরূপ বাক্য প্রয়োগ করিবে। বিচক্ষণ এই মন্ত্র ধারা সত্য কথনের ফল কিরূপে হয় দেখান হইতেছে বথা—"চকুর্বৈন্দ্র-শশুতি"

চক্ষুই বিচক্ষণ, যে হেডু ইহাদারা বিশেষরূপে দেখা যায়।
দর্শনার্থক চক্ষিঙ্ ধাড় হইতে "বিচক্ষণ" এই শব্দটি উৎপন্ন; বিশেষরূপে
বন্ধনির্ণন্ন ইহার দারা হয়; "বি পশ্রতীতি বিচক্ষণম্"—অর্থ নেত্র; অতএব চক্ষু ও বিচক্ষণ এই ছুইটি শব্দ এক পর্য্যায়। হউক এক পর্য্যায় শব্দ, তথাপি তদ্বারা সত্য প্রপূরণ কেন হইবে ? তহন্তর "এডছে · · · · যচচক্ষু:"

[ এই ] যে চক্ষু, ইহাই মনুষ্যগণে সত্য [ রূপে ] নিহিত।
প্রমাণ " সম্হের মধ্যে প্রত্যক্ষই শ্রেষ্ঠ; প্রত্যক্ষ প্রমাণের ও সত্যজ্ঞানের
সাধন চক্ষু; এই হেতুতেই চক্ষুর সমপর্যায় বিচক্ষণ শব্দপ্রয়োগে বক্তার সত্যে
প্রবৃত্তি হইবে। চক্ষুরই যথাবদ্বস্তদর্শনের কারণতা—"ভন্মাদ—শশ্রদ্ধাতি"

[যে হেডু চক্ষু দর্শনের কারণ] সেই হেডু [লোকে]
আচক্ষাণকে (বক্তাকে) জিজ্ঞাসা করে—তুমি [কি এইরূপ]
দেখিয়াছ ? সে যদি বলে, আমি দেখিয়াছি, তথন তাহার [বাক্য]
বিশ্বাস করে। যদি [কেছ স্বচক্ষে] স্বয়ং দেখে, [তবে সে]
অপর অনেকের [কথাও] বিশ্বাস করে না।

দূর হইতে স্থাপুতে মাহ্মষ ভ্রম হয়; যে নিকট হইতে দেখে, সে নিজের চোথকেই বিশাস করে, পরের কথায় স্থাপুকে মাহ্মষ বলে না। তৈত্তিরীরগণও ভাহাই বলিয়াছেন। এই জন্ম চক্ষুর পর্যায় বিচক্ষণ শব্দ ব্যবহারে সভ্য ক্থনের ফল হয়;—সেই বিধানের উপসংহার যথা—"তত্মাং……ভবতি"

<sup>(</sup>७) (जोखन व्यक्तक, व्यम्मान, खेशमान ७ मक वर्डे ह्यूक्षिय व्यमान बीकान करवन। (১)১१)

সেহেতু বিচক্ষণবতী (এই শব্দবিশিষ্ট) বাক্যই বলিবে; ইহার (বিচক্ষণ-শব্দযুক্ত বাক্যবক্তার) [যে] বাক্য, [তাহা] মিথ্যা হইলেও অত্যন্ত সত্য হয়, অত্যন্ত সত্য হয়।

অর্থাৎ ফলতঃ মিথ্যা হইলেও বিচক্ষণ এই মন্ত্রশক্তিতে উহা প্রচুর সত্য হর,
মিথ্যাদোবে দৃষিত হয় না॥

# দ্বিতীয় অধ্যায়

## প্রথম খণ্ড

## প্রায়ণীয়েষ্টি বিধান

প্রথমাধ্যায়ে দীক্ষণীয় ইষ্টি, তাহার প্রশংসা, যজমানের সংস্কার, তাহার যাজ্যা, জমুবাক্যা, সংযাজ্যা ও সত্যকথন বর্ণিত হইয়াছে। অনস্তর প্রায়ণীয়াদি' বিধানের নিমিত্ত দ্বিতীয়াধ্যায়ের আরম্ভ। সর্বাত্যে প্রায়ণীয় শব্দের ব্যুৎপত্তি হইতেছে—"স্বর্গং……প্রায়ণীয়ভ্য"

এই যে প্রায়ণীয় [ নামক কর্ম ], ইহার দ্বারা [ যজমান ] স্বর্গলোকের সমীপে যায়; সেই হেতু প্রায়ণীয়ের প্রায়ণীয়ত্ব।

প্রপূর্বক ই ধাতু হইতে "প্রায়ণীয়" শব্দ নিম্পন্ন; প্রায়ন্তি জনেন—প্রকৃষ্টরূপে গমন করে (স্বর্গে) যদ্ধারা, তাহার নাম প্রায়ণীয়। জনস্তর প্রায়ণীয় এবং উদয়নীয় উভয় কর্ম্বের প্রশংসা—"প্রাণো …প্রতিপ্রজ্ঞাত্যৈ"

<sup>(</sup>১) দীক্ষার পরে সোমলতাক্রয় করিবে, এবং সেই দিবসেই প্রায়ণীয়েষ্টি করিবে। ইহা আম্বলায়ন বলেন—"দীক্ষান্তে রাজক্রয়ঃ" (৪।২।১৮), "ভদতঃ প্রায়ণীয়েষ্টিঃ" (৪।৩)২) কার্যাৎ দীক্ষা-দিবস শেব হইলে, তৎপরবর্ত্তী দ্বিতীয় দিবসে সোমক্রম করিবে। (গার্গ্যনারায়ণ্)

প্রাণ (বায়ু) প্রায়ণীয়, উদান উদয়নীয়, সমান (বায়ু) হোতা;
প্রাণ ও উদান উভয়ে সমান (অভিয়); [উক্ত কর্মন্বয় ন্বারা]
প্রাণের সামর্থ্য জন্মে, [এবং] প্রাণের [বিষয়ে] জ্ঞান জন্মে।
প্র-শব্দ সাম্য হেতু প্রাণ বায়ু প্রায়ণীয়; উৎ-শব্দ সাম্য হেতু উদান বায়ু
উদয়নীয়; একই দেহে অবস্থিতি হেতু উভয় বায়ু সমান (অভিয়); আবার
প্রায়ণীয় ও উদয়নীয় উভয় কর্ম্মে একই ব্যক্তি যাজ্যা ও অয়বাক্যা পাঠ করিয়া
হোতার কার্য্য করেন, বলিয়া উভয় কর্ম্মও সমান; হোতাও সমান (একই ব্যক্তি);
এই হেতু সমান বায়ুই হোতা। উভয় কর্ম্ম ন্বারা দেহস্থ বায়ুসকল কার্যাক্ষম
হয়; ও কোন্টা প্রাণ, কোন্টা উদান এইরূপ জ্ঞান জন্মে। যজ্ঞে দেবতাবিশেবের আখ্যায়িকা—"যজ্ঞো…… য়্বস্থাঃ"

যজ্ঞ (সোম্যাগাভিমানি-দেবতা) দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন; [তথন] সেই দেবগণ কোনও (যজ্ঞাদি) করিতে পারিতেন না এবং জানিতে পারিতেন না। [তৎপরে] তাঁহারা অদিতিকে বলিলেন, তোমার প্রসাদে আমরা এই যজ্ঞকে প্রকৃষ্টরূপে জানিব; তিনি (অদিতি) বলিলেন, তাহাই হউক; [কিন্তু] সেই [আমি অদিতি], তোমাদের নিকটে বরপ্রার্থনা করিতেছি। [দেবগণ কহিলেন] প্রার্থনা কর; তিনি (অদিতি) এই বর চাহিলেন—যজ্ঞ সকল (সোম্যাগাদি) মৎপ্রায়ণ (আমাকে লইয়া আরক্ষ) হউক এবং মতুদয়ন (আমাকে লইয়া অবসান) হউক। [দেবগণ কহিলেন] তাহাই হইবে। যে হেতু [চক্র] ইহার (অদিতির) বর দ্বারা প্রার্থিত হইয়াছিল, সেই হেতু প্রায়ণীয় চক্র (যজ্ঞারন্তের ইপ্তিতে প্রদক্ত চক্র) ও উদয়নীয় চক্র (যজ্ঞসমাপ্তির ইপ্তিতে প্রদক্ত চক্র) ভানিতিক দেবতার (অংশ)।

निक्रंटक ( 81812,>>>।७।२ ) न्यांशांछ हरेनांटक अमिछि (मनमाछो अमीना ; अमिछि

"মৎপ্রারণ"—অর্থ মহপক্রম, "মহদরন" অর্থ—মদবসান। তৈতিরীর শ্রুতিতে এই উপাখ্যান সমর্থিত হইরাছে। <sup>২</sup> সোম্যাগের প্রারন্তে প্রারণীরা ইষ্টি ও সমাপ্তিতে উদরনীরা ইষ্টি কর্ত্তব্য। অদিতির অপর বর—"অথো·····সবিত্রোদীটী-মিতি"

পুনশ্চ [ অদিতি ] এই বর চাহিয়াছিলেন, [ হে দেবগণ ] আমা দ্বারা পূর্ববিদিক্, অগ্নি দ্বারা দক্ষিণ, সোম দ্বারা পশ্চিম ও সবিতা দ্বারা উত্তরদিক্ প্রকৃষ্টরূপে জান।

যজ্ঞের অমুসন্ধানে বছদেশ ভ্রমণ করিয়া দেবগণের দিগ্ভ্রম ঘটলৈ অদিতি বলেন, অদিত্যাদি চারি দেবতার অধিষ্ঠান দ্বারা চারি দিক্ জানিতে পারিবে; প্রায়ণীয় ও উদয়নীয় চরুদ্বারা সেই সেই নির্দিষ্ট দিকে সেই সেই দিনের অধিষ্ঠাত্রী দেবতার হোম কর্ত্তব্য। তন্মধ্যে প্রথম যক্ষ্তবিধান "পথ্যাং যক্ষতি"।

## পথ্যাকে যজন করিবে।

অদিতির অন্ত মূর্ত্তি "পথ্যা"; তজ্জন্ত প্রথমে পূর্ববিদ্ জ্ঞানের জন্ত সেই দিকে অবস্থিত পথ্যার যজন বিধেয়। তৈত্তিরীয়-সংহিতায় ইহা সমর্থিত হইয়াছে। 'উক্ত বিধির প্রাশংসা—"যৎপথ্যাং……অনুসঞ্চরতি"

যে হেতু পথ্যাকে যজন করা হয়, সে হেতু এই (আদিত্য) পূর্ব্বদিকে উদিত হন, পশ্চিমে অন্তগত হন; এই (আদিত্য) পথ্যারই অনুসরণ করেন।

দাক্ষামণী; অদিতি অগ্নি: অদিতি দোঁ, আকাশ। অদিতি সম্বন্ধে কেছ কেছ এরূপ বলেন—
এশী শক্তিই অদিতি, ইনিই জগজ্ঞননী, অতএব সমন্ত দৃশু পদার্থই আদিত্য—অর্থাৎ অদিতি
হইকে জাত; তন্মধ্যে স্থাই প্রধান, এ হেতু "আদিত্য" শব্দটি স্থাতেই যোগরায়। আর কশুপ
অর্থ—ঈশ্বর, "যা সর্বাং পশুতি" যে সকল দেখে সে কশুপ ( তৈত্তিরীর আরণ্যক); এ কশুই কশুপ
প্রকাপত্তির পত্নী অদিতি।

- (২) "দেবা বৈ দেববজনমধ্যবসায় দিশোন প্রাঞ্জানন্ তেহজ্ঞোহক্তমুণাধাবন্ ত্বরা প্রজানাম ভ্রেডি ভেহদিত্যাং সমপ্রিয়ন্ত ভ্রা প্রজানামেডি সাত্রবীভ্রং বুণৈ মৎপ্রারণা এব বো বজ্ঞা মছদক্ষনা ভ্রমন্ত্রিভ ভ্রাথাদিত্যঃ প্রাঞ্জীয়ো বজ্ঞানামাদিত্য উদয়নীয়ঃ" (৬)১/৪/১)
  - (७) "भथार चिषमत्रकन् आंहीरमद छत्रां निगर शकान्म्" (७।)।०।२)

প্রায়ণীয় হোমদারা পথা দেবতার পূর্ব্বদিকের সহিত সম্বন্ধ আছে, উদয়নীয় হোমদারা সেই পথা দেবতার পশ্চিমদিকের সহিতও সম্বন্ধ আছে; স্থতরাং আদিত্য, পূর্ব্বপশ্চিম উভয়তঃ পথ্যার অন্থসরণ করে ইহা যুক্ত। দক্ষিণদিকে অবস্থিত অগ্নির যাগ বিধান…"অগ্নিং যক্ততি"

অগ্নিকে যজন করিবে।

ইহার প্রশংসা—"ষদগ্নিং···· হোষধরঃ"

যে হেতু [ দক্ষিণদিকে ] অগ্নিকে যজন করা হয়, সেই হেতু দক্ষিণদেশে অগ্রে ওষধি সকল পরিপক হইয়া [ স্বামীর গৃহে ] আসে; কারণ ওষধিসকল অগ্নিরই অধীন।

[ এই শ্রুতিটি যজ্জিয় দেশ আর্য্যাবর্ত্তের অন্তর্জাগেই যেন বিহিত রহিয়াছে ] বিদ্যাচলের দক্ষিণে ধান্তাদি ওষধির সর্বাত্তে পাক জন্মে, অর্থাৎ কার্ত্তিক অগ্রহায়ণ মাসে পাকে; আর বিদ্যাচলের উত্তরে যব গোধ্ম চণকাদি মাঘদান্ত্তনে পাকে। যেমন অল্পাক অগ্রিসাধ্য, তেমন বীজপাকও ওষধির অন্তর্নিহিত অগ্রিসাধ্য, এজন্তই ওষধি সকলকে আগ্রেয় বা অগ্রির অধীন বলা হইল। সোমের যাগ—"সোমং যজতি"

সোমের যজন করিবে।

তৎপ্রশংসা—"যৎসোমং····্হাপঃ"

যে হেতু সোমকে [ পশ্চিম দিকে ] যজন করে, সেই হেতু বহু জল পশ্চিমাভিমুখ হইয়াও প্রবাহিত হয়; কেননা, জল সোমসম্বন্ধী।

সোম অমৃতকিরণ, এই জন্ম সোমের সহিত জলের সম্বন্ধ। পশ্চিম-সমূদ্র সমীপে প্রবাহিত নদীর গতি পশ্চিমাভিমুখেই দেখা যায়, কেননা সোম পশ্চিমে অবস্থিত; সেজন্ম সোম দেবতার সম্পর্কযুক্ত জলও তদভিমুখে আরুষ্ট হয়। উত্তরে অবস্থিত সবিতার যাগ বিধান—"সবিতারং যজতি"

সবিতার যাগ করিবে।

তৎ প্রশংসা—"ষৎ সবিতারং .....এতৎ পবতে"

যে হেড়ু [উত্তরদিকে] সবিতার যাগ করা হয়, সেই হেড়ু উত্তরপশ্চিম (কোণে) সমধিকভাবে এই পবন সঞ্চরণ করে; এই বায়ু সবিতার প্রসূত (প্রেরিত) হইয়াই এই দিকে প্রবাহিত হয়।

সবিতা অর্থ প্রেরক দেবতা। সবিতার প্রেরণাডেই বায়ু বহে। উর্দাকে অদিতির যাগবিধান—"'উত্তমামদিতিং ফ্রড''

উর্দ্ধে অবস্থিত অদিতির যাগ করিবে।

উক্ত বিধির অন্থবাদপূর্ব্বক প্রশংসা—''যহত্তমাং····· জিঘ্রতি''

যে হেতু উর্দ্ধদিগ্বর্ত্তিনী অদিতির যাগ করা হয়, সেই হেতু ইনি (অদিতি) ইহাঁকে (অধোবর্ত্তিনী পৃথিবীকে) র্ষ্টিদারা সর্ব্বতোভাবে ক্লিম্ন করেন, [ আবার গ্রীষ্মকালে ভূমিগত রস ] নিজের দিকে (উর্দ্ধিকে) আকর্ষণ করেন।

আপস্তম্ব বলেন--পথ্যাদি দেবতাচতুষ্টয়ের আজ্ঞা দারা হোম করিবে, আর অদিতির হোম চরুদারা করিবে।

উক্ত দেবতাগত সংখ্যার প্রশংসা—"পঞ্চ .... যজ্ঞোহপি"

থাগুক্ত ] পঞ্চ দেবতার যাগ করা হয়; [ পঞ্চ দেবতার যোগে ] যজ্ঞ পঙ্কিবিশিষ্ট ( পঞ্চসংখ্যাযুক্ত ) হয়, দিক্সকলও ( পূর্ব্ব, দক্ষিণ, পশ্চিম, উত্তর ও উদ্ধ এই পাঁচটি ) জানা যায়, যজ্ঞও কল্পিত ( প্রয়োজনসমর্থ ) হয়।

এতদ্জানের প্রশংসা—"তক্তি——ভবতি"

<sup>(</sup>৪) ইহা তৈত্তিরীয় শ্রুতিতে আছে—"পখ্যাং স্বন্তিময়ন্তন্ প্রাচীমেব, তরা দিশং প্রান্তানন্ স্বাহ্মিনা দক্ষিণা সোমেন প্রতীচীং সবিত্রোদীচীমদিত্যোদ্ধার্" (১৯১৪ । )

<sup>(</sup> ৫ ) <sup>এ</sup>চতুর <del>আজাভাগান্ এতিদিশং বয়তি পথ্যাং যতিং পুরস্তাৎ, আগ্রিঃ দক্ষিণতঃ, নোসং</del> পশ্চাৎ, সবিভারমুম্ভরতো মধ্যে অদিভিং হ**ন্দি**। ১৯৮২১১১ ) হবিঃ—অর্থ চন্দ (৮)

যে জনতাতে ( যাজ্ঞিকসমূহ মধ্যে ) হোতা এই প্রকার [প্রায়ণীয় দেবতাগণকে ] জানে, সেই স্থানে [হোতা স্বকার্য্যে ] সমর্ম হয়। ১০১১১

## দ্বিতীয় খণ্ড

### প্রযাজাহুতি ও দেবতাপ্রশংসা

যে (যজমান) তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চস ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজ (নামক) আহুতিসমূহ দারা প্রাগপবর্গ (পূর্ববিদিকে যজন) করিবে, [যে হেতু] পূর্বব দিক্ই তেজ ও ব্রহ্মবর্চচস।

আপন্তম মতে—"সমিধো যজতি" ইত্যাদি বিধান দারা পাঁচটি প্রযাজ নামক আছতির প্রকৃতি যজে বিহিত আছে, তদ্যতীত অন্তবিধ কাম্য প্রযাজাহতির এন্থলে বিধান হইতেছে। আদিত্য পূর্ব্বদিকে উদিত হয়, সে জন্ত পূর্ব্বদিক্ তেজোবিশিষ্ট। আর গায়ত্রী জপ পূর্ব্বাভিমুখে করা হয়, সে জন্ত পূর্ব্বদিক্ ব্রহ্মবর্চস।

ইহা জানার ফল যথা "তেজস্বী…এতি"

যে ইহা জানিয়া পূর্বাদিকে যজন করে, সে তেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চসমুক্ত হয়।

অন্নাদিকামীর দক্ষিণাপবর্গত্ব বিধান "যো ..... অন্নপতির্ঘদগ্রিঃ"

যে অন্নাদি ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজ আহুতি দক্ষিণদিকে প্রদান করিবে, কেননা এই যে [ দক্ষিণে অবস্থিত ] অগ্নি তিনি অন্নপতি ও অন্নাদ ( অন্নভক্ষক )।

<sup>( &</sup>gt; ) अहीममळ-'क्खविएभर । : ( आश्रेखन, ७: ८।२।>> )

আর উন্নরান্তিতে জীর্ণ হয়, শস্ত ওষধির অস্তঃস্থ অন্নিদারা পাকে, তণুলানি অন্নিদারা পাক করা হয়, অতএব অন্নি অরপতি। এতক্জান-প্রশংসা—''অরানো ····দক্ষিণৈতি"

যে ইহা জানিয়া দক্ষিণদিকে আছতি দেয়, [সে ] অমাদ প্রি ] অমপতি হয় এবং প্রজার (পুরোদির) সহিত অমাদি ভোগ করে।

পশুকামীর প্রত্যগপবর্গত্ব বিধান—"য: ..... যদাপঃ"

যে পশু ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজ আহুতি পশ্চিমদিকে প্রদান করিবে; এই যে জল তাহা পশু।

পশ্চিম দিকে অবস্থিত সোম হইতে জল উৎপন্ন হয়, সেই জলপানে ও জলপরিপুষ্ট তৃণভক্ষণে পশুকুল বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়, এজন্ত জলকে পশু বলা হইল। ইহা জানার প্রশংসা—"পশুমান্……প্রত্যাঙেতি"

েযে ইহা জানিয়া পশ্চিমে আহুতি দেয়, সে পশুমান্ হয়। অহীন যজ্ঞের পর সোমপানকামীর উত্তরাপবর্গন্থ বিধান—"सः……রাঞ্চা"

যে সোমপান ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজা আহুতি উত্তরদিকে প্রদান করিবে; রাজা সোমই উত্তরদিক্।

বল্লীরূপে রাজ্যনান বা শোভমান বিধার সোমের নাম রাজা। সোমলতা উত্তরদিকে জন্মে বলিরা উহা উত্তরদিক্রপী। স্বর্গকামীর স্বাহবনীর যজ্ঞে প্রযাজ্ঞ ছোম বিধি—"স্বর্গ্যবোদ্ধা ····বায়োডি"

উদ্ধিদিক্ স্বর্গ্য ( স্বর্গের পক্ষে হিতকর ); [ এই জন্ম সে ] সকল দিকেই সমৃদ্ধিযুক্ত হইবে।

স্বৰ্গকামী উৰ্জনিকের ধ্যান করিয়া আহবনীর অগ্নিতে প্রযাজ আছতি দিবে; স্বৰ্গলাভ ঘটিলে সকল দিকেই ভাহার সমৃদ্ধি ঘটিবে। ইহা জানা আবশুক—"সমাঞোঁ •••••বেদ"

এই লোকসকল ( স্থ প্রস্থৃতি তিনলোক ) স্বামুরূপ ভোগ-প্রদ; যে ইহা জানে ( শাহরনীয়মধ্যে হোম জানে ), তাহার জম্ম এই লোকসকল স্বামুরপ ভোগপ্রদ হইরা শ্রীর (ধন-ধান্মাদি সম্পত্তির) জন্ম প্রকাশিত হয়।

এইরূপে বিবিধ কাম্য প্রযাজাহুতির বিধান করিয়া প্রায়ণীয় দেবতাগণের প্রশংসা হইতেছে—"পথ্যাং……সম্ভরতি"

[ পূর্ব্বে বলা হইয়াছে ] পথ্যার যাগ করা হয়। পথ্যার যে যাগ হয়, তাহাতে যাগের প্রারম্ভে [ মন্ত্ররূপ ] বাক্যই সম্পাদিত হইয়া থাকে।

অগ্নাদি অপর দেবতা চতুষ্টরের প্রশংসা "প্রাণাপানা ..... অদিতি:"

প্রাণ ও অপান ( বায়ু ) [যথাক্রমে] অগ্নি ও সোম; সবিতা প্রসবের ( যজ্ঞকর্মে প্রেরণের ) জন্য, অদিতি প্রতিষ্ঠার ( স্থির অবস্থানের ) জন্য [ উপযোগী ]।

মুখ নাসিকার বাহিরে সঞ্চারিত উচ্ছ্বাস-রূপী প্রাণবায়ু শরীরে উষ্ণতা জন্মার, এ: স্বস্থা অগ্নি প্রাণবরূপ; আর মুখ নাসিকা দারা আরুষ্ট শরীরের মধ্যে সঞ্চারিত অপান বায়ু শরীরে শীতশতা জন্মায়, এ হেতু উহার সোমদ্ব। পুনর্কার পথ্যা দেবতার প্রশংসা—"পথ্যাং·····নয়তি"

[ অন্ত দেবতা ত্যাগ করিয়া প্রথমে] পথ্যারই যাগ করিবে, যে হেতু পথ্যারই যে যাগ হয়, তাহাতে [ মন্ত্ররূপ ] বাক্য-দ্বারা [ ক্রিয়মাণ ] যজ্ঞকে পথ পাওয়ায়।

অর্থাৎ তদ্বারা যজ্ঞ যথাবিহিত মার্গে অনুষ্ঠিত হয়। পুনরায় অস্তু দেবতাগণের প্রশংসা—"চকুষী·····অদিতিঃ"

অগ্নি ও সোম ছই চক্ষু: [-স্বরূপ]; সবিতা প্রসবের (যজ্ঞকর্ম্মে নিয়োগের) জন্ম, অদিতি প্রতিষ্ঠার জন্ম [উপযোগী]। তেজামন্ত হেতুই অগ্নি ও সোম চক্ষু:স্বরূপ। অগ্নি ও সোম চক্ষু:স্বরূপ, ইহাতে কি বিশেষ বুঝা যান্ন ?—"চকুষা·····প্রঞানাতি"

ात्रवर्तन [ अर्खिङ ] वक्करक ठक्क्वात्राहे आनिवाहितन ;

যাহা হুজের, তাহা চক্ষুদারাই জানা যায়; এবং সেই হেডু
মুশ্ধ (দিগ্লান্ত ব্যক্তি) [ইতস্ততঃ] বিচরণ করিয়া যখনই
কোন ক্রমে চক্ষুদারা জানিতে পায় (কোন চিহ্ন দেখিতে
পায়), তখনই [পথ] জানিতে পারে।

এজন্তই চক্ষু:স্বরূপ অগ্নি ও সোমদারা দিক্নির্ণয় উচিত। ভূমিস্বরূপা অদিতি প্রতিষ্ঠার কারণ, ইহার বিস্তার—"যদৈ ·····লোকস্তান্নথাতৈত্য'

বৎস, দেবগণ যে যজ্ঞকে জানিয়াছিলেন, তথন ইহাতেই (এই ভূমিতেই) [যজ্ঞকে] জানিয়াছিলেন, [তৎপরে] ইহাতেই যজ্ঞের আয়োজন করিয়াছিলেন; ইহাতেই যজ্ঞ বিস্তার করা হয়, ইহাতেই কর্ম্ম করা হয় এবং [উপকরণাদি] ইহাতেই সংগৃহীত হয়। ইনিই (এই ভূমিই) অদিতি। সেই জন্ম উত্তমা, (অন্তিম দেবতা) অদিতির যজন হয়। উত্তমা অদিতির যে যজন হয়, তদ্বারা যজ্ঞেরই জ্ঞান জন্মায় ও স্বর্গলোক-প্রাপ্তি ঘটে।

## তৃতীয় খণ্ড

## প্রায়ণীয়েষ্টির যাজ্যাসুবাক্যা

প্রায়ণীয় ইষ্টির দেবতাগণের যাজ্ঞা ও অন্থবাক্যা-বিধানের প্রস্তাব—<sup>\*</sup>দেব-বশঃ ·····যজ্ঞোহপি'

দেববৈশ্যগণ [ এই যজে ] কল্পনীয়, ইহা [ ব্রহ্মবাদীরা ]
বলেন; কলিত দেববৈশ্যগণকে অনুসরণ করিয়া মনুষ্যবৈশ্যেরা
সম্পন্ন ( সম্পত্তিযুক্ত ) হয়; এই রূপে সকল বৈশ্য ( দেববৈশ্য
ও মনুষ্যবৈশ্য ) [ যজমানের যজ্ঞ সম্বন্ধে ] সম্পন্ন হয়, যজ্ঞও
স্বপ্রয়োজনসমর্থ হয়।

মন্তব্যের ক্সান্ন বেবগণও চারি বর্ণে বিজ্ঞক, দেবগণের মধ্যে জ্ঞান্ন বৃহস্পতি প্রভৃতি ব্রাহ্মণ, ইন্দ্র বরূপ সোম প্রভৃতি ক্ষরির, বস্তু কন্দ্র আদিত্য বিশ্বেদেব ও মরুব প্রভৃতি বৈশ্র, পূষা প্রভৃতি পূদ্র। বজ্ঞ দেববৈশ্রের পূজা হইলে তদমুগ্রহে মনুষ্যবৈশ্র সমৃদ্ধ হয়; তাহাদের নিকট ধনলাভ করিয়া যজ্ঞকার্য্য স্কুদপার হয়। ইহা জানা আবশ্রক—"তকৈ শত্তিত্ত

যেখানে হোতা ইহা জানে, সেই [ যাজ্ঞিক-] জনসমূহ-মধ্যে [ সেই ] হোতা স্বকর্মাকুশল হয়।

প্রথম দেবতার অমুবাক্যা—"শ্বন্তি নঃ পথ্যাস্থ ধন্বশ্বিত্যবাহ"

স্বস্তি নঃ পথ্যান্থ ধন্বস্থ, এই অমুবাক্যা বলিবে।

মরুদেশীয় পথে [জল প্রদান দারা] আমাদের মঙ্গল কর, এই প্রথম পাদটি মাত্র এস্থলে ধৃত হইল। উক্ত ঋকে দেববৈশ্র মরুতের নাম আছে, তাহা দেখাইবার জন্ম অবশিষ্ঠ পাদত্রয় উদ্ধৃত হইল যথা;—

স্বস্ত্যক্ষ বৃজনে স্বর্বতি। স্বস্তি নঃ পুত্রক্বথেষু যোনিষু স্বস্তি রায়ে মরুতো দধাতন।

এই তিন চরণের অর্থ—জল হইলেও জলরহিত স্বর্গের পথে মঙ্গল বিধান কর,

- (১) "অংগে মহান্ অসি বাহ্মণ ভারত" ( তৈং ব্রাং ৩।৫।৩ ) "ব্রহ্ম বৈ দেবানাং বৃহস্পতিঃ।" ( তৈং, সং, ২।২।৯।১ )
- (২) "তচ্ছে রোন্ধণমতাক্ষত ক্ষত্রং বাজেতানি দেবতাক্ষত্রাণীলো বরুণঃ সোমো ক্ষত্রঃ পর্কজো ধনো মৃত্যুনীশানঃ।"
- (७) "म विनमञ्ज्ञा वास्त्रांकानि स्ववकाकानि भवन चाथा। तस्त्र, वमत्वा कपा चाविका विस्थ-स्वता मक्कः।"
  - ( 8 ) "স শৌদ্রং বর্ণমহজত পুষ্ণমিতি।" ( শতপথ ১৪।৪।২।২৩-২৫ )
- (৫) এই ঐতরেরভাব্য ও ঝক্সংহিতাভাব্য উভর ভাব্যই সারণাচার্ব্য-বিরচিত। কিন্তু "বৃদ্ধি বঃ পথাাহ" ইজাদি থকের অর্থ ঝগ্ভাব্যে অভবিধ দেওরা হইরাছে; ইহা ঝুগ্ভাব্য হুইডে জাতিব্য।

' "স্বস্তি নঃ পথ্যাস ধর্ষ স্বস্তান্স, বৃজনে স্বর্ধতি। স্বস্তি নঃ পুত্রকুথেবু যোনিবু স্বস্তি রাম্নে মঙ্গতো দধাতন" ( ১০। ৬০। ১৫ ) এবং পুজোৎপত্তিযোগ্য যোদিতে (ভার্যাতে) আমাদের মঙ্গল বিধান কর, [এবং] হে মরুদগণ, ধনের মঙ্গল বিধান কর।

উক্ত খবে কিরূপে বৈশ্রের করনা হয় ? উত্তর "মরুতো ..... অচীক্১পং"

মরুতেরা দেবগণের বৈশ্য ; ইহা দারা ( এই মরুচ্ছব্দযুক্ত মন্ত্রপাঠে ) যজ্ঞারম্ভে তাঁহারাই কল্লিত হইতেছেন।

ছন্দোবাছল্যের প্রশংসা "সর্বৈর: ---- अत्रिजि

সকল ছন্দ দারা যাগ করিবে, ইহা [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন; দেবগণ সকল ছন্দদারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক জয় ( অর্জ্জন ) করিয়াছেন, সেই রূপ যজমানও সকল ছন্দ দারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক জয় করেন।

প্রায়ণীয়েষ্টির পঞ্চ দেবতার মন্ত্র ও ছন্দ ক্রেমশঃ কপিত হইতেছে—''শ্বন্তি
······ইত্যদিতের্জগত্যৌ'

"স্বস্তি নঃ পথ্যাস্থ ধন্বস্থ" ও "স্বস্তিরিদ্ধি প্রপথে শ্রেষ্ঠা" এই ছুই ত্রিফুপ্ পথ্যার বা স্বস্তির; " "অগ্নে নয় স্থপথা রায়ে অস্মান্" ও "আদেবানামপি পন্থামগন্মা" এই ছুই ত্রিফুপ্ অগ্নির; "ছং সোম প্রচিকিতো মনীষা" ও "যা তে ধামানি দিবি যা পৃথিব্যাং" এই ছুই ত্রিফুপ্ সোমের; "আবিশ্বদেবং সং-

<sup>(</sup>৬) "স্বন্ধিরিদ্ধি প্রপথে শ্রেষ্ঠা রেক্ণস্বত্যভি যা বামমেতি। সা নো জ্বমা সো জরণে নি পাছু স্বাবেশা ভবতু দেবগোপা।" (১০। ৬০। ১৬)

<sup>(</sup> ৭ ) "অংগ নর স্পথা রারে অসান্ বিশানি দেব বয়্নানি বিশান্। ব্যোগ স্বজ্জুরাপ্নে-নো ভূমিঠাং তে নম উজিং বিধেম ॥" ( ১ । ১৮৯ । ১ )

<sup>(</sup>৮) "আ দেবানামণি পছামগন্ম বচ্ছক বাম তদমু প্ৰবাহৰুং। অগ্নিবিবান্স বলাং সেছ ছোতা সোধবরান্স শ্লুতুন্ কর্রাতি॥" (১০ । ২ । ৬)

<sup>( &</sup>gt; ) "দ্বং সোৰ প্ৰচিকিতো মনীবা দ্বং রঞ্জিষসমূ নেবি পদ্বাং। তব প্ৰণীতী পিডরো ন ইক্রো দেবেবু রক্ষমভন্তস্ক ধীরাঃ।" ( > । >> ) >

<sup>(</sup>১০) "যা তে ধামানি দিবি **ষা পৃথিবচাং বা পৃথিতেবোণী দক্ষ**। ভেভিনে গ<sup>°</sup> বিবৈ: সুমন। অফ্লেন্ রাজন্ বোস প্রতিহ্বা গৃভার ৪" (১।৯১।৪)

পতিং""ও "য ইমা বিশ্বা জাতানি"" এই ছুই গায়ত্রী সবিতার; "স্থত্রামাণং পৃথিবীং দ্যামনেহসং"" ও "মহীমূ যু মাতরং স্থ-ব্রতানাং"" এই ছুই জগতী অদিতির।

প্রত্যেক দেবতার উদিষ্ট মন্ত্রদরের মধ্যে প্রথমটি অমুবাক্যা ও দ্বিতীয়টি যাজ্যা।
সকল ছন্দ দারা যাগ করিবে বলিয়া কেবল তিনটি ছন্দের নাম হইল কেন?
উত্তর—"এতানি·····ক্রিয়স্তে"

বংস, গায়ত্রী ত্রিষ্টুপ্ ও জগতী ইহারাই সকল ছন্দ, যে হেতু ইহারাই যজ্ঞে প্রচুরভাবে ব্যবহৃত হয়। অস্তান্ত ছন্দ ইহাদিগকেই অনুসরণ করিয়া বর্তুমান।

এই জ্ঞানের প্রশংসা—এতৈর্হ · · · · বেদা''

যে ইহা জানিয়া ঐ কয়টি ছন্দ দ্বারা যাগ করে, তাহার সকল ছন্দের দ্বারাই যাগ করা হয়।

## চতুর্থ খণ্ড

যাজ্যানুবাক্যার প্রশংসা---সংযাজ্যাবিধান

কথিত যাজ্যা অনুবাক্যার প্রশংসা—"তা বা·····জয়তি"

ঐ সকল [ ঋক্ ] প্রশব্দবিশিষ্ট, নেতৃশব্দবিশিষ্ট, পথিশব্দবিশিষ্ট ও স্বস্তিশব্দবিশিষ্ট; [ এই জন্মই ইহারা প্রায়ণীয়
ইপ্তিগত ] এই হবির যাজ্যা ও অনুবাক্যা; এই সকল ঋক্

<sup>( &</sup>gt;> ) "आ विश्वरमवर मर्शिकः स्टेक्जिमा वृशीभरह । मठामवर मविठांतर ॥" ( ৫ । ৮२ । १ )

<sup>(</sup> ১২ ) य हेमा विश्वा कांजामाधावद्रिक क्षांटकन। थ ह स्वांकि मविला ॥" ( ৫ । ৮২। ৯ )

<sup>(</sup> ১৩ ) "হুজামাণং পৃথিবীং দ্যামনেহদং স্থর্শপাণমদিতিং স্থর্পনীতিং। দৈবীং নাবং স্বরিজামনাগদমশ্রবস্তীমাঙ্গছেম। স্বস্তুয়ে॥" ১০। ৬৩। ১০।

<sup>( &</sup>gt;৪) ঁ মহীমৃষ্ মাতরং হাব্রতানামমৃতজ্ঞ পদ্দীমবদে হবেম। তুবিক্ষরামন্তরতী হার্মাণ্যদিতিং হার্মাণ্যদিতিং হার্মাণ্যদিতিং বার্মান্যদিতিং বার্মাণ্যদিতিং বার্মাণ

দারা যজ্ঞ করিয়া দেবগণ স্বর্গলোক অর্জ্জন করিয়াছিলেন; সেই রূপ যজমানও ইহাদের দ্বারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক অর্জ্জন করে।

"স্বন্তি রিদ্ধি প্রপথে" এবং "দ্বং সোম প্রচিকিতঃ" এই ছই ঋকে প্রশ্ন আছে; "দ্বায়েনর" এ স্থলে নী ধাতু চইতে উৎপন্ন "নেতৃ"-বাচক নর শন্ধ আছে; "অগ্নে নর স্থ-পথা" এবং "আদেবানামপি পদ্বাং" এই ছই ঋকে পথি শন্ধ আছে; "স্বন্তি নঃ পথ্যাস্থ" "স্বন্তিরিদ্ধি" এই ছই ঋকে স্বন্তি শন্ধ আছে; অন্ত কর্মটি ঋকে ঐ ঐ শন্ধ না থাকিলেও তাহাও ছত্তিস্থারে ' প্র ইত্যাদি শন্ধবিশিষ্ট ধরিয়া লইতে হইবে। স্থতরাং এই মন্ত্রন্তিল যাজ্যা অন্থবান্ধ্যা-স্বরূপে প্রশন্ত। প্রথম ঋকের চতুর্থ চরণে মন্ধৎ শন্ধের তাৎপর্য্য প্রকাশ—
"তাস্থ-----বিমণ্ডে"

ঐ সকল ঋক্ মধ্যে [ প্রথম ঋকে ] "স্বস্তি রায়ে মরুতো দধাতন" এই চরণ আছে। মরুদ্গণ দেববৈশ্য ও অস্তরিক্ষানাসী; যে (যজমান) তাঁহাদের উদ্দেশে নিবেদিত (বিজ্ঞাপিত) হয়, সে অ্পলাকে যায়; [ আবার মরুদ্গণ ] ইহাকে ( যজমানকে ) [ স্বর্গামনে ] নিরোধ করিতে বা বিনাশ করিতেও সমর্থ। হোতা যথন "স্বস্তি রায়ে মরুতো দধাতন" ইহা পাঠ করেন, তখন দেববৈশ্য মরুদ্গণের উদ্দেশে যজমানকে নিবেদন করা হয় ( জানান হয় ); [ তখন আর ] স্বর্গলোকগামী যজমানকে দেববৈশ্য মরুদ্গণ নিরোধ করেন না বা বিনাশ করেন না ।

যজমান মরুদ্গণের নিকটে বিজ্ঞাপিত হইলে স্বর্গে যাইতে পারে, না হইলে যাইতে পারে না, এই হেতু উক্ত মন্ত্র ছারা বিজ্ঞাপন করা হয়। ইহা জানার প্রশংসা—"স্বস্থি·····বদ"

<sup>( &</sup>gt; ) স্থার—"ছত্রিণো গচ্ছস্তি"—ছাতিওয়ালা মানুষ বার; অনেক ছাতিওয়ালার মধ্যে ছুই এক গনের ছাতি না থাকিলেও বেমন সে ছত্রীর অন্তর্নিবিষ্ট হয়, এছলেও সেইরূপ।

[

যে ( যজমান ) ইহা জানে, তাহাকে [ মরুদ্গণ ] স্থথে স্বর্গলোকের অভিমুখে লইয়া যান।

প্রধান হবির যাজ্যামুবাকা। প্রশংসার পর স্বিষ্টক্ততের সংযাজ্যা-বিধান—"বিরাজা-বেতস্ত .... ত্রয়স্ত্রিংশদক্ষরে"

তেত্রিশ অক্ষরযুক্ত যে ছুইটি বিরাট্ (ছন্দ), [তাহাই]
এই স্বিউক্নৎ হবির সংযাজ্যা হইবে।

সেই ছইটি ঋকের প্রথম পাদ—

"সেদগ্নিরগ্নী রত্যস্বস্থান্" \ [ এবং ] "সেদগ্নির্যো বন্ধু-যাতো নিপাতী" ওই তুইটি।

বিরাট্ ছন্দের প্রশংসা—"বিরাড্ভাং · · · · জন্নতি"

বিরাট্ দ্বয় দ্বারা যাগ করিয়া দেবগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন, দেইরূপ এই যজমানও ছুই বিরাট্ দ্বারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক জয় করে।

ঐ হুই ঋকের অক্ষরসংখ্যার প্রশংসা—"তে·····দেবতান্তর্পয়তি"

এই ঋক্ ছুইটি তেত্রিশঅক্ষরযুক্ত; দেবতাও তেত্রিশ জন, [যথা] অফ বস্তু, একাদশ রুদ্রে, দাদশ আদিত্য, ও প্রজাপতি, ও ব্যট্কার; এই জন্ম প্রথম যজ্ঞারম্ভে ঐ দেবগণকে ক্ষক্ষরভাগী করা হয়; এক এক অক্ষরে এক এক দেবতাকে শ্রীত করা হয়; দেবতার পাত্র দারা (ফল-স্থরূপ ক্ষকর দারা) তথন দেবতাগণকেই প্রীত করা হয়।

<sup>(</sup>২) "সেদগ্নিরশ্বীস্নত্য**ক্ষান্তত্ত বাজী ত**নরো বীলুগাণিঃ। সহস্রপাথা অক্ষরা সমেতি<sub>।</sub> । (৭।১।১৪)

<sup>(</sup> ৩ ) 'প্রের্থারিক। ক্রুণাজে। নিপাতি সংবদ্ধারমধ্যে উক্লব্যাৎ । স্বজাতাসং পরিচরন্তি বীরা: ॥" ( ৭ ১ । ১৫ )

#### পঞ্ম খণ্ড

### প্রায়ণীয়েষ্টি সম্বন্ধে অস্থাত্য বিশ্বন

প্রযাজ ও অম্বাজ-বিষয়ে পূর্ব্বপক্ষ উত্থাপন "প্রযাজবং ...... অম্বাজা ইতি"
প্রায়ণীয় কর্ম্ম প্রযাজান্বিত ' [কিন্তু] অমুযাজবর্জিত
কর্ত্তব্য, ইহা [ অপর শাখাধ্যায়ীরা ] বলেন; [ তাঁহাদের যুক্তি
এই ] প্রায়ণীয়ের যে অমুযাজ ' [ বিহিত আছে ] ইহা যেন
হীন,—ইহা যেন বিলম্বহেতু।

প্রায়নীয় ইষ্টি দর্শপূর্ণমাস যাগেরই বিক্বত কর্ম্ম, স্মৃতরাং ইহাতেও প্রযাজ ও অমুযাজ বিধান আছে; কিন্ত অপরশাখীরা (তৈত্তিরীয়গণ) বলেন, প্রায়ণীয়ে প্রযাজ বিধান করিবে, অমুযাজ বিধান করিবে না, কেন না—অমুযাজ করিলে কার্য্যে বিলম্ব হয়। [ তাঁহারা উদয়নীয় কর্ম্মেও প্রযাজ বর্জন করিতে বলেন।] ইহাই পূর্ব্বপক্ষের তাৎপর্যা। উক্ত পূর্ব্বপক্ষের নিরাস—"তত্তয়াদ্তাং…… কর্ত্ব্যম্।"

তাহা (অনুযাজবর্জন) সেই কর্ম্মে আদরণীয় নহে। [প্রায়ণীয়কর্ম্ম ] প্রযাজযুক্ত ও অনুযাজযুক্তই করিবে। হেতু প্রদর্শন যথা—প্রাণা বৈ·····ইয়াৎ"

প্রযাজ [যজমানের] প্রাণস্বরূপ, অমুযাজ প্রজা (অপত্য)-স্বরূপ; যদি প্রযাজ বর্জন কর, [তবে] যজমানের প্রাণের অন্তরায় হইবে, [আর] যদি অমুযাজ বর্জন কর, [তবে] যজমানের প্রজার অন্তরায় হইবে।

<sup>( &</sup>gt; ) अवान वारतन शृद्ध यज वाना त्य वक कता एन जाशांक "अवान" करह ।

<sup>(</sup>২) প্রধান যাগের পরে 'অসুযাঞ্চ" বিহিত হয়।

<sup>(</sup>৩) তৈন্তিরীর ব্রাহ্মণ (৩।৫।৫।১—৫।)

<sup>(</sup>৪) ভৈডিরীর ত্রাহ্মণ (৩।৫।৯।.३--७।)

ইহা তৈত্তিরীয়েরাও সমর্থন করিয়াছেন ৷ উক্ত পূর্ব্বপক্ষের সিদ্ধান্ত--- "তত্মাৎ

···কর্তব্যং"

সেই হেতু [প্লায়ণীয় কর্ম ] প্রযাজযুক্ত এবং অনুযাজযুক্তই কর্ত্তব্য।

তৈত্তিরীয়েরা ইহা সমর্থন করেন । এতদ্বিষয়ে সকল স্থানেই ঐতরের পাঠে জমুযাজ শব্দে হস্ম উকার, তৈত্তিরীয় পাঠে অনুযাজে দীর্ঘ উকার। বিধিপ্রাপ্ত পদ্মীদংযাজ ও সমিষ্ট যজুর ৮ নিষেধ—"পদ্মী:·····জুত্বরাৎ"

পত্নীদের সংযাজ করিবে না, [ এবং ] সংস্থিত ( সমিষ্ট ) যজুর হোম করিবে না।

তাহার হেতুপ্রদর্শন—"তাবতৈব যজোংসংস্থিতঃ"

এতদ্বারাই ( উহা না করিলেই ) যজ্ঞ অসমাপ্ত থাকে।

পত্নী সংযাজাদি যজ্ঞের সমাপ্তিতে অন্মণ্ঠের; এ স্থলে অক্সান্ত অন্মণ্ঠান বর্ত্তমান থাকার পত্নীসংযাজাদি করিবে না। কিঞ্চিং বিশেষ বিধান—"প্রায়ণীয়স্ত ..... অব্যবচ্ছেদার"

[সোম-] যজ্ঞের সন্ততির নিমিত্ত, যজ্ঞের অবিচ্ছেদে নমিত্ত প্রায়ণীয় কর্ম্মের নিক্ষাস <sup>°</sup> (পাত্রান্তরে) স্থাপন করিবে; (তৎপরে যাগের অবসানে স্থত্যাদিনে <sup>°</sup>) উদয়নীয় ইষ্টির হবির সহিত সেই নিক্ষাস নির্ব্বপণ করিবে।

<sup>(</sup>१) "छउषा न कार्यामाञ्चा देव व्यवाकाः व्यकान्याका यश्वयाकानखितन्नामानमखितन्नाम् यमन्याकानखितनार व्यकामखितनार" (७।२।१।३)

<sup>(</sup> ७ ) "अवाक्षवरमवान्वाक्षवर आव्योद्धः कार्याः अवाक्षवमन्यांक्षवद्भग्रनीव्रम्" ( ७ । ১ । ৫ । ৫ )

<sup>(</sup> ৭ ) দধিভক্ষণ ও বেদীতে আরোহণের পর পত্নীর অনুষ্ঠেয় যাগ চতুষ্টয়ের নাম "পত্নীসংযাজ"।

<sup>্ (</sup>৮) বেদী হইতে উঠিনা দক্ষিণচরণ বেদীতে রাধিনা "ধ্রুবা" মন্ত্র দারা হোম করাকে "সমিষ্ট বন্ধুর্হোম" কহে।

<sup>(</sup> ৯ ) भाजनश्च इविः स्थापक "निकाम" करह !

<sup>( &</sup>gt; ) সোমলতাকে জল সহ কোটার—পেতো করার নাম "স্বত্যা"

ইহা তৈত্তিরীয়েরা সমর্থন করেন<sup>১১</sup>। প্রকারান্তর কথন—"অথো·····ভবতি" অনন্তর যে স্থালীতে প্রায়ণীয় হবির নির্বপণ করিবে, তাহাতেই উদয়নীয় হবির নির্বপণ করিবে; তাহাতেই ( আগুন্তে একই পাত্রের ব্যবহার হেছু ) যজ্ঞ সম্ভত ও অবিচ্ছিন্ন হইবে।

অনস্তর প্রায়ণীয় ও উদয়নীয় ইষ্টিতে যাজ্ঞা অন্থবাক্যার বিপর্যয় বিধানের প্রস্তাব—"অমুন্মিন বা……ইতি।"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এইরূপ বলেন,—এই যে প্রায়ণীয় কর্ম, ইহা দ্বারা যজমান পরলোকেই সমৃদ্ধি লাভ করে, ইহলোকে করেনা; [কেননা] প্রায়ণীয় এই [নাম মনে] করিয়া নির্ববপণ করা হয়, প্রায়ণীয় এই িনাম মনে ] করিয়া চরণ (আহতি প্রক্ষেপ ) করা হয়, [ ইহা দ্বারা ] যজমান ইহলোক হইতে প্রয়াণই করে।

প্রয়াণ করে বলিয়া ইহার নাম "প্রায়ণীয়" বলা হইল। উক্ত আপত্তির উত্তর—"অবিভয়া · · · · অমুবাৰ্চা"

না জানিয়াই [ ব্রহ্মবাদিগণ ] তাহা বলেন; [ উক্ত দোষ পরিহারের জন্ম] যাজ্যা ও অনুবাক্যাসমূহের ব্যতিষঙ্গ করা হয়। পূর্ব্বোক্ত "স্বন্তিনঃ পথ্যাস্থ" হইতে "মহীমু যু মাতরং" পর্যান্ত প্রার্থীয়ের योक्सासूर्वाका। তोशास्त्र राजियस्त्र वर्ध वृक्षान हरेएउए यथा—"याः..... প্রতিতিষ্ঠতি"

যাহা প্রায়ণীয়ের পুরোহনুবাক্যা ( অনুবাক্যা ), তাহাকে উদয়নীয়ের যাজ্যা করিবে; যাহা উদয়নীয়ের পুরোহসুবাক্যা, তাহাকে প্রায়ণীয়ের যাজ্যা করিবে: এইরূপে ( ইহ এবং পর )

<sup>( &</sup>gt;> ) "शांत्रगीत्रञ्च निकांन जेनत्रनीत्रम्खिनिर्स्तर्शक्त रेतर मा व्यवक्त मखिलः ।" [ ७। ३ । २ । २ ]

উভয় লোকে সমৃদ্ধির জন্ম, উভয় লোকে প্রভিষ্ঠার জন্ম, ব্যতি-বঙ্গ করা হয়; [তদ্ধারা যজমান] উভয় লোকে সমৃদ্ধিমান্ হয়, উভয় লোকে প্রতিষ্ঠিত হয়।

তৈত্তিরীরদেরও ঐ মত। <sup>১২</sup> ব্যতিষ<del>দ</del> জ্ঞানের প্রশংসা—"প্রতিতিঠতি য এবং বেদ"

যে ইহা জানে [ সে ] প্রতিষ্ঠিত হয়।

প্রথমথণ্ডোক্ত প্রায়ণীয়-উদয়নীয়-চক্ষর প্রশংসা—"আদিতাশ্চক···অপ্রশ্রংসার"

প্রায়ণীয় চরু অদিতির উদ্দিষ্ট, উদয়নীয় চরু অদিতির উদ্দিষ্ট; [ এই তুই চরু ] যজ্জকে ধরিবার জন্ম, যজ্জকে অস্ত্রস্ত ( অশিথিল ) করিবার জন্ম, যজ্জে গ্রন্থিবন্ধনের জন্ম। "

षृष्टीखबात्रा देश व्यान स्टेटल्ट यथा—"लप् यरेथव...... छेपत्रनीत्रः"

[কোন কোন ব্রহ্মবাদী] এই (দৃষ্টান্ত) যেরপে বলেন, তাছা এই,—রজ্ব উভয় প্রান্তে খুলিয়া পড়া নিবারণের জন্ম যেমন গ্রন্থি দেয়, সেইরপ [যজ্জের আদিতে] যে অদিতির উদ্দিষ্ট প্রায়ণীয় চরু আছে এবং [যজ্জের অন্তে] যে অদিতির উদ্দিষ্ট উদয়নীয় চরু আছে, তদ্বারা যজ্জের উভয় অস্তকে আঁটিয়া ধরিবার জন্ম গ্রন্থি দেওয়া হয়।

প্রায়ণীয়ে বে পথ্যানামিকা প্রথম দেবতা আছে, উদয়নীয়ে তাহার উত্তমান্ত দর্শন—"পথ্যরৈবেতঃ·····শস্বাদ্যন্তি"

ইহাদের (দেবতাদের) মধ্যে "পথ্যা" ও "স্বন্তি" [ নাশ্বী

<sup>(</sup>১২) "বাঃ প্রারপীয়ন্ত বাজ্যাবন্তা উদয়নীয়ন্ত বাজ্যাঃ কুর্বাাৎ, পরাঙ্মুং লোক্যায়োহেৎ প্রযান্ত্র্যাক্ষান্তাঃ অনমনীয়ন্ত বাজ্যাঃ করোভাশিলেব লোকে
প্রতিক্রিতি । [৩ ৷ ১ ৷ ৫ ]

দেষতা ] দারা [ যজমান যজ্ঞ ] আরম্ভ করে; পথ্যা ও স্বস্তিকে লক্ষ্য করিয়া উদ্যাপন ( সমাপন ) করে; [এতদ্বারা ] এই কর্দ্ম স্বস্তিতেই ( মঙ্গলেই ) আরম্ভ করা হয়, এবং স্বস্তিতে সমাপন করা হয়, স্বস্তিতে সমাপন করা হয়।

পথ্যার নামই স্বস্তি। প্রায়ণীয় কর্ম্মে পথ্যা বা স্বস্তি দেবতার প্রথমে বাগ করা হয়, উদয়নীয় কর্ম্মে উক্ত দেবতার শেষে বাগ করা হয়; স্বস্তি দেবতার আছত্তে বাগ করায় যজমানের যজ্ঞ নির্বিজ্ঞে সমাপ্ত হয়।

# তৃতীয় অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### সোমপ্রবহণ

পূর্ব্ব অধ্যারে প্রায়ণীয় ইষ্টি ও উদয়নীয় ইষ্টি ও তাহার দেবতানি বর্ণিত হইয়াছে। অনস্তর সোম আনয়নের দিক্ নির্ণয় হইতেছে—"প্রাচ্যাং……ক্রীয়তে"

পূর্ব্বদিকেই দেবগণ রাজা সোমকে ক্রয় করিয়াছিলেন; সেই হেছু [ঋত্বিকেরাও প্রাচীনবংশের] পূর্ব্বদিকেই [সোম] ক্রয় করিবে।

সোমবিক্রেভার দোষ কথন—"ডং·····সোমবিক্রয়ী"

[ দেবগণ ] ত্রয়োদশ মাস ( তদভিমানি-দেবতা ) হইতে তাহা ( সোম ) ক্রয় করিয়াছিলেন; সেই হেতু ত্রয়োদশ স্বাস [ শুভকর্ম্মের ] অনুকূল নছে, সোমবিক্রেতাও [ সদাচারের ] অনুকূল নহে; বস্তুতঃ সোমবিক্রয়ী পাপী।

মেষাদিরাশির সংক্রাম্ভিরহিত মলমাস শুভকর্মে বর্জনীয়। ঐ বিষয়ে ভৈত্তিরীয়-শ্রুতির প্রমাণ আছে। করের পর প্রাচীনবংশে সোম আনয়নকালে পাঠ্য অষ্টমন্ত্রপ্রশংসা " "তস্য .....তদষ্টানামষ্টম্"

মনুষ্যগণকে লক্ষ্য করিয়া আদিবার সময় সেই ক্রীভ সোমের দিক্ (অধিষ্ঠানস্থল), বীর্ষ্য (সোমের বল-দানশক্তি), ইন্দ্রিয় (চক্ষুরাদির বলাধানক্ষমতা) নফ হইয়া গিয়াছিল; [মনুষ্যেরা] একটি ঋক্ দ্বারা ঐ সকলকে রক্ষা করিতে ইচ্ছা করিয়াছিল, কিন্তু তাহা রক্ষা করিতে পারে নাই; [ক্রমে] তাহা ছই ঋক্ দ্বারা, তাহা তিন ঋক্ দ্বারা, তাহা চারি ঋক্ দ্বারা, তাহা পাঁচ ঋক্ দ্বারা, তাহা ছয় ঋক্ দ্বারা, তাহা সাত ঋক্ দ্বারাও রক্ষা করিতে পারে নাই; [অবশেষে] তাহা আট ঋক্ দ্বারা রক্ষা করিয়াছিল, তাহা আটটি ঋক্ দ্বারা পাইয়াছিল; যেহেতু অফ [ঋক্] দ্বারা রক্ষা করিয়াছিল, অই [ঋক্] দ্বারা পাইয়াছিল, সেই জন্ম অফের অফড্ব।

এতদ্বারা পাইরাছিল, এই ব্যুৎপত্তিদারা প্রাপ্তার্থক অল্ ধাতু হইতে এস্থলে অষ্ট লব্দ নিম্পন্ন করা হইল। এই জ্ঞানের প্রশংসা—"অশ্লুতে·····বেদ"

<sup>( &</sup>gt; ) "ভূতকাধ্যাপকঃ ক্লীবঃ কথ্যাদ্ব্যভিশস্তকঃ।

মিত্র-প্রুক্ পিশুনঃ সোমবিক্রী চ বিনিন্দকঃ ।" [ বাজ্ঞবক্য ১ । ২২৩ ]
সোমবিক্রমিণে বিষ্ঠা ভিষজে প্রশোণিতং।

নষ্টং দেবলকে দন্তমপ্রতিষ্ঠন্ত বাধ্ব্যৌ । [ মমু ৩ । ১৮০ ]

<sup>(</sup>২) "জন্মে জ্যোতিঃ সোমবিক্ষিণিতম ইত্যাহ, জ্যোতিরেব যজমানে দধাতি তমসা সোম-বিক্রমিণমর্থনতি" [৬।১।১০।৪]

<sup>(</sup> ৩ ) পরবর্ত্তী বিভীয় থণ্ডে জন্ত এক্বিধান সেও।

যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, তাহা প্রাপ্ত হয়।

উক্ত অষ্ঠ সংখ্যার বিধান—"ভঙ্গাদেভের্ ···· অবক্লথ্যৈ"

সেইজন্ম ইন্দ্রিয় ও বীর্য্য রক্ষা করিবার জন্ম এই সকল কর্মো (সোমানয়নাদি কর্মো) আটটি আটটি [ঋক্] পাঠ করা হয়।

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### সোমপ্রবহণ মন্ত্র

পূর্ব্বোক্ত অষ্টসংখ্যক মন্ত্রের অবতারণার ক্রন্ত "প্রৈষ" মন্ত্রের ' বিধান "সোমার·····অধ্বর্যুত্তঃ"

অধ্বর্যু [ হোতাকে ] কহেন—ভূমি [ প্রাচীনবংশে ] নীয়মান ক্রীত সোমের উদ্দেশে ক্রমানুসারে মন্ত্র বল।

ইহাই অধ্বয় গোঠ্য প্রৈষ মন্ত্রের অর্থ। অনস্তর হোড়পাঠ্য প্রথম ঋক্ "ভজাদভিশ্রেরঃ প্রেহীতায়াহ"

"ভদ্রোদভিশ্রেয়ঃ প্রেহি" এই (ঋক্) [হোতা] পাঠ করিবে। অধ্বর্যু কর্তৃক প্রেষিত হোতা সোমানরনে উক্ত মন্ত্র পাঠ করিবে। এই ঋক্ তৈত্তিরীয়-সংহিতার আছে'। উক্ত ঋকের প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"অয়ং…… গময়তি"

<sup>( &</sup>gt; ) "বল্ল" "ক্রহি" ইত্যাদি লোট ্বিভজিন্ন মধ্যম পুরুষান্ত পদ ঘটিত বে বাক্য দাবা অধ্বর্দ্ধ হোতাকে কর্প্নে প্রেষণ (নিম্নোগ) করে সেই বাক্যকে প্রেষ কহে; উক্ত প্রেষবাক্যবিশিপ্ত মন্ত্রকে থ্রেষ-মন্ত্রকহে।

<sup>(</sup>२) "ब्ह्यांगडि स्थातः स्थिति यृष्टणिकः भूत अछा एठ खखा। ब्ह्यां यसक वत्र खां भूषियाः चारतः गळ्न, कृपूष्ट् मस्पवीतः ॥ [১।२।७।७]

ছোন) ভদ্র (সোম), এই লোক ( ভূলোকরূপী সোমজ্রর-ন্থান) ভদ্র (উত্তম); তদপেক্ষায় এই লোক ( স্বর্গরূপী প্রাচীনবংশগৃহ) শ্রেষ্ঠ;—তাহা [এই অর্থযুক্ত ঐ মন্ত্রের প্রথম চরণ] যজমানকে সেই স্বর্গ লোকেই গমন করায়।

षিতীয় পাদের অম্বাদপূর্বক ব্যাখ্যা—"বৃহস্পতি:···· বন্ধবিদ্যতি"

রহস্পতি তোমার পুরোগামী হউন;—ইহাদারা (এই অর্থবিশিষ্ট দিতীয়চরণ পাঠদারা) ইহার (যজমানের) নিমিত্ত ব্রাহ্মণকেই অগ্রগামী করা হয়; যে হেতু রহস্পতিই ব্রাহ্মণ এবং ব্রাহ্মণ-সহায় কর্ম নষ্ট হয় না।

ভৃতীর ও চতুর্থ পাদের অম্থবাদপূর্বক ব্যাখ্যা—"অথেমবস্য · · · · · পাদরতি"

অনস্তর পৃথিবীর মধ্যে শ্রেষ্ঠ এই [দেবযজন] স্থান তোমার অবস্থানযোগ্য মনে কর,—ইহাদারা ( তৃতীয়চরণের পাঠদারা ) পৃথিবীমধ্যে যে দেবযজন স্থান শ্রেষ্ঠ, সেই দেবযজন স্থানে সোমকে স্থাপন করা হয়। সর্ব্বাপেক্ষা বীর [ তুমি ] শক্র-গণকে দূর কর,—ইহাদারা (চতুর্থচরণ পাঠদারা ) ইহার ( যজ-মানের ) দেবগরী পাপরপ শক্রকে বাধিত করা হয় ও নিকৃষ্ট দেশে দূর করা হয়।

হোভার পাঠ্য বিতীয় তৃতীয় ও চতুর্থ ঋকের বিধান "সোম…...সমর্দ্ধরতি" রাজা সোমের আনয়নকালে "সোম যান্তে ময়োভুবং" ইত্যাদি তিনটি ঋক্ পাঠ করিবে; এই তিন ঋকের দেবতা

উক্ত মন্ত্ৰটি ৰংখদে দেখা বার না, কিন্ত অধর্ববেদে আছে [১।১।২২৪]; এই মন্ত্রদারা হোষ বা লগ করিলে প্রবাসে আপন হইতে ধন উপছিত হয়। সারণাচার্য্য অধর্ববেদের ভার্য্যে ইহার অক্তরণ এব্ধ করিয়াছেন।

<sup>(</sup>৩) "সোষ বাতে করোভূব উভনঃ সভি বাওনে। ভাভিনে হিবিভা ভব ।" (১)১১)

সোম, ছন্দ গায়ত্রী ; এই জন্ম আপনারই দেবজা ও আপনারই ছন্দ দ্বারা ইহাকে (সোমকে ) সমৃদ্ধ করা হয়।

বে দ্রব্য জানিবে তাহার নাম "সোম" এবং মন্ত্র ভিনটির দেবতাও "সোম"; গার্ব্রী স্বর্গ হইতে পৃথিবীতে সোম জানিরাছিলেন, জভএব সোমের গার্ম্বরী ছন্দ; এক্সই দেবতা ও ছন্দকে সোমের জাপনার বলা হইল। ইহা ভৈত্তিরীয় শ্রুতিতে ব্যক্ত আছে । পঞ্চম শ্বকের বিধান "সর্ব্বেন্দেন্দেত্তভোষ্ট্রত

"সর্বের নন্দন্তি যশসাগতেন" এই ঋক্ পাঠ করিবে। এই ঋকের প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"মশো বৈ…… বন্দ ন"

রাজা সোম যশঃস্বরূপ; যে ব্যক্তি যজ্ঞে লাভার্থী ও যে [ লাভার্থী ] নহে, তাহারা সকলেই ক্রীয়মাণ সোমকে দেখিয়া আনন্দিত হয়।

দিতীয় পাদের ব্যাখ্যা—"সভাসাহেন····-রাজা"

"সভাসাহেন সখ্যা সখায়ঃ" ইহার অর্থ—এই যে রাজা সোম, ইনি [ ব্রাহ্মণগণের ] সথা এবং ব্রাহ্মণগণের সভার পরাভবকর্তা।

ভূতীয়পাদের প্রথম পদের ব্যাখ্যা—"কিৰিয়স্পৃদিত্যের উ এব কিৰিয়স্পৃৎ" ইহার অর্থ যে এই যে সোম, ইনি কিন্তির (পাপ) হইতে রক্ষাকর্তা।

<sup>&</sup>quot;ইন্ং বজ্ঞমিদং বচো বুজুবাণ উপাগহি। সোম স্বং নো বৃধে ভব।" ( ১।৯১।১٠ )

<sup>&</sup>quot;त्नाम गीर्ভिष्ट्रा वन्नः वर्षमात्मा वक्काविमः। अमृनीत्मा न षाविन ॥" ( ১।৯১।১১ )

<sup>(</sup>৪) "ৰজ্ঞণ বৈ অপৰ্ণী চান্ধরপরোরশ্বর্জেঙাং সা ৰজঃ অপৰ্ণী মন্ধাং সারবীন্ধৃতীয়ন্তামিতো-দিবি সোমন্তবাহরতেনান্ধানং নিজুলিবেতীরং বৈ ৰজন্তনৌ অপৰ্ণী ছম্মাংনি সৌপর্বেনাঃ সার-বীদ্দৈর বৈ পিতরো পুরান্বিভূতভূতীয়ন্তামিতোদিবি সোমন্তবাহরতে নান্ধানং নিজুলিব"

<sup>[0121012]</sup> 

<sup>(</sup> c ) "সার্যে নন্দান্তি বণসাগতেন সভাসাহেন স্বধা স্থান্ত ভিৰিত্তপুথ সিত্তভূতি ভালান্ত হিন্তা ভবতি বাজিনার ॥" ( ১০ । ৭১ । ১০ )

शारशत्र कात्रन श्रामर्थन—स्य देव..... क्षांडि

যে [যজে] প্রবৃত্ত হয় এবং যে [যজ্ঞকর্ম্মে] শ্রেষ্ঠতা লাভ করে, সে পাপ লাভ করে।

কর্ম্মনাথির ব্যগ্রতা ও কর্ম্মপটুম্বর্গক অন্বিক্তের পাপের কারণ ; বথা— "ক্তমাদাতঃ……যাত্ররিতি"

সেই হেডু ( ঋষিকের পাপের সম্ভাবনা থাকায়) [যজমান] এইরূপ বলে—[ অহে হোতা, ডুমি অভ্যমনক্ষ হইয়া ] পুরোহকুবাক্যা পাঠ করিও না; [ অহে অধ্বর্যু, ডুমি
ব্যগ্রতাপ্রযুক্ত ] অভ্যথা অকুষ্ঠান করিবে না; অহে ক্ষিপ্রকারিগণ, তোমাদিগকে যেন ] পাপ আশ্রয় না করিতে হয়।

ভৃতীয় পাদে দিতীয় পদাহবাদব্যাখ্যা—"পিতৃষণিঃ……তৎ করোতি"

"পিতুষণি" এন্থলে অমই পিতু, দক্ষিণাই পিতু; সেই (দক্ষিণা) ইহাদ্বারা [ ঋত্বিক্দিগকে ] দান করা হয়; এতদ্বারা এই সোমকেই অমসনি [ অমের নিমিত্ত ] করা হয়।

**ठ**ष्ठ्रथं भम्द वास्त्रिन भक् ग्राथाा─"ष्वत्रः.....वास्त्रिनः"

"অরং হিতো ভবতি বাজিনায়" এন্থলে বাজিন অর্থে ইন্দ্রিয় ও বীর্যা।

ইহা জানার প্রশংসা—"আজরসং·····বেদ"

যে ইহা জানে, জরা ( বার্দ্ধক্য ) শেষ পর্য্যস্ত তাহার ইন্দ্রিয় ও বীর্য্য বিচ্ছিন্ন হয় না।

বঠ থকের বিধান "আগলেব ইত্যবাহ" "আগন দেব" এই মন্ত্র শাঠ করিবে।

( ६ ) "जानन् त्रन वजूषिर्वर्षज् कार गर्शाज् नः जीवेठा खुद्धकामिनम् । ज नः क्यांकित्ररुष्टिकं विषण् द्धकानकर त्रित्रित्वं निवस्तुं ॥ ( ८ । ८० । १ ) উক্ত ৰক্ষের প্রথম পাদের পূর্বভাগের ক্যাধ্যা—"আগতো ·····ভবভি"
সেই সময়ে (ক্রুয়ের পর ) তিনি (সোম ) আগত হন।
উত্তর ভাগের সাহুবাদ ব্যাধ্যা—"ঋতুডিঃ·····আগময়তি"

যেমন মনুষ্যের [ ভ্রাতা মনুষ্য ], সেইরূপ ঋতুপণ রাজা সোমের রাজভাতা; 'ঋতুভিব র্দ্ধভু ক্ষয়ম্'—এই বাক্য সেই ঋতুগণসহ এই সোমকে [ এই যজ্ঞে ] আগমন করায়। দিতীয় পাদের সাহবাদ ব্যাখা—"দধাতু……আশান্তে"

"দধাতু নঃ সবিতা স্থপ্রজামিষম্" এই পাদপাঠ দারা আশীষ (প্রার্থনীয় প্রজাদি) প্রার্থনা করা হয়।

তৃতীয় ও চতুর্থ পাদের সামবাদ ব্যাখ্যা—"স নঃ…আশাস্তে"

"স নঃ ক্ষপাভিরহভিশ্চ জিম্বতু"—এই বাক্যে অহঃ শব্দে দিন ও ক্ষপা শব্দে রাত্রি; উহাতে অহোরাত্র দারাই ইহার নিমিত্ত এই আশীষ প্রার্থনা করা হয়। "প্রজাবন্তং রয়িমস্মে সমিন্বতু"—ইহা দারাও আশীষ প্রার্থনাই হয়।

সপ্তম ঋকের বিধান "যা তে .....ইত্যৰাহ"

"যা তে ধামানি হবিষা যজন্তি" এই ঋক্ পাঠ করিবে। ' ঐ ঋকের দ্বিতীয় পাদ—

"তা তে বিশ্বা পরিভূরস্ত যজ্ঞমৃ।"

উভর চরণের অর্থ — [হে সোম ] তোমার যে সকল [উত্তরবেদি-প্রভৃতি ] স্থানের হবির দারা যাগ হয়, তোমার সেই সকল স্থান ব্যাপিয়া তুমি যজ্জের নিকটে অবস্থান কর।

তৃতীয় পাদের সাম্প্রাদ ব্যাখ্যা—"গরক্ষানঃ……তদাহ"

( १ ) "বা তে ধামানি হবিষা ঘদস্তিতা তে বিষা পরিভূরত যজ্জন্। পরকান: প্রতর্গ: স্থবীরোহবীরহা প্রচরা নোষ ছুর্গ্রাল্॥" ( ১ । ৯১ । ১৯ ) " "গয়স্ফানঃ প্রতরণঃ স্থবীরঃ"—এতদ্বারা, আমাদিগের গাভীসকলের বৃদ্ধিকর্তা ও উদ্ধারকর্তা হও, ইহাই বলা হয়। চতুর্ধপাদের সাম্বাদ ব্যাখ্যা—অবীরহা·····হিনন্তি"

"অবীরহা প্রচরা সোম ছুর্য্যান্" এন্থলে ছুর্য্য অর্থে গৃহ;
[পরিচর্য্যার ক্রটির আশক্ষায় ] সমাগত সোমরাজ হইতে
যজমানের গৃহ (গৃহস্থিত লোকেরা) ভয় পায়; তখন যদি
হোতা এই মন্ত্র পাঠ করে, তাহা হইলে শান্তির কারণ [ এই
মন্ত্র ] দ্বারা সোমকে শান্ত করা হয়; সোম শান্ত হইলে
যজমানের প্রজার ও পশুর হিংসা করেন না।

অষ্টম ঋক্ বিধান—"ইমাং • • • • পরিদধাতি"

'হিমাং ধিয়ং শিক্ষমাণস্থা দেব" এই বরুণদেবতাক ঋকের দারা [ অমুবচন পাঠ ] সমাপ্ত করিবে। '

বারুণ ঋক্ষারা সমাপনের কারণ "বরুণদেবত্যো .....সমর্দ্ধরতি"

যতক্ষণ এই সোম [বস্ত্রাদি দারা] আবদ্ধ থাকেন, ও যতক্ষণে প্রাচীনবংশ গৃহে উপস্থিত হন, ততক্ষণ ইঁহার দেবতা বরুণ; তাহা হইলে [উক্ত বারুণ ঋক্ পাঠে] আপ-নারই দেবতা দ্বারা ও আপনারই ছন্দ দ্বারা ইহাকে সমৃদ্ধ করা হয়।

বন্ধন-ক্রিয়া বরুণ-পাশের অধীন এবং আবরণ-ক্রিয়াও বরুণের অধীন ; সেই হেডু সোমের দেবতা বরুণ। উক্ত ঋক্টির ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ ; এই ত্রিষ্টুপ্ সোম আহরণ করিবার জন্ত অর্গে যাইয়া দক্ষিণা ও তপস্যা আনিয়াছিলেন ই ; সেই জন্ত

<sup>(</sup>৮) "ইমাং বিন্ধা লিক্ষমাণস্য দেব ক্রভুং দক্ষং বরুণ সংশিশাবি।
বন্ধাতি বিশ্বা ত্তরিতা তরেন স্বতর্মাণমবি নাবং ক্রছেন।" (৮। ৪২। ৩)
﴿ ১) "সা দক্ষিণান্তিক ভপসা চাগছতি" (°৩। ১ । ১ । ১)

ত্রিষ্টুপ্ ছন্দও সোমের স্বকীয়। ইহা শাখান্তরে তৈত্তিরীয় সংহিতায় ক্থিত আছে।

প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"শিক্ষমাণশু·····যঞ্জতে"

"শিক্ষমাণস্থা দেব" এন্থলে [ শিক্ষমাণের অর্থ ], যে যজন করে, [ কেন না ] সে শিক্ষা [ যজ্ঞ অভ্যাস ] করে।

দ্বিতীয় পাদের সামুবাদ ব্যাখ্যা—"ক্রতুং……ভদাহ"

"ক্রতুং দক্ষং বরুণ সংশিশাধি" এতদ্বারা হে বরুণ, [তুমি ] বীর্যা ও প্রকৃষ্ট জ্ঞানের সম্যক্ উপদেশ প্রদান কর, ইহাই বলা হয়।

তৃতীয় ও চতুর্থ পাদের সামুনাদ ব্যাখ্যা—"বয়াতি-----সম্বরতি"

"যয়াতি বিশ্বা ছ্রিতা তরেম স্থতর্মাণমধি নাবং রুহেম" এন্থলে যজ্ঞই স্থথে তরণকারী নোকা—ক্রফাজিনই স্থথতরণকারী নোকা — [মন্ত্রাত্মক] বাক্যই স্থথতরণকারী নোকা; [সেই মন্ত্র পাঠে] সেই বাক্যরূপ নোকায় আরোহণ করিয়া তদ্ধারাই স্বর্গলোকের উদ্দেশে উত্তীর্ণ হওয়া যায়।

উক্ত সকল ঋকের প্রশংসা—"তা এতা ·····সমূদ্দ্বৈ"
সেই এই আটটি রূপসমূদ্ধ মন্ত্র পাঠ করিবে।
উক্ত রূপ-সমূদ্ধির কারণ—"এতদ্বৈ·····বদতি"

যাহা রূপসমূদ্ধ, [ অর্থাৎ ] যে ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে, তাহা যজ্ঞকেও সমৃদ্ধ (সম্পূর্ণ) করে। আছত্তে হইট ঋকের আরুদ্ধি বিধান—"তাসাং……বিরুত্তমাং"

তন্মধ্যে (উক্ত আটটী ঋকের মধ্যে ) প্রথম ঋক্ তিনবার,

[ আর ] শেষ ঋক্ তিন বার পাঠ করিবে।

উক্ত রূপে আর্ত্ত ঋকের সংখ্যার প্রশংসা—"তাঃ···প্রজাপতিঃ"

[উক্তরপে আর্ত্ত] সেই (অউসংখ্যক) ঋঠ্ দাদশ-

সংখ্যক হইবে; দ্বাদশ মাসেই সংবৎসর, সংবৎসরই প্রজাপতি।

উক্তরপ জ্ঞানের প্রশংসা—"প্রজ্ঞাপত্যা•••••বেদ"

্য ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আয়তন ( আশ্রয় ), সেই [ ঋক্ ] সকলের দারা সমৃদ্ধ হয়।

আবৃত্তির প্রশংসা—"ত্রিঃ-----অবিস্রংসায়"

প্রথম ঋকৃ তিনবার, শেষ ঋকৃ তিনবার পাঠ করিবে; ভদ্বারা [যজ্জের] স্থিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম, শিথিলতা নিবারণের জন্ম [রঙ্কুরূপী] যজ্জের [প্রান্তম্বয়ে] গ্রন্থি দেওয়া হয়।

# তৃতীয় খণ্ড সোমের উপাবছরণ

সোম জ্ঞানয়নের ঋক্ বলা হইয়াছে, এখন আনীত সোমকে শক্ট হইতে শামাইবার ঋক্ বিধান—"অস্ততরো·····হেরয়ুং"

একটি বলদ [ শকটে ] যোড়া থাকিবে, অপর আর একটি খুলিয়া দিবে; অনন্তর রাজাকে ( সোমকে ) নামাইবে।

শকট হইতে ছই বলীবৰ্দ-মোচনে দোষ-প্ৰদৰ্শন "যছভয়োঃ……কুৰ্স্য:"

যদি জুইটি বলদই [শকট হইতে] খুলিয়া [সোম] নামান হয়, [তবে] সোমকে পিতৃদৈবত করা হয়।

- পিতৃদৈবত অর্থাৎ পিতৃলোককর্তৃক স্বীকৃত সোম দেববজ্ঞের আয়োগা। উত্তর বুলীবর্দ্ধ শকটে যুক্ত থাকাও দোষাবছ—"বদ্—শব্দবর্ন"

মদি ছুইটিই মুক্ত থাকে, [ তাহা হুইলে ] যোগক্ষেমের

অভাব প্রজাকে (পুতাদিকে) আক্রমণ করে; [ভাছাতে] প্রজা পরিপ্ল'ড হইয়া (ভাসিয়া) যায়।

অপ্রাপ্ত খনের লাভ্রে যোগ করে, জার লব্ধ খনের রক্ষা করাকে ক্ষেত্র করে।

যে বলদ খোলা যায়, সে গৃহন্থিত প্রজাস্বরূপ, [ আর ] যে, যোড়া থাকে, সে [লোকিক ও বৈদিক] ক্রিয়াস্বরূপ; [অতএব] যাহারা একটি যোড়া রাখিয়া ও অন্যটিকে খুলিয়া [ সোমকে ] নামায়, তাহারা যোগ ও ক্ষেম উভয়ই সম্পাদন করে। '

অনস্তর আখ্যায়িকা বারা সোম-নামাইবার জন্ম ঈশান কোণের বিধান "দেবা-স্থরা-----কর্তোঃ"

দেবগণ ও অস্তরগণ এই সকল লোকে যুদ্ধ করিয়াছিলেন;
তাঁহারা [প্রথমে] এই পূর্বাদিকে যুদ্ধ করেন, তাহাক্র
অস্তরেরা তাঁহাদিগকে (দেবগণকে) পরাজয় করে; [পরে]
তাঁহারা দক্ষিণদিকে যুদ্ধ করেন, তাহাতে অস্তরেরা তাঁহাদি
দিগকে পরাজয় করে; তাঁহারা পশ্চিমদিকে যুদ্ধ করেন, তাহাতে
অস্তরেরা তাঁহাদিগকে পরাজয় করে; তাঁহারা উত্তর্নিকে যুদ্ধ
করেন, তাহাতে অস্তরেরা তাঁহাদিগকে পরাজয় করে; [শেবের্টি
তাঁহারা উত্তর-পূর্বাদিকে (ঈশান কোণে) যুদ্ধ করেন,
তাঁহারা তখন পরাজিত হন নাই; এই সেই (ঈশান) দিব্দ
অপরাজিত; সেই হেতু এই দিকে [সোম নামাইতে] যদ্ধ
করিবে বা যদ্ধ করাইবে; তবে [যজ্ঞকে] সম্পূর্ণ করিত্তে
সমর্থ হইবে।

<sup>(</sup>১) "বছতো বিষ্চাতিশাং গৃলীবাদ ৰজং বিভিন্দাং বছতাৰবিষ্চা যথানাগতারাতিশাং ক্রিবর্ত্তী তাদুগেব তবিমুজোহজোহনজুন্ ভবতি অবিমুজেন্হজোহণাতিশাং গুলাতি ৰজস্য সম্ভত্তৈ" (৬।২।১৪

সামই জরের হেতু ইহা দেখান হইতেছে—"তে……রাজ্ঞা"

সেই দেবগণ বলিয়াছিলেন,—আমাদের রাজার অভাবে জয় হইল না, আমরা রাজা করিব; তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা সোমকে রাজা করিয়াছিলেন; তাঁহারা রাজা সোমদ্বারা সকল দিকৃ জয় করিয়াছিলেন। যে (য়জমান) [সোম-] যাগ করে, সোমই তাহার রাজা। [শকট] পূর্বাদিকে অবস্থিত থাকিতে [সোম] চাপাইবে, তাহাতে পূর্বাদিকৃ জয় করা হয়; [তৎপরে] তাহাকে (শকটস্থ সোমকে) দক্ষিণে বহন করিবে, তাহাতে দক্ষিণদিকৃ জয় হয়; তাহাকে পশ্চিমে ফিরাইবে, তাহাতে পশ্চিম দিকৃ জয় হয়; তাহাকে উত্তরে রাখিয়া [শকট হইতে] নামাইবে, তাহাতে রাজা সোমের দ্বারা উত্তর দিকৃ জয় হয়।

আপত্তমণ্ড সোমের শক্টবহন সম্বন্ধে এইরূপ বলেন। ইহা জানার প্রশংসা—"সর্বা·····বেদ"

य देश कात्न, तम मकन मिक् कय़ करत ।

# চতুর্থ খণ্ড আতিখ্যেষ্টি-বিধান

জাভিথ্যেষ্টি-বিধান—"হবিরাতিথ্যং····-রাজ্বন্সাগতে"

প্রাচীনবংশ সমীপে ] রাজা সোম উপস্থিত হইলে আতিখ্য হবিঃ নির্বপণ হয়।

<sup>(</sup>২) "ম্বংস্করাহ প্রত্যবন্ধসমূদক্ত ইতি আন্দোহডিপ্রবাদ দক্ষিণমাবর্তত ইত্যগ্রেণ প্রাধংশং প্রাক্ষীবং উদগীবং বা দক্টমবন্ধাপ্য" (১০।২৯।১।১১)

আজিশান্তীর নামের কারণ —"সোমো-----জাতিথ্যং"

রাজী সোম যজমানের গৃহে আসিতেছেন, [ সেই জন্ম ] তাঁহার উদ্দেশে আতিথ্য হবিঃ নির্বপণ করা হয়; তাহাতেই আতিথ্যের আতিথ্যম্ব।

আতিথ্যেষ্টিতে পুরোডাশ-বিধান—"নবৰুপালো·····প্রতিপ্রজ্ঞাত্যৈ"

প্রাণ নয়টি; [ঐ সকল ] প্রাণের স্ব-ব্যাপার-সামর্থ্যের জন্ম ও প্রাণের স্বরূপ জানিবার জন্ম পুরোডাশও নয়খানি কপালে সংস্কৃত হয়।

মহব্যের মস্তকে সপ্তদার, অধোদেশে হুই দার, এই নবদারে নবপ্রাণ'। দ্রব্য-বিধানানস্তর দেবতা-বিধান—"বৈঞ্চবো·····সমর্দ্ধয়তি"

[সেই পুরোডাশ] বিষ্ণুর উদ্দিষ্ট; বিষ্ণুই যজ্ঞ; [ অভএব ু] আপনারই দেবতা দারা [ ও ] আপনারই ছন্দোদারা যজ্ঞকে সমৃদ্ধ করা হয়।

এই পুরোডাশ প্রদানের যাজ্ঞা ও অমুবাক্যার ছন্দ গান্ধত্রী ও ত্রিষ্টুপ্; তাহাকেই এস্থলে আপনার ছন্দ বলা হইন। সোমের অমুচরবর্গের হোম বথা—
"সর্বাণি-----ক্রিয়তে"

সকল ছন্দ ও সকল পৃষ্ঠ ক্রীত সোমরাজের অমুগমন করেন; যাঁহারা রাজার অমুগমন করেন, তাঁহাদের সকলেরই প্রতি আতিথ্য করিবে।

পৃষ্ঠ-অর্থে বৃহদ্রথস্তরাদি-সামসাধ্য স্তোত্ত । "অগ্নেরাতিথ্যমসি' ইত্যাদি মন্ত্রবার্ত্তা হোম করিয়া সকল অমুচরবর্গকে তৃপ্ত করিবে । ইহা তৈত্তিরীয়েরাও বলেন । আতিথ্যেষ্টির অস্তর্গত অগ্নিমন্থন-কর্ম-বিধান—"অগ্নিং ····পশুঃ"

<sup>( &</sup>gt; ) "मश्र देव नीर्वगृाः श्रांना बायवारको।"

<sup>(</sup>২) "বাবন্তিবৈ রাজাসূচরেরাগচ্ছতি, সর্বেভ্যো বৈ তেন্তা আতিখাং ক্রিরতে, ছব্দাংসি উলু বৈ সোমস্য রাজ্ঞোহস্মচরাণ্যগ্রেরাত্মিখারুসি বিশ্ববে স্বেডাার গায়ত্র্যা এবৈতেন করোতি, সোমস্যাতিশ্য-মসি বিশ্ববে স্বেডাার বিশ্বত অবৈতের করোতি (তৈনির্বায়সং ৮।২।১)

বোমরাজ আগত হইলে অগ্নিমন্থন করিবে; তাহা ইরপ।
বেমন নররাজ অথবা অন্য পূজ্য ব্যক্তি উপস্থিত হইলে বৃষ
অথবা বেহৎ (গর্ভনাশিনী বৃদ্ধা গাভী) হত্যা করে, সেইরপ
অগ্নির যে মন্থন হয়, তাহাতেই সোমের উদ্দেশে অগ্নির
হক্ত্যা করা হয়; কেননা অগ্নিই দেবগণের পশু।

ু বুষ যজ্জির দ্রব্যাদি বহন করে, অগ্নিও দেবগণের নিকটে হব্য বহিয়া লইয়া মান, এম্বন্ত অগ্নিতে পশুর সাদৃষ্ট।

#### পঞ্চম থণ্ড

### অগ্নিমন্থন-মন্ত্ৰ

স্পরিমন্থনের পর তত্ততা শক্-বিধানার্থ প্রৈষ-মন্ত্রের বিধান—"অগ্নপ্তে স্পান্ত বিধান—"অগ্নপ্তেম্বর্যাঃ"

অধ্বর্যু [হোতাকে] বলেন—তুমি মথ্যমান অগ্নির উদ্দেশে অমুবাক্যা পাঠ কর।

্ভিছিষয়ে প্রথম ঋকের বিধান "অভি... স্পরাহ"

"অভি ত্বা দেব সবিতঃ" এই সাবিত্রী [সবিতৃদৈবত ]
শোক পাঠ করিবে।

थ. चटन अञ्चरानीत्मत्र व्यानिख गथा—"जमारु-..... त्रमारु-

তিষিয়ে [ ব্রহ্মবাদিগণ ] বলেন, যথন [ অধ্বর্মু ] "অগ্নয়ে অধ্যুমানায়" এই [ অগ্নির অনুকূল ] বাক্য [ প্রৈষমন্ত্ররূপে ]

ध्( ७ ) हिंदा बाक्षवरकात्रेष गठ--- "महाकः वा महाकः वा क्षांविद्यादाणकवरतः" ( > । >>» )
( > ) "व्यक्ति को एनवे मिक्कत्रोनोनः वार्वामिशः । "महावन् कानवीत्रद्ध व" है >।२०१० )

\*

বলেন, তখন পরে [ খাগ্নেয়ী ঋক্ পাঠ না করিয়া] কেন সাবিত্রী ঋক্ পাঠ করা হয় ?

তাহার উত্তর--- "সবিতা-----অবাহ"

সবিতাই প্রসবের (যজ্ঞকর্মে প্রেরণের) প্রভু; ঐ মন্ত্র দারা সবিতৃ-প্রেরিত হইয়াই এই অগ্নিকে মন্থন করা হয়; সেই জন্ম সাবিত্রী ঋকই পাঠ করিবে।

দিতীয় ঋক বিধান—"মহী……অবাহ"

"মহী ছোঃ পৃথিবী চ ন" এই ছাবাপৃথিবীয়া ঋক্ পাঠ করিবে।

ষ্ঠাবাপৃথিবীয়া অর্থে বাহার দেবতা দ্যৌ এবং পৃথিবী। এস্থলেও পূর্ব্বমত আপত্তি ও তাহার উত্তর "তদাহঃ……অবাহ"

সে বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন—যথন "অগ্নয়ে মধ্যমানায়" এই [ অগ্নির অনুকূল ] বাক্য [ প্রৈষমন্ত্র ] বলা হয়,
তখন পরে কেন ভাবাপৃথিবীয়া ঋক্ পাঠ করা হয় ?
[ উত্তর ], [ পুরাকালে ] উৎপন্ন এই অগ্নিকে দেবতারা
ভৌ এবং পৃথিবী দ্বারা গ্রহণ করিয়াছিলেন; এখনও তাঁহাদের
দারাই অগ্নি গৃহীত হন। সেই জন্ম ভাবাপৃথিবীয়া ঋক্ই
পাঠ করা হয়।

পাবক নামক জন্মি পৃথিবীতে আছেন, স্থাক্সপ জন্মি আকাশে আছেন। ভূতীয় চতুর্থ ও পঞ্চম ঋক বিধান—"ভামশ্বেন্দেন্দমর্কন্নতি"

"ছামগ্রে পুকরাদধি" ইত্যাদি অগ্নিদৈবত ও গায়ত্তী-

<sup>(</sup>२) "मही लो: পृथियो ह न हेबर बजर मिबिक्कडोर शिशुजार त्ना जतीयकि:।" (३।२२।३७)

<sup>(</sup>७) "बामरम श्रृकतावि व्यवस्था नित्रमञ्जः वृद्धा विषक्ष वाथकः।" (७।১०।১०)
"ठर कर वा नथाक, वृद्धिः श्रृक्ष कर्षयं व्यवस्थाः वृद्धावर श्रृतक्षत्रम्।" (७।১०।১०)
"कर कर वा नारका वृद्धा मनीरम वृद्धावर विषक्षत्र स्वत् सर्वः (७।১०।১०)

ছন্দোযুক্ত তিনটি ঋক্ পাঠ করা হয়; তাহাতে মন্থনকালে অগ্নিকে আপনারই দেবতা ও আপনারই ছন্দোদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

উহার মধ্যে প্রথম ঋকের দ্বিতীয় পাদের প্রশংসা—"অথর্বা ত্যাভবদতি" অথর্ববা নির্মন্থন করিয়াছিলেন—এই বাক্য রূপসমূদ্ধ ; যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, যেহেতু সেই ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই সম্পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

পঞ্চম ঋকের পরে ও ষষ্ঠ ঋকের পূর্ব্বে অগ্নি উৎপন্ন না হইলে অতিরিক্ত কতিপয় ঋক্ বিধান—"স·····অন্চ্যাঃ"

ঐ পাঁচটি ঋক্ পাঠ করিলেও যদি তিনি (অগ্নি) উৎপন্ন না হন, অথবা বিলম্বে উৎপন্ন হন, [তবে] রক্ষোত্ম-গায়ত্রী-সকল পাঠ করিবে।

সে কোন্ কোন্ ঋক্ ?

"অগ্নে হংসিন্সত্রিণম্" ইত্যাদি কয়েকটি। দেই নয়টি ঋক্ পাঠ কি জন্ম ?—"রক্ষসামপহত্যৈ" রাক্ষসগণের অপহতির ( দূরীকরণের ) জন্ম। ইহাতে রাক্ষসের প্রসঙ্গ কেন ? তাহার উত্তর—"রক্ষাংসি·····জায়তে"

<sup>(</sup>৪) "অগ্নে হংসি শুর্জিণং দীদার্মর্জ্যে।। বে ক্ষরে শুট্রত ॥
উন্তিষ্ঠসি বাহতো মৃতানি প্রতি মোদদে। যরা ক্রচঃ সমস্থিরন্ ॥
স আহতো বি রোচতে ২গ্নিরীড়েন্যো গিরা। ক্রচা প্রতীক্ষজাতে ॥
মৃতেনাগ্নিঃ সমজাতে মধু প্রতীক আহতঃ। রোচমানো বিভাবস্থঃ ॥
ক্রমাণঃ সমিধ্যসে দেবেভ্যো হব্যবাহন। তং দা হবস্ত মর্ত্যাঃ ॥
তং মর্ত্তা অমর্ত্তাং মৃতেনাগ্নিং সপর্যাত। অদাভ্যং গৃহপতিং ॥
অদাভ্যেন শোচিষাগ্রে রক্ষরং দহ। গোপা ঋতস্য দীদিহি ॥
স ক্রমগ্রে প্রতীকেন প্রত্যোধ যাতুধান্তঃ। উরুক্ষরের্ দীদাৎ ॥
তং স্বা গীর্ভিক্সক্ষর্যা হব্যবাহং সমীধিরে। যুজিষ্ঠং মাসুবে ক্রনে ॥" (১০০১১৮০১ — ৯)

রক্ষোত্মী ঋকের মধ্যে ] যদি একটি ঋক্ পাঠ করিলেই বা ছইটি পাঠ করিলেই তিনি উৎপন্ধ হন, তবে তখন জাতশব্দযুক্ত, [অতএব] জাত (উৎপন্ধ) অগ্নির অনুকূল, "উত ব্রুবস্তু জন্তবঃ" " এই ঋক্ পাঠ করিবে। এ ঋকের দিতীয় পাদে জাত অর্থাৎ জন্মবাচক "অজনি" পদ আছে; এই জন্ত ইহা জাত অগ্নির অনুকূল; উহার প্রশংসা "যদ্ যজ্ঞে……তৎ সমৃদ্ধং"

যাহা যজের অনুকূল, তাহাই সমৃদ্ধ।

সপ্তম ঋক্-বিধান,---

"আ যং হস্তেন থাদিনং" এইটি [ পাঠ করিবে ]। এই ঋকের প্রথম পাদের তাৎপর্য্য "হস্তাভ্যাং…… মছস্তি" ইহাকে ( অগ্নিকে ) হস্তদ্বারাই মন্থন করা হয়।

ঐ ঋকে মন্থনজাত জাগ্নিকে হস্তধৃত সন্তোজাত শিশুর সহিত উপমিত করা হইয়াছে; তজ্জন্ম বলা হইল ঋজিকেরাও অগ্নিকে হস্তদারাই মন্থন করেন। দ্বিতীয় পাদের পূর্বার্দ্ধের তাৎপর্য্য "শিশুং…যদগ্লিঃ"

"শিশুং জাতং" ইহার অর্থ, এই প্রথমজাত যে আগ্নি, তিনি শিশুর মত।

তৎপরে তৃতীয় চরণ—

"ন বিভ্রতি বিশামগ্রিং স্বধ্বরম্"। এই বাক্যে যে "ন" আছে, উক্ত "ন"র ব্যাখ্যা—"যদ্বৈ……ওঁ ইতি"

<sup>(</sup> e ) "উত ক্রবস্ত জন্তব উদগ্রিব্ব ত্রহাজ নি । ধনঞ্জমো রণে রণে ॥" ( ১।৭৪।৩ )

<sup>(</sup>७) "व्या यः हरखन थापिनः निष्यः कांठः न विज्ञिष्ठ । विनामित्रः वक्षत्रम् ॥" (९७) ५॥ ०)

দেবতাদের ( দেবসম্বন্ধি মদ্রে ) এই যে "ন" [ শব্দ ], তাহা ঐ সকল ( মন্ত্রে ) "ওঁ" অর্থবাচী ।

বেদে ওন্ধারের অর্থ অন্ধীকার, "ন"কারও ঐ অর্থে ব্যবহৃত হয়। সেই জন্ত এই স্থলে "ন"শব্দ সম্পার্থে ব্যবহার করিয়া উক্ত মন্ত্রের "শিশুং ক্রাভং ন"—অর্থে "শিশুং ক্রাভমিব" করা যাইতে পারে।

সমগ্র ঋকের অর্থ-প্রজাগণের যজ্ঞনিস্পাদক ও [হবিরাদির] ভক্ষক এই [মন্থ্যনজাত] অগ্নিকে [ঋত্বিকেরা] যেন [সঞ্জোজাত] শিশুর মতই হস্তে ধারণ করেন।

অষ্টম ঋক্ বিধান—"প্র দেবং ... অভিরূপা"

"প্র দেবং দেববীতয়ে ভরতা বস্থবিত্তমম্" ' এই ঋক্ প্রহিয়মাণ অগ্নির অমুকূল; [ ইহা পাঠ করিবে ]।

ঐ মন্ত্রের অর্থ—[হে ঋদিক্গণ], দেবগণের অভিলাষার্থ বস্থবিত্তম (হব্যরূপ ধনের অভিজ্ঞ) দেবকে (মন্থনজাত অগ্নিকে)[আহবনীয়ে] প্রক্ষেপ কর।

প্রত্নিমাণ অর্থ আহবনীরে প্রক্ষিপ্যমাণ। মন্থনে উৎপন্ন অগ্নিকে আহবনীর
অন্নিতে নিক্ষেপ করিতে হয়। অষ্টম হইতে দ্বাদশ ঋক্ পর্য্যন্ত মন্ত্রগুলি ঐ
অনুষ্ঠানকে কক্ষ্য করিতেছে। উক্ত ঋকের প্রযোক্যান্তা—"যদ্যক্তে…সমৃদ্ধং।"

যাহা যজে অনুকূল, তাহাই সমৃদ্ধ।

উক্ত ঋকের ভৃতীয় চরণ এই—

"वा त्य त्यांती नियीमञ् ।"

এস্থলে যোনি শব্দের ব্যাখ্যা —"এম ··· অগ্নেঃ"

[ আহবনীয় নামক ] এই যে অগ্নি, ইনিই এই (মন্থন-জাত) অগ্নির স্বকীয় যোনি ( আপিনরই স্থান )।

नवम श्रक् विधान,-

"আজাতং জাতবেদসি" এই ঋক্ [ পাঠ করিবে ]। ।

<sup>(</sup> १ ) "क्ष (मबर (भवरीखर खत्रकां वस्वविख्यर । ज्यां त्व त्यांत्वो नि वीमकू ॥" ( ७।১७।८১ )

<sup>(</sup> ৮ ) "बाबाजः बाजरातनि थितः निनीजानिधः । स्त्रान वा नुदशनित् ॥" ( ७)३७।३२ )

এই শ্বকের প্রথম পাদস্থিত জাত ও জাতবেদা দলের সর্থ—"জাত : ইতর:"
এই (মন্থনোৎপন্ন) অগ্নি জাত [ সন্ত উৎপন্ন ], আর ঐ
[ আহবনীয় ] অগ্নি জাতবেদা (এই জাত অগ্নির জ্ঞাতা )।
ছিতীর পাদের সাম্থবাদ ব্যাখ্যা—"প্রিয়: অবঃ:"

"প্রিয়ং শিশীতাতিথিম্" ইহার অর্থ,—( মন্থনোৎপন্ন ) এই অমি, ইনি ঐ ( আহ্বনীয়নামক ) অমির প্রিয় অতিথি। তৃতীয় পাদের সাহবাদ ব্যাখা—"ম্ভোন--তন্দধাতি"

''স্থোন আ গৃহপতিম্" এই উক্তিদারা ইঁহাকে ( মন্থনজাত অমিকে ) শান্তিতেই স্থাপন করা হয়।

স্তোন শব্দ অর্থে স্থথকর; স্থথকর আহ্বনীয়ে স্থাপন করা হয়, বুলিয়া শাস্তিতেই স্থাপন করা হইল।

मनम अक् विशान—"अधिनां ..... ७९ সমৃদ্ধन्"

"অগ্নিনাগ্নিঃ সমিধ্যতে কবিগৃহপতিরুবা হ্ব্যবাড়্ জুহ্বাস্তঃ"—এই ঋক্ [অগ্নির] অনুকূল; যাহা যজে অনুকূল, তাহাই সমুদ্ধ !

[ আধারভূত আহবনীর ] অন্নিচারা [ মহ্বনজাত ও আহবনীরে প্রক্রিপ্ত ] অন্নি সমাক্ দীপ্ত হয় ; [ এই অন্নি ] কবি ( বিছান্ ), গৃহপতি ( বজমানের গৃহপালক ), যুবা (নৃতন), হব্যবাট্ ( দেবগণকে হ্ব্যবহনকর্জা ) এবং জুহ্বাস্ত (জুহুই এই অন্নির মুখ )। (১।১২।৬) এই মন্ত্র প্রেছিরমাণ অন্নিরই গুণ কীর্ত্তন করিভেছে, বলিন্না এই কর্ম্মে অমুকুল। একাদশ ঋক্ বিধান (৮।৪৩।১৪) "ছং····সন্নিভরঃ"

"ত্বং হুমে অগ্নিনা বিপ্রো বিপ্রেণ সন্ সতা" এই মন্ত্রে ইনি (মথিতাগ্লি) বিপ্রা, উনি (আহ্বনীয়াগ্লি) বিপ্রা; ইনি সং, উনিও সং।

"অমে মহানসি ব্রাহ্মণ ভারত" এই শ্রুতিমতে জন্মির দ্রাহ্মণছ (বিপ্রস্থ )। ঐ মত্রের ভৃতীর পাবের ব্যাধ্যা—"সধা----অধেঃ" "সথা সখ্যা সমিধ্যসে" ইহার অর্থ এই যে [ আহবনীয় ]
অগ্নি, ইনি [ মন্থনজাত ] অগ্নির আপনারই সথা।

দ্বাদশ ঋক্ বিধান (৮৮৫৮)—"তং…অগ্নিরগ্নেঃ"

"তং মর্জ্জয়ন্ত স্থক্ততুং পূরো যাবানমাজিষু স্বেষু ক্ষয়েষু বাজিনম্", [ইহার ক্ষয় শব্দের অর্থ], এই যে [আহবনীয়] অগ্নি, ইনি ঐ [মন্থনজাত] অগ্নির আপনারই গৃহস্বরূপ।

ঐ মন্ত্রের অর্থ—[হে ঋত্বিক্গণ] স্থক্রতু ( যজ্ঞনির্বাহক ), যুদ্ধে পুরোগামী নিজগৃহে গমনশীল সেই নৃতন অগ্নিকে শোধন কর। ত্রয়োদশ ঋক্ বিধান (১০।৯০।১৬)—"যজ্ঞেন·····পরিদধাতি"

"যজ্ঞেন যজ্ঞমযজন্ত দেবা" এই শেষ ঋক্ষারা [অনুবাক্যা] সমাপন করিবে।

ইহা আশ্বলায়ন বলেন । উক্ত ঋকের প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—''যজেন ·····আয়ন্"

[ মন্থনজাত ] অগ্নিদারা [ আহবনীয় ] অগ্নিকে যজন করিয়াছিলেন; [ এতদ্বারা ] দেবগণ যজ্ঞদারাই যজ্ঞকে যজন করিয়াছিলেন। তাঁহারা স্বর্গলোক প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। এ স্থলে অগ্নিকেই যজ্ঞস্বরূপ বলা হইল।

অবশিষ্ট তিন চরণের পাঠ —

তানি ধর্মাণি প্রথমান্তাসন্। তে হি নাকং মহিমানঃ সচন্ত যত্র পূর্বের সাধ্যাঃ সন্তি দেবাঃ।

ঐ ঋকের অর্থ—দেবগণ যজ্জ্বারা যজ্জের যজন করিয়াছিলেন; তদম্প্রতি সেই সকল কর্ম্মই প্রাচীন ধর্ম ছিল। তাঁহারা (সেই যজ্জের অমুঠাতৃগণ) মাহাত্ম্যকুক্ত হইয়া ত্বর্গ প্রাপ্ত হইয়াছেন। সেই লোকে পূর্ব্বতন যাগকর্তৃগণ কর্ম্মবলে দেবতা হইয়া বর্ত্তমান আছেন।

ঐ ঋকের তাৎপর্য্য—"ছন্দাংসি·····আয়ন্"

<sup>(</sup>১) "यखन यखनयमञ्च प्रया देखि পরিष्णां । मर्काकाखनाः পরিধানীয়েডি বিদ্যাৎ" (२।১৬। १।৮)

ছন্দঃসমূহ ( গায়ত্র্যাদির অভিমানিদেবগণ ) [ইদানীং ] সাধ্য (পূজনীয় ) দেবতা হইয়াছেন। তাঁহারা অগ্রে [ মন্থনজাত ] অগ্রিদারা [ আহবনীয় ] অগ্রিকে পূজা করিয়াছিলেন। তাঁহারা স্বর্গ প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

কেবল ছন্দের অভিমানী দেবতাকেই চতুর্থপাদে বুঝাইতেছে না, অস্তকেও বুঝাইতেছে—"আদিত্যা·····আয়ন্"

আদিত্যগণ এবং অঙ্গিরোগণও ইহলোকেই ( ভূলোকেই ) ছিলেন ; তাঁহারাও অগ্রে (মথিত) অগ্নিদ্বারা (আহবনীয়) অগ্নিকে পূজা করিয়াছিলেন ; [ এইরূপে ] তাঁহারা স্বর্গলোক লাভ করিয়াছেন।

আহবনীয়াগ্নিতে মথিতাগ্নি প্রক্ষেপের প্রশংসা—"সৈষা · · · · সংস্ক্লাতে"

এই যে অগ্নির আহুতি (মথিতাগ্নির আহবনীয়ে প্রক্ষেপ), সেই আহুতি স্বর্গ্য (স্বর্গলাভে অনুকূল); যদি [ যজমান ] ব্রাহ্মণোক্ত (বেদবিধিপ্রেরিত) না হইয়াও অথবা হুরুক্তোক্ত (ভ্রান্তবিধিপ্রেরিত) হইয়াও যাগ করে, তথাপি এই আহুতি দেবগণের নিকটে উপস্থিত হয়; [ সেই আহুতি ] পাপে লিপ্ত হয় না।

ইহা জানার প্রশংসা—"গচ্ছত্যস্ত · · · · েবেদ"

যে ইহা জানে, তাহার আহুতি দেবগণের নিকটে যায়, তাহার আহুতি পাপসংস্ফ হয় না।

অর্থাৎ যথাবিধি সম্পন্ন না হইলেও বা অঙ্গহীন হইলেও উক্ত অর্থ কানিলে যক্ত সম্পূর্ণাঙ্গ হয়।

উক্ত ঋকের সংখ্যাপ্রদর্শন—"তা……রপসমৃদ্ধাং"

রূপসমূদ্ধ সেই এই ত্রয়োদশ ঋক্ পাঠ করিবে।

আগন্তক রক্ষোত্রী অক্ ছাড়িয়া দিলে অপর অক্ তেঁরটি। উক্ত সমৃদ্ধির প্রোশংসা "এডবৈ ···· বদতি"

যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, [কেন না ] সেই ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

প্রথম ও শেষ ঋকের তিনবার আবৃত্তি-বিধান—"তাসাং · · · · অবিশ্রংসার"

তাহাদের মধ্যে প্রথম [ ঋক্ ] তিনবার ও শেষ [ ঋক্ ] তিনবার পাঠ করিবে! [ তাহা হইলে ] তাহারা সতেরটি হইবে। প্রজাপতিই সপ্তদশ [-অবয়বাত্মক ]; [ কেননা ] মাস বারটি, ঋতু পাঁচটি; তাহাদিগকে লইয়া সংবৎসর এবং সংবৎসরই প্রজাপতি। যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আগ্রায়, সেই ঋক্সকল দ্বারা সমৃদ্ধ হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; এতদ্বারা দ্বিরতা, দৃঢ়তা ও অশিথিলতা প্রাপ্তির জন্ম [ রক্ষুরূপী ] যজ্ঞের [ উভয় প্রান্তে ] গ্রন্থি দেওয়া হয়।

# ষষ্ঠ খণ্ড

# আভিখ্যেষ্টি-মন্ত্ৰবিধান

অনিময়নের পর আতিথ্যেষ্টর অবশিষ্ট কর্ম-বিধান—"সমিধা অভিবদতি"
"সমিধাগ্নিং তুবস্থত" এবং "আপ্যায়স্থ সমেতু তে" এই
ছুইটি মন্ত্র 'আজ্যভাগদ্বয়ের পুরোমুবাক্যা হুইবে। ইহার।
আতিথ্যশন্দযুক্ত ও [ ডজ্জন্ম ] রূপসমৃদ্ধ ; এবং যাহা রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্জের পক্ষে সমৃদ্ধ ; [ কেন না ] সেই ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) "সমিধায়িং ছবক্তত স্বতৈবোধরতাতিখিং। আশ্বিন্ হব্যা ক্র্ছোতন I" ( ৮।৪৪।১ ) "আশ্যায়ৰ সম্প্রেড বিৰডঃ সোম বৃদ্যাং। তব ৰাজন্ত সংগধে I" ( ১।৯১।১৬ )

প্রথম মন্ত্রের দ্বিভীয় পাদে অতিথি শব্দ থাকায় মন্ত্রদয়কেই আতিথ্য-শব্দযুক্ত বলা হইল।

দিতীয় মন্ত্ৰে আতিথ্যবাচক শব্দ না থাকায় আপত্তি যথা—"সৈষা……ভাৎ"

এই অগ্নিদৈবত [ প্রথম ] ঋক্ অতিথি-শব্দ-যুক্ত; কিন্তু সোমদৈবত [ দ্বিতীয় ] ঋক্ অতিথি-শব্দ-যুক্ত নহে। যদি সোমের ঋক্ অতিথি-[ শব্দ ]-যুক্ত হইত, তাহা হইলে উহা অবশ্য [ পুরোহনুবাক্যা ] হইতে পারিত।

এই আপত্তির উত্তর "এতৎ ..... আপীনবতী"

কিন্তু ঐ ঋক্ যে আপীন-[ বাচক-পদ ]-যুক্ত, তাহাতেই উহা অতিথি-[ শব্দ ]-যুক্ত।

দ্বিতীয় ঋকে আপীনবাচক (বৃদ্ধার্থক) আপ্যায়স্ব পদ আছে; তাহাতেই উহা অতিথিকে বুঝাইতেছে। তাহার কারণ—"যদা……ভবতি"

যথন অতিথিকে [ভোজনার্থ ] পরিবেষণ করা হয়, তথন তিনি যেন আপীন (স্থুল ) হইয়া থাকেন।

ভোজনের পর উদরপূর্ত্তি দারা স্থূল হন; কাজেই আপীন শব্দে অতিথিকে বুঝার। তৎপরে আজ্যভাগদ্বয়ের যাজ্যামন্ত্রবিধান—"তয়োঃ·····যজতি"

"জুষাণ" দারাই উভয়ের ( আছিও সোমের উদ্দিষ্ট আজ্য-ভাগদ্বয়ের) যাজ্যাবিধান করা হয়।

"জুষাণাং গ্রিরাজ্যন্ত বেডু" ( অগ্নি তুই হইয়া আজ্য ভোজন করুন), "জুষাণঃ সোম আজ্যন্ত হবিষো রেডু" ( সোম তুই হইয়া আজ্য হবিঃ ভোজন করুন), এই জুষাণাদি মন্ত্র ডইটিকে অগ্নি ও সোমের উদ্দেশে আজ্যভাগ প্রদানের খাজ্যামন্ত্র করিবে।

আজাভাগদানের পর আতিথ্যেষ্টির প্রধান হবিঃ প্রদানের যাজ্যা ও অফুবাক্যা-বিধান—"ইদং বিষ্ণু: ..... বৈষ্ণকৌ'' "ইদং বিফুর্বিচক্রমে" ও "তদস্ত প্রিয়মভি পাথোহশ্যামৃ" এই ছুই বিফুদৈবত মন্ত্র।

আতিথ্যেষ্টির প্রধান দেবতা বিষ্ণু; তাঁহার উদ্দেশেই প্রধান হবিঃ পুরোডাশ দিতে হয়। কোন্টি যাজ্যা আর কোন্টি অনুবাক্যা? উত্তর—"ত্রিপদাং……যজতি"

ত্রিপাদ মন্ত্রকে (প্রথমটিকে) অনুবাক্যা করিয়া চতু-ষ্পাদ মন্ত্রকে (দ্বিতীয়টিকে) যাজ্যা করিবে।

উভয় মন্ত্রের পাদসংখ্যার প্রশংসা—"সপ্ত পদানি· · · দধাতি"

[ঐ ছই মন্ত্রে] পাদসংখ্যা সাতটি হইল; এই যে আতিথ্য [ইপ্টি], ইহা যজ্ঞের শিরোদেশ। মস্তকেও সাতটি প্রাণ [আছে]; এতদ্বারা (ঐ ছই মন্ত্র দ্বারা) [যজ্ঞের] শিরোদেশেই প্রাণ কয়টিকে স্থাপন করা হয়।

তৎপরে স্বিষ্টক্রংযাগের সংযাজ্যামন্ত্রবিধান—"হোতারং……অভিবদতি"

"হোতারং চিত্ররথমধ্বরস্থা" এবং "প্র প্রায়মগ্রির্ভরতস্থা শৃণ্যে" এই ছুইটি স্বিষ্টকৃতের সংযাজ্যা হয়।" আতিখ্য-[শব্দ ]-যুক্ত বলিয়া ইহারা রূপসমৃদ্ধ; এবং যাহা রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

উভয় মস্ত্রেরই শেষ চরণে অভিথুথি শব্দ আছে। তজ্জ্য ইহারা রূপসমৃদ্ধ। মন্ত্রন্তরের ছনদঃপ্রশংসা—"ত্রিষ্টুভৌ ভবতঃ সেক্রিয়ত্বায়"

<sup>(</sup>২) ''ইদং বিকূর্বিচক্রমে ত্রেধা নিদধে পদং সমূচ্মশু পাংস্থরে ॥" (১।২২।১৭) "তদস্য প্রিয়মন্তিপাথোহখাং নরে। যত্ত দেবযবো মদন্তি। উক্তক্রমস্য স হি বন্ধুরিখা বিকোঃ পদে পরমে মধ্ব উৎসঃ ॥" (১।১৫৪।৫)

<sup>(</sup>৩) "হোতারং চিত্ররথমধ্বরদ্য যজ্ঞস্য যজ্ঞস্য কেজুং রুশস্তম্। প্রত্যবিদ্ধিং দেবদ্য দেবদ্য মহা শ্রিয়া তু অগ্রিমতিখিং জনানাম্॥" (১০।১।৫) "প্রপ্রায়মগ্রিভিরতদ্য শৃণে, বি যৎ স্থোন রোচতে বৃহদ্ ভাঃ। অভি যঃ প্রুং পৃতনাম্ব তরৌ ফ্রাতানো দৈব্যো অতিথিঃ শুশোচ ॥" (৭।৮।৪)

ত্রিফ প্ ছুইটি সেন্দ্রিয়ত্ব ( বলবীর্ঘ্য ) প্রদান করে।

তৎপরে ইড়াভক্ষণ দারাই আতিথ্যেষ্টি সমাপ্ত করিবে; ইড়াভক্ষণের পরে বিহিত অন্ত কর্ম এম্বলে আবশ্রক নাই। তদিষরে বিধান—"ইড়ান্তং……কর্ত্তব্যম্"

[ এই আতিথ্যেষ্টি ] ইড়ান্ত করা হয়; এই যে আতিথ্য-ইষ্টি, দেবগণ ইহাকে ইড়ান্ত করিয়া সমৃদ্ধি পাইয়াছিলেন, অতএব ইহাকে ইড়ান্ডই করিবে।

ইড়াভক্ষণে কর্ম সমাপ্ত হইলেই উহা ইড়ান্ত হইবে। অন্তথাজ যাগের পূর্বে ও পরে তুইবার ইড়াভক্ষণ বিহিত। এন্থলে প্রথমবার ইড়াভক্ষণেই আভিথ্যেষ্টি সমাপ্ত হওয়ায় অন্তথাজ করিতে হইবে না। যথা—"প্রযাজান্……নান্তযাজান্"

এস্থলে প্রযাজ যজনই করিবে, অনুযাজ করিবে না। অনুযাজ্যজনের দোষ—"প্রাণা ····· তাদৃক্ তং"

প্রযাজ প্রাণের স্বরূপ, অনুযাজও তাহাই; মস্তকে যে সকল প্রাণ আছে, তাহা প্রযাজ; অধাদেশে যাহারা আছে, তাহা অনুযাজ। এই [অধাবর্ত্তী] প্রাণ সকলকে [অধাদেশ হইতে] লোপ করিয়া মাথায় তুলিতে যে ব্যক্তি ইচ্ছা করে, যে এই আতিখ্যেপ্টিতে অনুযাজ যজন করে, সেও সেই ব্যক্তির সদৃশ হয়।

শীর্ষস্থ প্রাণবায়্সকল অধঃস্থ অপানাদি বায়ুর অপেক্ষা উৎকৃষ্ট । এই হেতৃ পূর্ব্বে অনুষ্ঠিত প্রযাজের তুলনায় পরে অনুষ্ঠিত অনুযাজের নিকর্ষ দেথান হইল। অন্তর্নপেও দোষপ্রদর্শন—"অতিরিক্তং…চেমে"

এই যে দকল [ উদ্ধস্থ ] প্রাণ ও এই যে দকল [ অধঃস্থ ]

<sup>( 8 )</sup> অখথকাঠের পাত্রবিশেষের নাম ইড়া পাত্র; হোমের পর হবিঃশেষ ঐ পাত্রে রাখিতে হয়: সেই হবিঃশেষের নাম ইড়া। যজমান ও ঋণিকেরা ঐ ইড়া ভক্ষণ করেন। ইড়াভক্ষণের পর সকল ইষ্টিতেই অম্যাজ, স্কুবাক, পত্নীসংঘাজ ও সংস্থিত জপ অম্প্রতি হয়। এখনে আতিখ্যেষ্টিতে বিশেষ বিধি ছারা সে সকল নিষিদ্ধ হইল।

প্রাণ, এই সকল প্রাণ একত্র হইয়া [ একই মস্তকে ] অবস্থান করিবে, ইহা অতিরিক্ত ( অসঙ্গত ও অযোগ্য )।

যজ্ঞের শীর্ষরূপ আতিথোষ্টিতে উৎরুষ্ট প্রযাজের অবস্থানই যুক্ত; অপরুষ্ট অন্ম্যাজও সেন্থলে থাকিবে, ইহা অনুচিত। অনুযাজ না করিলে কোন ক্ষতি নাই যথা—"তদ্ যদ্—শ্জনুযাজেযু"

যদিও এন্থলে প্রযাজ যজন হয়, আর অনুযাজ হয় না, তথাপি অনুযাজসমূহের যে ফল, তাহা সেই [প্রযাজ] কর্মেই প্রাপ্ত হয়।

# চতুর্থ অধ্যায়

# প্রথম খণ্ড প্রবর্গা-কর্ম্ম

আতিখোষ্টর পর প্রবর্গকর্ম'। তির্বিয়ে আখায়িকা—"য়জ্ঞো নান্দর আরু হইব যজ্ঞ দেবগণের নিকট হইতে, আমি তোমাদের আরু হইব না, ইহা বলিয়া চলিয়া গিয়াছিলেন। দেবতারা বলিলেন,—না, তুমি আমাদের অরুই হইবে। দেবতারা তাঁহাকে ( যজ্ঞকে ) হিংসা করিয়াছিলেন। হিংসিত হইয়াও তিনি দেবগণের নিকট [ অরুরূপে ] প্রভূত হন নাই। তথন দেবগণ বলিলেন,

<sup>্ (</sup>১) প্রবর্গ্যকর্ম প্রতিদিন পূর্কাহে ও অপরাহে প্রতাহ হুইবার অনুষ্ঠিত হয়। এইরূপে অগ্নি-উটি শ্ব যুক্তে তিন দিন প্রবর্গাফুঠান বিহিত। এই কর্মে মহাবীর নামক মৃৎপাতে হৃদ্ধ পাধ করিয়া সুহবিঃ আহ্বনীয়ে আছতি দেওয়াহয়। ঐ হবির নান ঘর্ম।

এইরপে হিংসিত হইয়াও ইনি যখন আমাদের অন্ন হইলেন না, অহো, তখন আমরা এই ( প্রবর্গ্য ) যজের সম্ভার (আয়োজন) করিব। তাহাই হউক বলিয়া, তাঁহারা যজের সম্ভার করিয়াছিলেন।

সেই যজ্জের সাধনার্থ বিধান "তং ... সম্ভবতঃ"

সেই যজ্জের সম্ভার করিয়া [দেবতারা] বলিলেন, হে অশ্বিষয়, [আমাদের কর্তৃক পীড়িত] এই যজ্জের চিকিৎসা কর। [কেন না] অশ্বিষয়ই দেবগণের ভিষক্। [আবার] অশ্বিষয়ই অধ্বর্যু; সেই জন্ম অধ্বর্য্যদ্বয় ঘর্মোর (প্রবর্গ্যের) সম্ভার (আয়োজন) করেন।

তৎপরে অমুজ্ঞামন্ত্র ও প্রৈয় মন্ত্র বিধান—"তং……অভিষ্ঠু হীতি"

যজের আয়োজন করিয়া [ অধ্বর্য ও প্রতিপ্রস্থাতা উভয়ে ] বলিবেন,—অহে ব্রহ্মন্ই, আমরা প্রবর্গ্য দ্বারা [ কর্ম ] অমুষ্ঠান করিব; অহে হোতা, ভূমি অভিষ্টব [ স্তুতিমন্ত্র ] পাঠ কর।

ব্ৰহ্মাকে যাহা বলা হয়, উহাই অমুজ্ঞামন্ত্ৰ; হোতাকে যাহা বলা হয়, উহা প্ৰৈয় মন্ত্ৰ।

<sup>(</sup>২) অধ্বর্গ্রন্থ বলিতে অধ্বর্গ ও তাঁহার সহার প্রতিপ্রস্থাতাকে ব্ঝাইতেছে। ই হাদিগকে মহাবীর ও মহাবীরে হবিংপাকের জন্ম যাবতীয় উপকরণ (সন্তার) সংগ্রহ করিতে হয়। এই যতে ঘর্ম শব্দে মহাবীরে পক উত্তপ্ত হবিং: তত্তির তথ্য মহাবীর পাত্র, অথবা প্রবর্গ্য কর্মও স্থাবিশেষে মর্ম্ম শব্দের ক্ষম্ম হইয়াছে।

<sup>(</sup>৩) যজ্ঞের মুখ্য ঋষিক্ চারিজন, হোতা, অধ্বর্গ, উল্পাতা ও ব্রহ্মা। তম্ভিন্ন প্রত্যেকের সহকারী অস্তাক্ত ঋষিক্ থাকেন। ব্রহ্মা যজ্ঞের সমগ্র ভাগ পরিদর্শন করেন। এথাদে তাঁহাকেই সম্বোধন হইতেছে।

## দ্বিতীয় খণ্ড

## অভিষ্টবমন্ত্র—প্রথম পটল

হোতার পাঠ্য প্রথম স্থতিমন্ত্র "ব্রহ্মজ·····ভিষজ্যতি"

"ব্রহ্মজজানং প্রথমং পুরস্তাৎ" ইহা দারা আরম্ভ করা হয়। [এই মন্ত্রে] রহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ); তজ্জ্য ব্রহ্ম দারাই এই (প্রবর্গ্য) যজ্জের চিকিৎসা হয়।

দ্বিতীয় মন্ত্ৰ—"ইয়ং……দধাতি"

"ইয়ং পিত্রে রাষ্ট্রোত্যগ্রে" এই মন্ত্রে রাষ্ট্রী অর্থে বাক্য; এতদ্বারা এই (প্রবর্গ্য) যজ্ঞে বাক্যকেই স্থাপন করা হয়। তৃতীয় মন্ত্র—"মহানৃ·····ভিষজ্ঞাতি"

"মহান্ মহী অস্তভায় দ্বিজাতঃ" এই মন্ত্রের দেবতা ব্রহ্মণস্পতি, কেন না রহস্পতিই ব্রহ্ম। তজ্জ্য ব্রহ্ম দারাই এই যজের চিকিৎসা হয়।

ইহার চতুর্থ চরণে বৃহস্পতির নাম থাকায় উহার দেবতা ব্রহ্মণস্পতি। চতুর্থ মন্ত্র—"অভিত্যং····দধাতি।"

"অভিত্যং দেবং সবিতারমোণ্যোঃ" এই মন্ত্র সবিতার। সবিতাই প্রাণ; এই মন্ত্র দারা এই যজে প্রাণেরই স্থাপনা হয়।

প্রথম চরণে সবিতার নাম থাকায় ইহার দেবতা সবিতা। উক্ত চারিটি মন্ত্র

<sup>(</sup>১) এই মন্ত্র শাকলসংহিতায় নাই। বাজসনেয়িসংহিতা ১৩।৫ মধ্যে আছে। আখলায়ন ইহা উদ্ধৃত করিয়াছেন। শ্রেতিস্ত্র ৪।৬

<sup>(</sup>২) শাকলসংহিতায় নাই। আৰ- শ্ৰে- স্থ- ৪।৬।

<sup>(</sup>৩) আয়ু । শ্রো । স্ । ৪। ।।

<sup>(</sup>৪) বাজস• সং ৪।২৫ ; আখ• প্রো• স্থ• ৪।৬।

শাকল শাথায় নাই। অন্ত শাথা হইতে আখলায়ন উদ্বৃত করিয়াছেন। পঞ্চম ঋক্—"সংসীদস্তশান্সমসাদয়ন্"

"সংসীদস্ব মহাঁ অসি" এই মন্ত্র দ্বারা ইহাকে (মহাবীরকে)
[ খরনামক সন্তাপন স্থানে ] স্থাপন করিবে।

यष्ठं मञ्ज—"काञ्चल्डि ..... ममृक्तम्"

"অঞ্জন্তি যং প্রথয়ন্তো ন বিপ্রাঃ" এই মন্ত্র অজ্যমান ( দ্বত মাখান ) [মহাবীরের ] পক্ষে অভিরূপ (অনুকূল ); যাহা যজ্ঞে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

প্রথম চরণে 'অঞ্জন্তি' শব্দ থা কায় অজ্যমান পক্ষে অমুকূল। অঞ্জন্তি অর্থে মাথান হয়; অজ্যমান অর্থে ধাহাতে মাথান হইতেছে। সপ্তম হইতে দাদশ পর্যান্ত ছয়টি মন্ত্র "পতক্ষম্····সমৃদ্ধম্"

"পতঙ্গমক্তমস্থরস্থ মায়য়া" ইত্যাদি, "যোনঃ দ মুত্যো অভিদাসদয়ে" ইত্যাদি, "ভবা নো অগ্নে স্থমনা উপেতোঁ" ইত্যাদি, তুই তুই মন্ত্র [ যজ্ঞে ] অভিরূপ; যাহা যজ্ঞে অভিরূপ, তাহাই দমৃদ্ধ।

ত্নই হুই মন্ত্র, অর্থাৎ ঐ ঋক্ ও স্ক্রেমধ্যগত তৎপরবর্ত্তী ঋক্। ত্রয়োদশ হইতে সপ্তদশ পর্যান্ত পাঁচটি মন্ত্র—"রুণুষ·····অপহতৈ্য"

"কুণুম্ব পাজঃ প্রদিতিং ন পৃথ্বীম্" ইত্যাদি পাঁচটি মন্ত্র<sup>\*</sup> রাক্ষদগণের দূরীকরণের জন্ম রক্ষোম্ব মন্ত্র।

অষ্টাদশ হইতে একবিংশ পর্যান্ত চারিটি মন্ত্র—"পরি দ্বা…… একপাতিক্যঃ"

"পরি ত্বা গির্বণো গিরঃ,"" "অধি দ্বয়োরদধা উক্থ্যং

<sup>(</sup>৫) ক্ষেদ্যং, ১া৬৬৯, (৬) বারতাণ, (৭) ১-1১৭৭1১, তথা ১-1১৭৭1২, ৬) ভাবার, ডিগা ভাবার, (১) আঠদাঠ, তথা আঠদাই, (১০) রারাঠ—৫, (১১) ১া১-1১২।

বচঃ," "শুক্রং তে অন্তদ্ যজতং তে অন্তৎ" "অপশ্যং গোপামনিপভ্যমানম্," এই চারিটি একপাতিনী ঋক্।

ইহারা একপাতিনী অর্থাৎ এস্থলে "পরি দ্বা গির্বণো গিরঃ" এই প্রথম চরণ উদ্ধারের দ্বারা কেবল সেই একটিমাত্র ঋক্কে ব্ঝাইতেছে; স্ফুলাস্তর্গত তৎপর-বন্ধী কোন ঋক্কে ব্ঝাইতেছে না। অর্থাৎ এস্থলে পূর্বের মন্ত প্রত্যেক ঋকের পরবন্ধী কতিপর ঋক্ও গ্রহণ করিতে হইবে না। সমস্ত মন্ত্রসংখ্যার প্রশংসা— "তাঃ……সংস্কৃত্তত"

ইহারা ( সকলে ) একুশটি হইল। পুরুষও (মনুষ্যদেহও) একবিংশ ( একবিংশতি-অবয়বয়ুক্ত ) ;—হাতের অঙ্গুলি দশ ; পায়ের অঙ্গুলি দশ ; আর আত্মা একবিংশস্থানীয় ; এইজন্য [ ঐ একুশ মন্ত্রপাঠে ] সেই এই একবিংশস্থানীয় আত্মারই সংস্কার করা হয়।

# তৃতীয় খণ্ড

## **অ**ভিষ্টব মন্ত্র—প্রথম পটল

একই হুক্তের অন্তর্গত নয়টি মন্ত্রের বিধান—"আরু……দধাঙি"

"প্রকে দ্রুপস্থ ধমতঃ সমস্বরন্" ইত্যাদি নয়টি মন্ত্রের প্রমান দেবতা। প্রাণও নয়টি; এই (নয়) মন্ত্র দারা এই যজ্ঞে প্রাণ কয়টিকেই স্থাপন করা হয়।

আর একটি মন্ত্র "অয়ং · · · · দধাতি"

<sup>(32) 214010, (30) 41411, (38) 3.1399141</sup> 

<sup>(</sup>c) #, 7 = 1001 = 1

"অয়ং বেনশ্চোদয়ৎ পৃশ্লিগর্ভাঃ" এই মদ্রে যে বেন (নাভি)
শব্দ আছে, সেই (নাভি) হইতে উর্দ্ধে কতিপয় প্রাণ
(বায়ু) এবং অধোদিকে অন্ত কতিপয় প্রাণ (বায়ু) বেনন
(বিচরণ) করে; এই জন্ম [ইহার নাম] বেন। এই নাভি
আবার প্রাণস্বরূপ হইয়া [উর্দ্ধবর্তী ও অধোবর্তী অন্য প্রাণসকলকে] 'নাভেঃ' (নাভৈষীঃ—ভয় করিও না) বলে; এই জন্ম
ইহা নাভি; ইহাই নাভির নাভিত্ব। এই হেতু উক্ত (বেনশব্দযুক্ত) মন্ত্র দ্বারা এই প্রবর্গ্যে প্রাণকেই স্থাপন করা হয়।

ঐ মন্ত্র পাঠকালে ''ইহাই বেন" ইত্যাদি বলিয়া নাভি দেখান হয়। ঐ কর্ম্মের তাৎপর্য্য ও মন্ত্রের আন্তুক্ল্য বুঝান হইল। আর তিনটি মন্ত্র—"পবিত্রং .....দধাতি"

"পবিত্রং তে বিততং ব্রহ্মণস্পতে" "তপোষ্পবিত্রং বিত-তং দিবস্পদে" "বিয়ৎ পবিত্রং ধিষণা অতম্বত" এই পূত-(পবিত্রশব্দ)-যুক্ত মন্ত্র (তিনটি) [ যজ্ঞের ] প্রাণস্বরূপ। এই সেই অধাবর্ত্তী প্রাণের [ একটি ] রেতঃপক্ষে, [ একটি ] মূত্রের পক্ষে, [একটি ] পুরীষের পক্ষে হিতকর; এই হেছু ঐ ( মন্ত্র তিনটি ) দ্বারা ইহাদিগকেই (অধোবর্ত্তী প্রাণবায়ু তিনটি-কেই) এই প্রবর্গ্যে স্থাপন করা হয়।

পূর্ব্বোদ্ধৃত মন্ত্র কয়টি দ্বারা উদ্ধন্থ প্রাণবায়ুর এবং এই তিন মন্ত্রের দ্বারা অধঃস্থ তিনটি প্রাণবায়ুর স্থাপনা হয়।

<sup>(</sup>২) ঋ, সং, ১০।১২৩৷১ (৬) ৯৷৮৩৷১ (৪) ৯৷৮৩৷২ (৫) শাথাস্তরগত ; আ্বায়, শ্রে, ৪৷৬

# চতুর্থ খণ্ড অভিস্টবমন্ত্র—প্রথম পটল

তৎপরে কতিপয় সমগ্র সক্তের বিধান হইতেছে—"গণানাং তিষজ্ঞাতি"
"গণানাং স্বা গণপতিং হবামহে" ' এই সুক্তের দেবতা ব্রহ্মণস্পতি। বৃহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ), এই জন্ম এই সূক্ত-পাঠে ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ) দ্বারাই এই প্রবর্গ্যের চিকিৎসা হয়।

ঋথেদসংহিতার দ্বিতীয়মঙলান্তর্গত ত্রয়োবিংশ স্কুটির বিধান হইল। ঐ স্তক্তে উনিশটি মন্ত্র আছে; তন্মধ্যে প্রথম ঋকের তৃতীয় চরণে ব্রহ্মণস্পতির নাম থাকায় এই স্তুক্তের দেবতা ব্রহ্মণস্পতি। তৎপরে—অন্ত স্কুক্ত "প্রথশ্চ…করোতি"

"প্রথশ্চ যস্থ সপ্রথশ্চ নাম" ইত্যাদি সূক্ত ঘর্মের ও (প্রবর্গ্যের) তনুস্বরূপ; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যকে সতনু (শরীরযুক্ত) ও শোভনরূপযুক্ত করা হয়।

এতদ্বারা তিনটি ঋক্যুক্ত ১০ মণ্ডল ১৮ স্ফের বিধান হইল। তন্মধ্যে প্রথম ও দ্বিতীয় ঋকের চতুর্ধ চরণের অমুবাদপূর্ব্বক প্রশংসা—"রথস্তরং···করোতি"

"রথন্তরমাজভারা বসিষ্ঠঃ" এবং "ভরদ্বাজো রহদাচক্রে অঃে" এই ছুই চরণ এই প্রবর্গ্যকে রহদ্রেথন্তরযুক্ত (তন্নামক-সামদ্বয়যুক্ত) করে।

একটিতে রথস্তর শব্দ ও অন্তটিতে বৃহৎ শব্দ তন্নামক সামন্বয়কে লক্ষ্য করি-তেছে। <sup>৪</sup> অন্ত স্থক্তের বিধান—"অপশ্রং…দধাতি"

<sup>(3) 4, 37 212913-34 (2) 3.13-01</sup> 

<sup>(</sup>७) चर्त्रमस्मत्र व्यर्थ भूदर्श स्थ ।

<sup>(</sup>৪) রপম্বর সাম---

<sup>&</sup>quot;অভি ডা শূর নোমুমঃ অত্থা ইব ধেনবঃ। ঈশানমক্ত জগতঃ কোহদৃশং ঈশানমিক্ত তকুবঃ॥" ( ঝ, সং, ৭।৩২।২২ )

"অপশ্যং দ্বা মনসা চেকিতানম্" ইত্যাদি [ সূক্তের ঋষি ] প্রজাপতিপুত্র প্রজাবান্। এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে প্রজারই স্থাপনা হয়।

ঐ হক্তে (: • মণ্ডলের ১৮৪ হক্তে ) তির ঋক্। ঐ হক্তের ঋষি প্রজাপতি-পুত্র প্রজাবান্। অন্ত হক্তের বিধান—"কা—তবস্তি"

"কা রাধদ্ধোত্রাশ্বিনা বাম্" ইত্যাদি নয়টি মন্ত্র বিবিধ ছন্দোযুক্ত; তভ্জন্ম ইহা (এই সূক্ত) [প্রবর্গ্য] যজ্ঞের উদরগত। [মন্মুয্যেরও] উদরগত [নাড়ীপ্রভৃতি] বিবিধ-রূপে ছোট বড়; কিছু বা সূক্ষা, কিছু বা স্থুল। সেই হেডু (যজ্ঞের উদরস্থিত হওয়াতে) এই মন্ত্রগুলিও বিবিধ ছন্দোযুক্ত।

১ মণ্ডলের ১২০ স্থক্তের ১২টি ঋকের মধ্যে এখানে প্রথম নয়টির প্রয়োগ হই-তেছে। এই দ্বাদশ ঋক্ —প্রথমটি গায়ত্রী, দ্বিতীয়টি ককুপ্, ইত্যাদি ক্রমে বিবিধ ছন্দোযুক্ত। ঐ সকল ঋক্পাঠের ফল—"এতাভিঃ…অজয়ং"

এই দকল মন্ত্র দ্বারা কক্ষীবান্ [ ঋষি ] অখিদ্বয়ের প্রিয় ধামে গমন করিয়াছিলেন; [ পরে ] আরও উত্তম লোক অর্জন করিয়াছিলেন।

ইহা জানার ফল—"উপাশ্বিনোঃ ···বেদ"

যে ইহা জানে, সে অশ্বিদ্বয়ের প্রিয়ধামের নিকটে যায় ও আরও উত্তম লোক অর্জন করে।

অন্ত হজের বিধান---

বৃহৎ দাম--

"তামিছি হবামহে সাতা বাজত কারবং। ত্বাং বৃত্তের ইন্দ্র সংপতিং নরতাং কাঞ্চান্তর্ব ভঃ ॥" (ঋ, সং, ы।৪৬।১)

(4) 20126017-0 (4) 2135012-9

# "আভাত্যগ্রিরুষসামনীকম্" ইত্যাদি সূক্ত। '

৫ মণ্ডল ৭৬ স্কু, ইহার মধ্যে পাঁচটি মন্ত্র আছে। তন্মধ্যে প্রথম ঋকের চতুর্থ পাদ দ্বারা স্কুকের প্রশংসা—"পীপিবাংসং অসমুদ্ধম্"

"পীপিবাংসং অশ্বিনা ঘর্ম্মচ্ছ" এই চরণ [ বর্ম শব্দে প্রবর্গ্যকে লক্ষ্য করায় ] [ যজ্ঞে ] অভিরূপ ; যাহা যজ্ঞে অভি-রূপ, তাহাই সমৃদ্ধ ।

ঐ স্থক্তের ছন্দের প্রশংসা—"তত্∙∙∙দধাতি"

ঐ সূত্তের ত্রিফুপ্ ছন্দ; ত্রিফুপ্ই বীর্য্য; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে বীর্যেররই স্থাপনা হয়।

অষ্ট ঋক্যুক্ত অন্ত স্থক্তের বিধান—"গ্রাবাণেব···দধাতি"

"প্রাবাণেব তদিদর্থং জরেথে" ইত্যাদি সূক্তে "অক্ষী ইব" "কর্ণাবিব" "নাসেব" এই এই পদে [পুনঃপুনঃ] অঙ্গের নাম করায় এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে ইন্দ্রিয় সকলের স্থাপনা হয়। ২ মণ্ডল ৩৯ স্কুক্তের অন্তর্গত পঞ্চম ও ষষ্ঠ ঋকে ঐ সকল পদ আছে। ঐ স্কুক্তের ছলঃপ্রশংসা—"তত্ব---দধাতি"

ঐ সূক্তের ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ; ত্রিষ্টুপ্ই বীর্য্য; এতদ্বারা ঐ প্রবর্গ্যে বীর্য্যেরই আধান হয়।

প্রতিশ ঋক্যুক্ত অন্ত হুক্তের বিধান—"ঈড়ে...সমৃদ্ধম্"

"ঈড়ে ভাবাপৃথিবী পূর্ব্বচিত্তয়ে" ইত্যাদি সূক্তে "অগ্নিং ঘর্মাং স্থক্ষকং যামন্নিফয়ে" এই পাদ [ যজে ] অভিরূপ; যাহা যজে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

ঐ প্রথম ঋকের পাদে 'স্থক্ষচং ঘর্মাং' এই পদ প্রবর্গাকে বুঝাইতেছে। এই জ্বন্ত উহা যজে মভিরূপ। স্থাক্তের ছনদঃপ্রশংসা "তত্ত্ব দগতি"

ঐ সূব্দের জগতী ছন্দঃ; পশুগণ জগতীচ্ছন্দঃ-সম্বন্ধী; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে পশুগণকেই স্থাপন করা হয়।

জগতীচ্ছন্দঃ সোম আনিতে স্বর্গে যাইয়া তৎপরিবর্ত্তে পশু ও দীক্ষা আনিয়া-ছিলেন (তৈত্তিরীয়)। সেই হেতু জগতীর সহিত পশুর সম্বন্ধ। স্থক্তের প্রশংসা—"যাভিঃ···সমর্দ্ধয়তি"

[ঐ স্ক্তস্থ মন্ত্রসকলে] "যে সকল [উতি] দারা ইহাকে রক্ষা করিয়াছিলে" "যে সকল [উতি] দারা ইহাকে রক্ষা করিয়াছিলে" এই [পুনঃ পুনঃ] উক্তির অর্থ এই যে, অখিদ্বয়ই ঐ সকল (রক্ষণরূপ) ফল অনুগ্রহপূর্বক দিয়াছিলেন; এই জন্ম ঐ সূক্তদারা এই প্রবর্গ্যে সেই সকল ফলেরই স্থাপনা হয় এবং এতদ্বারা সেই সকল ফলকেই সমৃদ্ধ করা হয়।

অন্ত স্থকান্তর্গত একটি ঋকের বিধান—"অরক্ষচৎ…দধাতি"

"অরক্রচত্যসঃ পৃশ্ধিরত্রিয়ঃ" ' এই ঋক্ রুচিত-[ শব্দ ]যুক্ত ; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে রুচির ( কান্তির ) স্থাপনা হয়।
অরক্তং পদ কচার্থক কচ্ ধাতু হইতে নিম্পন্ন। কচি অর্থে কান্তি, শোভা।
অভিষ্ঠব স্তুতির পূর্বভাগের সমাপন-বিধানার্থ মন্ত্র—ছাভিঃ...পরিদধাতি"

"হ্যুভিরক্ত্বভিঃ পরিপাতমস্মান্" " এই [পূর্ব্বোক্ত সূক্তের] শেষ ঋক্ দ্বারা সমাপ্ত করা হয়।

ঐ মস্ত্রের অবশিষ্ট তিন চরণ—"অরিষ্টেভিঃ···সমর্দ্ধয়তি"

"অরিফেভিরশ্বিনা সোভগেভিঃ তন্মো মিত্রো বরুণো মাম-হস্তাং অদিতিঃ সিস্কুঃ পৃথিবী উত ছোঃ" এতদ্বারা ইহাকে ( যজমানকে ) ঐ সকল ( মস্ত্রোক্ত ) ফল দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। সমগ্র ঋকের অর্থ,—হে অশ্বিদ্বর, দীপ্তি দ্বারা, ( দ্বতাদি ) অঞ্জন দ্বারা, অরিষ্ট ( হিংসাপরিহার ) দ্বারা, সৌভাগ্য দ্বারা আমাদিগকে রক্ষা কর; জাহা হইলে

<sup>(</sup>১٠) ঝ, সং, ৯/৮৩/৩ (১১) ঝ, সং, ১/১১২/২৫

মিত্র, বৰুণ, অদিতি, সমুদ্র, পৃথিবী ও ভৌঃ আমাদিগকে অত্যস্ত মহনীয় । পূ্জ্য ) করিবেন। ঐ মন্ত্রপাঠে এ মন্ত্রোক সকল কল লব্ধ হয়। অভিষ্টবস্তুতিব প্রথম ভাগের উপসংহার "ইতি·····পটলম্"

ইহাই । অভিফটবস্তুতির ] প্রথম পটল (প্রথম ভাগ)। পটল অর্থে সমূহ। এই প্রথম পটলের অস্তর্গত মন্ত্রগুলি মহাবীরকে অগ্নিতে উত্তপ্ত করিবার সময় হোতৃকর্ত্বক পঠিত হয়।

#### পঞ্চম খণ্ড

অভিষ্টব মন্ত্র—উত্তর পটল

"অথোত্তরম্"

অনন্তর উত্তর [ পটল ]।

এই দিতীয় পটলের অন্তর্গত মন্ত্রগুলি ঘর্গত্বা গাভী দোহনের সময় এবং উত্তপ্ত মহাবীরে হগ্ধ দ্বত প্রভৃতি ঢালিবার সময় ব্যবহৃত হয়। আরম্ভে একুশটি মন্ত্রের বিধান—"উপহুরয়ে তৎসমৃদ্ধম্"

"উপহ্বয়ে শ্বদ্ধাং ধেনুমেতাম্" 'ছিং ক্বণৃতী বস্থপদ্ধী বস্নাম্" "অভি দ্বা দেব সবিতঃ" "সমীং বৎসং ন মাতৃভিঃ" "সংবৎস ইব মাতৃভিঃ" "যতে স্তনঃ শশয়ো যো ময়োভুঃ" "গোরমীমেদকু বৎসং মিষস্তম্" ' "নমসেত্বপদীদত" ' "সংজানানা উপসীদন্ধভিজ্ঞ " "আ দশভিবিবস্বতঃ" " "হৃহন্তি সপ্তৈকাম্" " সমিদ্ধো অগ্নিরশ্বিনা" " "সমিদ্ধো অগ্নির্বিণা রতির্দিবঃ" " "তত্ত্ব প্রযক্ষতমমস্য কর্মা" " আজ্মন্ত্রমণ ত্ব্হতে স্বতং পয়ঃ" " ভিত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" " "অধুক্ষৎ পিপুষী-

<sup>(</sup>১) ঝ, সং, ১৷১৬৪।২৬ (২) ১৷১৬৪।২৭ (৩) ১৷২৪৷৩ (৪) ৯৷১০৪৷২ (৫) ৫০৷১০৫৷২ (৬) ১৷১৬৪৷৪৯ (৭) ১৷১৬৪৷২৮ (৮) ৯৷১১৷৬ (৯) ১৷৭২৷৫ (১০) ৮৷৭২৷৮ (১১) ৮৷৭২৷৭ (১২) আঝি শ্রেঃ সুঃ ৪৷৭ (১৩) জাখঃ শ্রেঃ সুঃ ৪৷৭ (১৪) ঝ, সং, ১৷৬২৷৬ (১৫) ৯৷৭৪৷৪ (১৬) ১৷৪০৷১

মিষম্" "উপদ্রব পয়সা গোধুগোষম্" "আহতে সিঞ্চ শ্রেমম্" " "আনূনমশ্বিনোঋ মিঃ" " "সমুত্যে মহতীরপঃ" " এই একুশ ঋক্ অভিরূপ (অমুকূল); যাহা যজে অভিরূপ, তাহা সমৃদ্ধ।

ঘর্শ্মছঘা নামক গাভার অধ্বয় কিন্তৃক দোহন কালে হোতা এই একুশ মন্ত্র পাঠ করেন। আর ছয়টি মন্ত্র—"উত্য্য—যজতি"

"উদ্বয় দেবঃ সবিতা হিরণ্য়া" ওই মন্ত্রে [মহাবীর গ্রহণ করিয়া অন্য ঋত্বিকেরা উত্থান করিলে হোতা] তৎপশ্চাৎ উত্থান করিবে। "প্রৈতু ব্রহ্মণস্পতিঃ" ও এই মন্ত্রে [তাহাদের ] অনুগমন করিবে। "গন্ধর্বে ইত্থা পদমস্ম রক্ষতি" ও এই মন্ত্রে থর প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিবে। "নাকে স্থপর্ণমূপ যৎপতন্তম্" ও এই মন্ত্রে উপবেশন করিবে। "তপ্তো বাং ঘর্মোন ক্ষতিঃ স্বহোত" ও "উভা পিবতমন্থিনা" ও এই মন্ত্রেত্বয়কে পূর্ববাহ্নে [অনুষ্ঠিত প্রবর্গ্য হবিঃপ্রদানের ] যাজ্যামন্ত্র করিবে।" মহাবীরকে যেখানে উত্তপ্ত করা হয়, তাহার নাম থর। অন্ত মন্ত্র—"অ্ব্যেন্দ্রে ভাজনম্"

"অংগ বীছি" ( অগ্নি, ভক্ষণ কর ) এই মস্ত্রের পর অন্সু-বষট্কার করিবে। ইহা স্বিষ্টকৃতের স্থানীয়।

পূर्त्तां याका मध्यप्रत भत्र तोवरे खेळात्रल क्षयम ववरे कात वय । उरभद्र

<sup>(</sup>২৭) ৮।৭২।১৬ (১৮) জাখ: জৌ: স্থ: ৪।৭ (১৯) ঝ, সং, ৮।৭২।১৩ (২০) ৮।৯।৭ (২১) ৮।৭।২২ (২২) ঝক্ ৬।৭১।১ (২৩) ১।৪-।৩ (২৪) ৯।৮৩।৪ (২৫) ১-।১২৩।৬ (২৬) অথক্সিং ৭।৭৩।৫, জাখ: শ্রৌ: স্থ: ৪।৭ (২৭) ১।৪৬।১৫

<sup>(</sup>২৮) কোন দেবতাকে আছতিপ্রদানের সমন্ন হোতা অনুবাক্যা পাঠ করিন্না পরে বাজ্যা পাঠ করেন। বাজ্যা মন্ত্রের চারি অংশ। প্রথমে "যে যজামহে" বলিন্না উদ্দিষ্ট দেবতার নাম উল্লেখ হয়। এই অংশের নাম আগুঃ। তারপর দ্বিতীয় অংশং ক্ষমন্ত্র। তার পর ব্রট্কার অর্থাৎ বৌষট্ উচ্চারণ; বৌষট্ উচ্চারণের সমন্ন অধ্বর্য্য অগ্নিতে আছতি নিক্ষেপ করেন। তৎপরে "অংঘ বীহি" বলিন্না দ্বিতীরবার বৌষট্ উচ্চারণ, ইহাই অনুব্রট্কার।

«অগ্নে বীহি» মন্ত্রের পর দিতীয় বার বৌষট ্উচ্চারণে অমুবষট্কার হয়। প্রবর্গ্য-কর্মে অমুবষট্কার করিলে আর স্বিষ্টক্ততের সংযাজ্ঞা পাঠ বা স্বিষ্টক্ততের আছতি व्यावश्रक हम्र ना। भून्ताङ्कत राष्ट्राविधान हहेम्राह्म, व्यथनाङ्कत व्यक्ष्मीरनत যাজ্যাবিধান---"যহ্সিয়াস্থ · · · · ভাজনম্'

"যত্নস্ৰিয়াস্বাহুতং স্বত্তং পয়ঃ"<sup>১১</sup> ও "অস্তা পিবতমশ্বিনা"<sup>১১</sup> এই ছুইটি অপরাহের যাজ্যা করিবে। "অগ্নে বীহি" এই মস্ত্রে অনুবষট্কার করিবে ; উহা স্বিষ্টকৃতের স্থানীয়।

প্রবর্গাকর্ম্মে প্রধান হবি: প্রদানের পর স্বিষ্টক্লতের প্রয়োজন নাই; তাহাতে কোন দোষ হইবে না ; যথা—"ত্রয়াণাং ···· অনন্তরিতৈত্য"

"সোম ( সোমরস ), ঘর্ম্ম ( প্রবর্গ্যের হবিঃ ), ও বাজিন ( যোল ) এই তিন হবিঃ স্বিষ্টক্বতের উদ্দেশে দেওয়া হয়। [ কিন্তু এম্থলে ] সেই হোতা যে অনুব্যট্কার করেন, তাহাতেই স্বিষ্টকুৎ অগ্নির অন্তরায় (লোপ) হয় না। - পরে ব্রহ্মা জপ করিবেন -- "বিশ্বা -- জপতি"

"বিশ্বা আশা দক্ষিণসাৎ"" এই মন্ত্র ব্রহ্মা জপ করিবেন। ব্রহ্মজপের পর হোমান্তে হোতার পাঠা আর সাতটি ঋক—"স্বাহাকুত:.. ··সমৃদ্ধম্'

"স্বাহাকৃতঃ শুচিদে বেষু ঘর্মঃ" " সমুদ্রাদূর্মিমুদিয়র্ত্তি বেন " " "দ্রুপ্দঃ সমুদ্রমভি যজ্জিগাতি"<sup>১৯</sup> "সথে সথায়মভ্যাবর্ৎস্ব" "উদ্ধ<sup>°</sup> উ যু ণ উতয়ে"<sup>৽৽</sup> "উদ্ধো নঃ পাছংহসঃ"<sup>৽৽</sup> "তং ঘেমিত্বা নমস্বিনঃ" এই দাতটি মন্ত্র অভিরপ ; যাহা যজে অভিরপ, তাহাই সমুদ্ধ।

<sup>(</sup>२৯) व्यथक्तिर १।१०।८, जाय (ओ: ८।१ (७०) ४, मः, ৮।८।১৪ (७১) जाय, (ब्रो, रू, ८।१ (७२) व्यवस्त्रमः, १।१०।७, व्याय- त्यां, रू. ४।१ (७७) व, प्रः, ১।।১२७।२ (७८) ১।।১२०।৮ (46) 81210 (04) 2104120 (07) 2104128 (04) 210419

তৎপরে প্রবর্গ্যের হবিঃশেষভক্ষণের পূর্ব্বে আর এক মন্ত্র— পাবকশোচে...
আকাজ্জতে"

"পাবকশোচে তব হি ক্ষয়ং পরি"<sup>°°</sup> এই মন্ত্র পাঠ করিয়া ভক্ষণের অপেক্ষা করিবে।

পরে ভক্ষণ-মন্ত্র—"হতং···ভক্ষয়তি"

ইন্দ্রতম (অত্যৈশ্র্যাশালী) অগ্নিতে হবির আহুতি হইয়াছে; হে দেব ঘর্ম্ম (প্রব্র্গাদেব), তোমার সেই মধু (মধুর)
হবিঃ আমরা ভক্ষণ করিব। তুমি মধুমান্ (মাধুর্য্যযুক্ত),
পিতুমান্ (অমযুক্ত), বাজবান্ (গতিযুক্ত), অঙ্গিরস্বান্
(অঙ্গিরা ঋষি কর্তৃক পুরাকালে ভক্ষিত হওয়ায় তদ্যুক্ত),
তোমাকে প্রণাম; [তুমি] আমাকে হিংদা করিও না।
ইত্যর্থক মন্ত্রদারা ঘর্ম্ম (প্রবর্গ্য হবির শেষভাগ) ভক্ষণ করা হয়।
পরে প্রবর্গ্যপাত্র সংসাদন-কালে হোতার পাঠ্য মন্ত্রম্বন—

"শ্রেনা ন যোনিং সদনং ধিয়া কৃতম্" ও "আ যশ্মিন্ সপ্ত বাসবাঃ" এই ছুই মন্ত্র [ প্রবর্গপোত্রের ] সংসাদনকালে ( নামাইবার সময় ) পাঠ করিবে।

প্রবর্গ্য কম্ম কয়েকদিন ধরিয়া পূর্ব্বাহ্নে অন্পষ্টিত হয়। শেষদিনের অপরাহ্নে অনুষ্ঠিত প্রবর্গ্যযজ্ঞে একটি অতিরিক্ত ঋক্ বিহিত হয় যথা—"হবিঃ…ভবস্তি"

"হুবির্হবিস্থো মহি সদ্ম দৈব্যম্" এই মন্ত্র যে দিন [প্রবর্গ্যের] উৎসাদন হয়, [সেই দিন ঐ মন্ত্র পাঠ করিবে] অভিষ্ঠবসমাপ্তিমন্ত্র—"স্থাবসাৎ……পরিদ্যাতি"

"সূয়বসাৎ ভগবতী হি ভূয়াঃ" এই শেষ মন্ত্রে [ প্রবর্গ্য ] সমাপ্ত করিবে।

<sup>(</sup>৩৯) ঝ, সং ভাবাড (৪০) ঝ, সং ৯।৭১।৬ (৪১) আখ, শ্রো, সু, ৪।৭ (৪২) ঝ, সং ৯।৮৩।৫ (৪৩) ১।১৬৪।৪০ ।

প্রবর্গ্যকর্ম্বের প্রশংসা-—"তদেতৎ · · · · সম্ভবতি'

এই যে ঘর্মা (প্রবর্গকের্মা), ইহা দেবগণের মৈপুনস্বরূপ;
সেই যে ঘর্মা (মহাবীরপাত্রা), তাহা শিশ্বস্করপ; এই যে
ছুইখানি শফ (মহাবীরধারণের কার্চ্চ), ইহাই শফদ্বয়স্বরূপ;
এই যে উপযমনী (উত্নম্ব-নির্মিত দবী), তাহাই শ্রোণিকপাল (শ্রোণিসধান্দ অন্থি); এই যে ছুগ্ধ (মহাবীরন্দ তপ্ত
দ্বতে যাহা প্রক্ষিপ্ত হয়), তাহাই রেতঃ; টি এই সেই রেতঃ
দেবযোনি জননন্দান অগ্নিতে সিক্ত হয়, [যে হেডু] অগ্নিই
দেবযোনি; সেই (যজমান) দেবযোনি অগ্নি হইতে ও আহুতিসমূহ হইতে [দেবতারূপে] উৎপন্ন হন।

ইহা জ্ঞানের প্রশংসা—"ঋঙ্ ময়ো · · · · ঘজতে"

বে ইহা জানে, এবং যে ইহা জানিয়া এই যজ্জক তু দারা যজন করে, সে ঋঙ্ময়, যজুর্মায়, সামময়, বেদময়, ব্রহ্মময়, অমৃতময় হইয়া, দকল দেবতাকে একযোগে প্রাপ্ত হয়।

<sup>(</sup>৪৪) প্রবর্গাকর্মে বিবিধ সন্তার বা উপকরণ আবস্তাক হয়। তয়৻ধা ঐ কয়৳ প্রধান। বে কয়য় পাত্রে বর্ম ও মৃত পাক করিয়া প্রন্তুত প্রকর্মের প্রধান হবিং ) প্রন্তুত হয়, ভাহার নাম মহাবীর; তব্ত ঘহাবীর ধরিবার জয়্ম ছইথানি ভূম্বের কাঠ থাকে, ভাহার নাম শব্দ ; ছয় প্রহণের য়য় প্রকথানি ভূম্ব কাঠের দর্মা (হাভা ) থাকে, ভাহাই উপস্মনী। অধ্যর্মণ এই সকল অব্যা সংগ্রহ ও ঘণাছানে স্থাপিত করিয়া অমুষ্ঠানে প্রবৃত্ত হন। প্রথমে ধর-নামক বাল্কানির্মিত মঞ্জনের মধ্যে মৃতান্ত মহাবীর স্থাপিত করিয়া নীচে উপরে অলপ্ত অক্সার দিয়া মহাবীরকে উত্তপ্ত করিতে হয়। এই সকল অমুষ্ঠানে হোভা অভিট্রবর্মন্ত্রের প্রথম পটল পাঠ করেন। তৎপরে অধ্যর্মণ স্থান্তী দেহিল করেন ও প্রতিপ্রস্থাতা হাগী দোহন করেন। এই সমলে হোভা অভিট্রবর্ম রিতার পটলের প্রথমণাশ পাঠ করেন। তৎপরে ঐ গোছর্ম ও হাগছ্ম মহাবীরে চালিয় বর্ম্বপাক করিতে হয়। এই সমরে হোভা আর করেকটি অভিট্রব পাঠ করেন। তৎপরে শক্ষারা মহাবীরে নালাইয়া আহম্বনীরে ঐ মর্মের আহতি দেওয়া হয়। পরে বন্ধমান ও ক্রিকের্মা হজাবিশিট কর্মণ করেন। তৎপরে প্রায়ন্দিত হোমের পর যক্তিয় পাত্র সকল বথাছানে স্থাপন করা হয়।

# ষষ্ঠ খণ্ড

## উপসদিষ্টি

প্রবর্গ্যকর্মবিধানের পর উপসদিষ্টিবিধান বিষয়ে আখ্যায়িকা—"দেবাস্থরা: প্রত্যকুর্বত''

দেবগণ ও অস্থরগণ এই লোকসকলে যুদ্ধ করিয়াছিলেন। তখন সেই অস্থরেরা এই (তিন ) লোককে পুরীতে ( প্রাকার-বেষ্টিত নগরে ) পরিণত করিয়াছিল। যেমন ওজস্বী ( বীর্য্য-বান্ ) ও বলযুক্ত ( সেনাসমন্বিত ) লোকে [ করিয়া থাকে ], সেইরূপ তাহারাও (অহুরেরাও) এই ভূলোককে লোহ-( প্রাকার )-যুক্ত, অন্তরিক্ষকে রজত-( প্রাকার )-যুক্ত, ও দ্প্যু-লোককে স্বর্ণ-( প্রাকার )-যুক্ত করিয়াছিল। তাহারা এইরূপে এই লোকত্রয়কে পুরীতে পরিণত করিয়াছিল। বলিলেন, অস্তরেরা যেমন লোকত্রয়কে পুরীতে পরিণত করি-য়াছে, আমরাও এই লোকত্রয়কে তাহাদের বিরুদ্ধে পুরীতে পরিণত করিব। তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা এই ভূমি হইতে সদঃ ( প্রাচীনবংশের পূর্ববস্থ মণ্ডপ) প্রস্তুত করিলেন, অম্ভরিক্ষের নিকট হইতে আগীধ্র' প্রস্তুত করিলেন, ছ্যুলোক ছইতে হবিধান'-( নামক-শকট )-দ্বয় প্রস্তুত করিলেন। এই-রূপে তাঁহারা অহুরদিগের বিরুদ্ধে এই লোকসকলকে পুরীতে পরিণত করিলেন।

 <sup>(</sup>১) প্রাচীনবংশশালায় ইয়্রিকর্মসমূহ অস্ত্রিত হয়। প্রাচীলবংশের বাহিয়ে উজয়বেদি,
 ভাহার নিকটে সদঃ। এই সদঃখানে প্রাচীনবংশ হইতে সোম আনিয়া রাখিতে হয়।

<sup>(</sup>২) আগ্নীএ—ডন্নামক ধিক্য বা অগ্নিশালা ৷

<sup>(</sup>७) हविश्रीन- ब खशांत्र ७ थश्व (नथ ।

দেবগণের বিজয় যথা—"তে দেবা…অমুদন্ত"

সেই দেবগণ বলিলেন, [ আমরা] উপসৎ (তশ্লামক হোম) অনুষ্ঠান করিব; [কেন না] উপসদ্ (সমীপে অবস্থান বা তুর্গের অবরোধ) দ্বারাই [লোকে] মহাপুরী জয় করে; তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা যে প্রথম (প্রথম দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা এই [ ভূ ] লোক হইতে অস্তর্রদিগকে অপসারিত করিয়াছিলেন; যে দিতীয় (দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা অন্তরিক্ষ হইতে, যে তৃতীয় (তৃতীয় দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা তৃত্রিয় দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা তৃত্রিয়াছিলেন, তদ্বারা ত্যুলাক হইতে, এইরূপে তাহাদিগকে এই সকল লোক হইতেই অপসারিত করিয়াছিলেন।

তৎপরে—"তে বা · অনুদন্ত"

ত্রিই লোকত্রয় হইতে অপসারিত হইয়া সেই অম্বরেরা [বসন্তাদি] ঋতুগণকে আশ্রয় করিয়াছিল। [তখন] দেবগালিলেন, [আমরা] উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা ঐ তিনসংখ্যক উপসদের প্রত্যেককে ত্রই ত্রই বার অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন। এইরূপে তাহা (উপসৎ) ছয়টি হইল; ঋতুও ছয়টি; তখন তাহাদিগকে ঋতুর নিকট হইতে অপসারিত করিলেন।

তৎপরে—"তে বা…অমুদন্ত"

ঋতুর নিকট হইতে অপসারিত হইয়া সেই অহ্নরেরা মাসসমূহের আশ্রয় লইল। সেই দেবগণ বলিলেন, [ আমরা] উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা সেই ষট সংখ্যক উপসদের প্রত্যেককে তুই তুই বার অনুষ্ঠান করি- লেন। এইরূপে তাহা দ্বাদশসংখ্যক হ'ইল; মাসও দ্বাদশ; তথন তাহাদিগকে মাসসমূহের আশ্রয় হইতে অপসারিত করিলেন।

পরে—"তে বৈ…অরুদন্ত" /

মাসসমূহ হইতে অপসারিত হইয়া সেই অপ্ররেরা অর্দ্ধমাস সকলের আগ্রয় লইল। সেই দেবগণ বলিলেন, আমরা
উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া সেই দ্বাদশসংখ্যক উপসদের প্রত্যেককে তুই তুইবার অনুষ্ঠান করিলেন।
তাহাতে তাহারা চব্বিশটি হইল; অর্দ্ধমাসও চব্বিশটি;
তখন তাহাদিগকে অর্দ্ধমাস হইতে অপসারিত করিলেন।

পরে—"তে বৈ…অন্তরায়ন্"

অর্দ্ধনাস হইতে অপসারিত হইয়া সেই অপ্তরেরা অহোনাত্রের আঞ্রয় লইল। সেই দেবগণ বলিলেন, আমরা উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া তাহাদিগকে দিবস হইতে এবং অপরাহ্লে যে (উপসৎ) অনুষ্ঠান করিলেন, তদ্ধারা রাত্রি হইতে অপসারিত করিলেন। এইরূপে তাহাদিগকে অহোরাত্র উভয় হইতেই অপসারিত করিলেন।

উপসদমুষ্ঠানের কাল—"তত্মাৎ...পরিশিনষ্টি"

সেইজন্ম পূর্ব্বাহ্লেই প্রথম উপসৎ ও অপরাফ্লে অপর উপ-সৎ অনুষ্ঠেয়। এতদ্বারা সেই (দিবারাত্রির মধ্যগত সন্ধ্যা) কালই শক্রুর অবস্থানের জন্ম অবশিষ্ট থাকে।

পূর্বাত্তে ও অপরাত্তে অমুষ্ঠান দারা শত্রুগণ ( দেবপক্ষে অমুর ও যজমানপক্ষে শত্রু ) দিনরাত্রি হইতে তাড়িত হইয়া কেবল সন্ধ্যাকালকেই আশ্রয় করিয়া থাকে।

#### সপ্তম খণ্ড

## তানূনপ্ ত্ৰ

উপদদের প্রশংসা—"জিতয়ো···বাজয়স্ত"

এই যে উপসৎ, ইহাদের নাম জিতি (জয়); ইহাদের দারাই দেবগণ অসপত্ন (শক্রবহিত) বিজয় পাইয়াছিলেন।

ইহা জানার প্রশংসা – "অসপত্নাৎ...বেদ"

যে ইহা জানে, সে শত্রুরহিত বিজয় লাভ করে। প্নঃপ্রশংসা—"যাং...বেদ"

দেবগণ এই লোকসকলে, ঋতুসকলে, মাসসকলে, অর্ধ-মাসসকলে এবং অহোরাত্রে যে যে বিজয় লাভ করিয়াছিলেন, যে (যজমান) ইহা জানে, সে সেই সেই বিজয়ই লাভ করে। অনস্তর তানুনপ্র' প্রস্তাবের জন্ত আধ্যায়িকা—"তে দেবাঃ…বিধার্দে বৈঃ"

সেই দেবগণ ভয় করিয়াছিলেন, আমাদের প্রেমের অভাব (পরস্পর বিরোধ) দেখিয়া অস্থরেরা প্রবল হইবে। এই ভয়ে তাঁহারা বিভক্ত হইয়া (ভিন্ন ভিন্ন দল বাঁধিয়া) চলিয়া গিয়া মন্ত্রণা করিতে লাগিলেন। অগ্নি বস্থগণের সহিত, ইন্দ্র রুদ্রগণের সহিত, বরুণ আদিত্যগণের সহিত, রহস্পতি বিশ্ব-দেবগণের সহিত বিভক্ত হইয়া চলিয়া গেলেন।

তৎপরে—"তে তথা ··· সংগ্রন্থক"

<sup>(</sup>১) তানুনপ্ত উপদদের অঙ্গ নহে। আডিখোটির পর যজমান ও ঋছিকেরা পরস্পর অবিরোধের জক্ত যে কর্ম্মদারা শপথ গ্রহণ করেন, ডাহার নাম তানুনপ্ত। অধ্বর্ধ, গ্রহণ নামক দক্ষী হইতে আজ্য গ্রহণ করিয়া কাংজগাত্তে রাধেন। পরে যজমান ও ঋছিকেরা সকলে মিলিয়া ঐ আজ্য স্পর্শ করেন। তৎপরে হোত্পণ জলপূর্ণ মনস্তী পাত্ত স্পর্ণ করিলে ভাহাদের তত্ত্ব "বর্মণের গৃহ্ত" (জলে) র্বিধা হয়। তৎপরে মদস্তীজল দারা সোমের আপ্যায়ন করা হয়। (১২ পৃঃ দেখ)

তাঁহারা সেইরূপে চলিয়া গিয়া মন্ত্রণা করিলেন। তাঁহারা বলিলেন, আমাদের এই যে সকল প্রিয়তম তমু (পুত্রকলত্রাদি) আছে, তাহাদিগকে এই রাজা বরুণের গৃহে [ গুপুভাবে ] রাখিয়া দিব। যিনি এই [নিয়ম] লজন করিবেন, অথবা যিনি লোভ দেখাইবেন (লোভ দেখাইয়া পুত্রাদিকে বাহিরে আনিবেন), আমাদের মধ্যে জিনি তাহাদের (পুত্রাদির) সহিত সঙ্গত (মিলিত) হইতে পারিবেন না। তাহাই হউক, বলিয়া জাঁহারা রাজা বরুণের গৃহে তনুসকল রাথিয়াছিলেন।

তানুনপ্ত শব্দের বাগ্থ্যা—"তে যদ্ ----তানুনপ্তত্তম্"

তাঁহারা যে রাজা বরুণের গৃহে তকু রাখিয়াছিলেন, তাহাই তানুনপ্ত্র হইয়াছিল; তাহাতেই তানুনপ্ত্রের তানুনপ্ত্রেদ্ধ।

পুত্রাদিকে বরুণগৃছে স্থাধিয়া দেবগণ আব্দ্রান্দার্শ দারা পরস্পর বন্ধুত্ব বিষয়ে দপথ করিয়াছিলেন। তান্নপৃত্র নামক কর্মেও যজমান ও ঋতিকৃগণকে ঐরপে আব্দ্যান্দার্শ করিতে হয়।

উহার সমর্থন—"তত্মাৎ----ইতি"

সেই জন্ম [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, সভান্নপ্ত্রীকে ( এক যোগে শপথকারীকে ) দ্রোহ করিবে না।

তান্নপ্ত শব্দে শপথ ব্ৰায়। পাঁচজনে মিলিয়া শপথবদ্ধ হইলে পরস্পার বিরোধ অকর্তক। দেবগণেয় শপথের ফল—"ডলাং…জবাভবন্তি"

সেই জন্মই (দেবগণের শপথপূর্বক সন্ধিবন্ধনহেছু)
অন্তরেরা এই লোকে প্রবল হয় নাই।

# অফম খণ্ড

## উপসদিষ্টি

আতিথাকর্ম্মে আস্তীর্ণ বহিঃ (কুশ) উপসদে ব্যবহৃত হয়। ইড়াভক্ষণের পর আতিথ্য সমাপ্ত হওয়ায় ঐ বহিঃ অগ্নিতে দেওয়া হয় না; উহা উপসদে ব্যব-হুত হয়। তাহার কারণপ্রদর্শন—"শিরো বৈ ····শিরোগ্রাবম্"

এই যে আতিথ্য, ইহা যজের শিরোদেশ, এবং উপসৎ গ্রীবা। মস্তক ও গ্রীবা সমান ( সন্নিহিত ); এইজন্য উভয় কর্ম এক বহিঃ দ্বারাই সম্পাদন করিবে।

অস্তুরগণের পুরীভেদে উপদৎ বাণস্বরূপ হইয়াছিল, যথা—"ইয়ুং বা····· আয়ন''

এই যে উপসৎ ইহাকে দেবগণ ইয়্-( বাণ )-স্বরূপে সংস্কৃত করিয়াছিলেন। অগ্নি সেই বাণের অনীক (সম্মুখভাগ), সোম শল্য, বিষ্ণু তেজন (শল্যাগ্র) ও বরুণ পর্ণ (পত্র) হইয়া-ছিলেন। [দেবগণ] আজ্যস্বরূপ ধনু ধারণ করিয়া সেই বাণ মোচন করিয়াছিলেন; এই বাণ দ্বারা তাঁহারা [ অস্কর-দিগের ] পুরী ভেদ করিয়া আসিয়াছিলেন।

আজ্ঞা ধমুঃস্বরূপ হওয়াতে উপসদে কেবল স্বতদ্বারা হোম হয়,—"তম্মাৎ… ভবস্তি"

দেইজন্য এই সকল দেবতাদের আজ্যই হবিঃ হয়। উপসদের অঙ্গভূত ব্রতোপায়নের বিধান—"চতুরোহগ্রেন্দেশণিনি"

উপদৎসমূহের অগ্রে ( প্রথমদিনে সন্ধ্যাকালে ) [ গাভীর ] চারিটি স্তন হইতে ব্রত (যজমান কর্তৃক ছগ্মপান ) করান হয়। কেন না বাণের চারিটি সন্ধি,—অনীক, শল্য, তেজন ও পর্ণ।

দিতীয় ও তৃতীয়দিনের স্তনসংখ্যাবিধান—"ত্রীন্ · · ক্রিয়তে"

উপসৎসমূহে [ দ্বিতীয় দিন প্রাতঃকালে ] তিনটি স্তনে ব্রত করান হয়; কেন না বাণের তিনটি সদ্ধি—অনীক, শল্য ও তেজন। উপসৎসমূহে [ দ্বিতীয় দিন সন্ধ্যায় ] তুইটি স্তনে ব্রত করান হয়, কেন না বাণের তুইটি সদ্ধি,—শল্য ও তেজন। উপসৎসমূহে [ তৃতীয় দিন প্রাতঃকালে ] একটি স্তনে ব্রতঃ করান হয়; কেন না বাণকে একটিই বলা হয়; এক ( অখণ্ড বস্তু ) দ্বারাই বীর্য্য সম্পাদিত হয়।

উক্ত সংখ্যার প্রশংসা—"গরোবরীয়াংসো—অভিজিতৈয়'

এই লোকসকল উর্দ্ধভাগে [ ক্রমশঃ ] বিস্তৃত ও অধো-ভাগে [ ক্রমশঃ ] সঙ্কুচিত। উপসদেরাও উর্দ্ধ হইতে ( প্রথম দিন হইতে) অধোদিকে (শেষ দিন পর্য্যন্ত) [ ক্রমশঃ স্তনসংখ্যা হ্রাস দ্বারা ] অনুষ্ঠিত হয়; ইহাতে ঐ সকল লোকই জয় করা হয়।

সত্যলোক হইতে ত্মলোক ছোট, ত্মলোক হইতে অন্তরিক্ষ ছোট, অন্তরিক্ষ হইতে ভূলোক ছোট। সেইরূপ উপসদের প্রথম দিনে চারিটি স্তন হইতে গোহুগ্ধ পান হয়, পরে স্তনসংখ্যা ক্রমশঃ কমান হয়। এই জন্ম এই অন্তর্গানে স্বর্গাদিলোক জয় করা হয়।

উপসৎকর্ম্মের প্রশংসার পর হোতৃপাঠ্য সামিধেনী-বিধান—"উপসদ্যায়… •••অভিবদতি''

"উপদতায় মীঢ়ুষে" ইত্যাদি তিনটি এবং "ইমাং মে অগ্নে-দমিধমিমামূপদদং বনেঃ" ইত্যাদি তিনটি মন্ত্র দামিধেনী করিবে। উহারা রূপদমূদ্ধ, এবং যাহা রূপদমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের

<sup>(&</sup>gt;) 912612-0 (2) 21612-0

পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

পূর্ব্বাহ্নে প্রথম তিনটি ও অপরাহ্নে অপর তিনটি মন্ত্রে সামিধেনী হইবে।
উক্ত মন্ত্রে "উপসদায়" এবং "উপসদং বনেঃ" এই ছই পদ থাকায় উহারা রূপসমৃদ্ধ হইল। পরে যাজ্যান্ত্ব্যাক্যা-বিধান—"জ্বিবতীঃ……কুর্যাৎ"

হনন-[ বাচক-শব্দ ]-যুক্ত ঋক্কে যাজ্যা ও অনুবাক্যা করিবে।

তাদৃশ ঋকের উল্লেখ—"অগ্নিঃ…ইত্যেতাঃ"

"অগ্নির্বাণি জজ্ঞানৎ" [অনুবাক্যা], "য উত্র ইব শর্যাহা" [ যাজ্যা] "স্থং সোমাসি সৎপতিঃ" [ অনুবাক্যা], "গয়স্ফানো অমীবহ" [ যাজ্যা] "ইদং বিষ্ণুবিচক্রমে" [ অনুবাক্যা] "ত্রীণি পদা বিচক্রমে" [ যাজ্যা] এই সকল মন্ত্র।

ঐ ছয় মন্ত্র যথাক্রমে অগ্নি সোম ও বিষ্ণু এই তিন দেবতার উদ্দিষ্ট অমুবাক্যা ও যাজ্যা হইবে। পূর্বাহের অমুগ্রানের যাজ্যা অপরাহের অমুবাক্যা এবং পূর্বাহের অমুবাক্যা অপরাহে যাজ্যা হইবে যথা—"বিপর্যান্তাভিরপরাহে যজতি"

অপরাত্নে বিপর্য্যন্ত (উলটান) মন্ত্র দ্বারা যজন করা হয়।

যাক্ষ্যান্তবাক্যার প্রশংসা—"ন্বস্তো—উপসদঃ"

এই যে (পূর্ব্বোক্ত যাজ্যানুবাক্যাযুক্ত) উপসৎসকল, এতদ্বারা দেবগণ [ অস্ত্ররগণের ] পুরী ভেদ করিয়া ও [ অস্তর-দিগকে ] হনন করিয়া আসিয়াছিলেন।

याकारियाका अनि मकत्त्रारे এक हनाः, यथा—"मह्ममनः...विक्रमनः"

[ যাজ্যানুবাক্যা মন্ত্রগুলি ] সমানছদেশাযুক্ত করিবে; বিভিন্নছদেশাযুক্ত করিবে না।

তাহাব হেতু—"যং · · জনিতোঃ"

यिन विভिন্নছ स्नायूक कर्ता रस, जारा रहेतन धीवार ज

(গ্রীবাস্থরূপ উপসদে) গণ্ড (গণ্ডমালা রোগ) উৎপাদন করা হয় ও [ তদ্বারা হোতা যজমানের ] গ্লানি উৎপাদনে সমর্থ হন। সেই জন্ম বিধান—"তত্মাৎ…বিজ্ঞলগং"

সেই জন্ম সমানছন্দোযুক্তই করিবে; বিভিন্নছন্দোযুক্ত করিবে না।

আজা দারাই উপসদের হবিঃ প্রদান হয়, তাহার প্রশংসা—"তহ্য তাহার পুত্র উপাবি 
এ বিষয়ে একটি কথা আছে। জনশ্রুতার পুত্র উপাবি 
(নামক ঋষি) উপসৎ-সম্বন্ধীয় ব্রাক্ষণে (বেদবাক্যে) ইহা 
বলিয়াছিলেন যে, জ্যোত্রিয় (বেদজ্ঞ) ব্যক্তি অশ্লীল (কুরূপ) 
হইলেও তাহার মুখ [বেদপাঠহেতু ] যেন তৃপ্ত (শোভমান). 
বলিয়াই বোধ হয়। সেইরূপ [গ্রীবাস্থানীয়] উপসৎও আজ্ঞাহবিয়ুক্তি [অতএব শোভমান], এবং [শোভমান] গ্রীবার 
উপরে স্থাপিত মুখও (ঐ বেদজ্ঞের মুখের মত শোভমান 
দেখা যায়];—ইহাই তিনি ঐ উক্তি দ্বারা বলিয়াছিলেন।

#### নবম খণ্ড

## উপসৎ—সোমাপ্যায়ন—নিহ্নব

উপসদে প্রয়াজামুযাজ নিষেধ · · · · "দেববর্শ্ব · · · অপ্রতিশবায়"

এই যে প্রযাজ ও অমুযাজ, উহা দেবগণের বর্ণ্ম-(কবচ)স্বরূপ; এইজন্ম [উপসদ্রূপী] বাণের তীক্ষতার জন্ম ও বিরুদ্ধ
(শক্রনিক্ষিপ্ত) বাণের পরিহারার্থ উপসৎ কর্ণ্ম প্রযাজরহিত ও
অমুযাজরহিত হয়।

শক্রর বাণ হইতে আত্মরক্ষার্থ বর্দ্ম ধারণ করিতে হয়; নিজের বাণ যেথানে তীক্ষ্ণ, অতএব এক বাণেই শক্রনিপাত সম্ভব, সেথানে পরের বাণের আশঙ্কাই নাই। সে স্থলে বর্দ্মধারণ অনাবশুক। সেইরূপ উপসদ্রূপী শরক্ষেপে যেথানে শক্রনিপাত অবশুস্তাবী, সেথানে প্রযাজান্ধযাজরূপ বর্দ্মের প্রয়োজন নাই।

পুনঃ পুনঃ দক্ষিণে যাওয়ার নিষেধ-···· সক্তৎ ···· অনপক্রমায়"

[হোতা] একবার মাত্র [বেদি ও আহবনীয়ের সীমা] অতিক্রম করিয়া (পার হইয়া) আশ্রাবণ করিবে; তাহাতেই যজ্ঞের (উপসদের) সর্বত্র ব্যাপ্তি হয় ও যজ্ঞ অপক্রম করিতে (পলায়ন করিতে) পারেন না।

উপসদের তিন দেবতা, অগ্নি, সোম ও বিষ্ণু, ইহাদের প্রত্যেকের উদ্দেশে আশ্রাবণ পূর্ব্বক আহুতিদানের জন্ম আহবনীয়াগ্নির দক্ষিণে গমন নিষিদ্ধ হইল। একবার গিয়া দেখানে স্থির হইয়া তিন দেবতার উদ্দেশে আশ্রাবণ করিলেই যজ্ঞ সিদ্ধ হইবে।

অনস্তর ন্যোমাপ্যায়নের প্রস্তাব—"তদাহু:.....বৃত্তমহন্"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এ বিষয়ে বলেন—রাজা সোমের সমীপে যে [ ভ্রান্নপ্ত কর্ম ] অনুষ্ঠিত হয়, এবং উহা যে তাঁহার (সোমের) নিকটে য়তদারা (আজ্যম্পর্শ দারা) বিজু দ্বারাই ইন্দ্র ব্রতকে হত্যা করিয়াছিলেন।

শাথান্তরেও ঐরপ সোমের নিকটে তান্নপ্ত বিধান আছে। ° ঐ জুর কর্ম পরিহারের উপায় বিধান—"তদ যন্ · · · · · বর্দ্ধয়স্তোব"

<sup>(</sup>১) কোন দেবতার উদ্দেশে আঞ্জিদানের সময় অধ্বয়া উত্তর হইতে আহবনীয়ের দক্ষিণে গমন করেন ও সেইগানে থাকিয়া 'ও প্রাবয়' এই বাকা উচ্চারণ করেন। ইহার নাম আশ্রাবণ। আগ্রীধুনামক ক্ষিক ভোষার প্রভাৱরে "অক্ত প্রোষ্ট্" বেলেন।

<sup>(</sup>२) তান্নপ্ত দেখ; পৃঃ ৮৬; তান্নপ্তের পর সোমাপ্যায়ন ও নিছবামুষ্ঠান।

<sup>(</sup>৩) '<sup>\*</sup>যুতং থলু বৈ দেবা ব্জ্ঞা সোমসম্মন্ অন্তিক্ষিব থলু বা **অভ্যৈতক্তরন্তি** য**ভান্**নপ্তেণ চর**ভি**।"

যেহেতু সেই জুর কর্ম ইহার (সোমের) সমাপে অনুষ্ঠিত হয়, সেই হেতু এই পিশ্চাহ্নজ্জ-মন্ত্রযুক্ত অনুষ্ঠান বারা ইহাকে আপ্যায়িত (জলপ্রোক্ষণ দারা শান্ত) করা হয় ও অনন্তর ই হাকে সমৃদ্ধ করা হয়। [মন্ত্র যথা] হে দেব সোম, একধনবিৎ ( এক সোমই বাঁহার ধন সেই ) ইন্ত্রের জন্ম তোমার অংশু (অবয়ব) বন্ধিত হউক; তোমার জন্ম ইন্দ্র বিদ্ধিত হউন; ইন্দ্রের জন্ম তুমি বন্ধিত হও; বন্ধুস্বরূপ আমাদিগকে মঙ্গল দারা ও মেধা দারা বন্ধিত কর। হে দেব সোম, তোমার স্বস্থি (মঙ্গল) হউক; শেষ-ঋক্যুক্ত স্থত্যা (অগ্নিষ্টোম যজ্জের শেষে সোমাভিষব) প্রাপ্ত হও। এই মন্ত্রনারা [ সোম ] রাজার আপ্যায়ন (জলপ্রোক্ষণ দারা তৃপ্তি বিধান) হয়।

তৎপরে যজ্ঞমান ও ঋত্বিক্গণ বেদির উপর প্রস্তর নামক কুশমুষ্টিতে উভন্ন হস্ত রাথিয়া ভাবাপৃথিবীকে নমস্কার করেন; ইহার নাম নিহ্নব। নিহ্নব মস্ত্র— "ভাবাপৃণিব্যোঃ-----বর্দ্ধয়স্তোব"

এই যে রাজা সোম, ইনি তোঃ ও পৃথিবীর গর্ভ; এই জন্য অভ্যুদয়দাতা তুমি অন্মের জন্য ও সোভাগ্যের জন্য ধন প্রদান কর; অভ্যুদয়দাতা তুমি অন্য (ফলও) প্রদান কর; সত্যই ঋতবাদীদিগকে (সত্যবাদীদিগকে) প্রণাম; ছ্যুলোককে প্রণাম, পৃথিবীকে প্রণাম। এই মন্ত্র দ্বারা প্রস্তরে (প্রস্তরনামক কুশ-গুচ্ছে) যে নিহুব করা হয়, তাহাতে ছ্যুলোকদ্বারা ও পৃথিবী দ্বারা তাঁহাকেই (সোমকেই) প্রণাম করা হয়; অপিচ [ এতদ্বারা ] তাঁহাদিগকেও (ভাবাপৃথিবীকেও) বর্দ্ধন করা হয়।

# প্ৰথম অধ্যায়

## প্রথম থণ্ড

#### লোমত্রান্য

পূর্বাংগারে প্রবর্ণ্যের অভিষ্ঠব, উপসং, ভাদ্নপ্ত্র, সোমাপ্যায়ন, নিহ্নব ও ব্রতোপায়ন অভ্যান কথিত হইয়াছে। এক্ষণে সোমক্রয়ের প্রস্তাব; ভবিষয়ে আখ্যায়িকা—"সোমো বৈ·····অক্রীণন্"

রাজা সোম গন্ধবিগণের নিকটে ছিলেন। তাঁহার বিষয়ে দেবগণ ও ঋষিগণ চিন্তা করিলেন, এই রাজা সোম কিরূপে আমাদের নিকট আসিবেন। [তখন] সেই বাগ্দেবী বাক্ (দেবী) বলিলেন, গন্ধবেরা স্ত্রীকামুক; আমাকেই স্ত্রী করিয়া [সোমের] মূল্যস্থরূপ কর। দেবগণ কহিলেন, না, তোমাকে ছাড়িয়া আমরা কিরূপে থাকিব। তিনি (বাগ্দেবী) বলিলেন, আমাদারা সোমকে ] ক্রেয় কর; যখনই তোমাদের আমাকে প্রয়োজন হইবে, তখনই আমি তোমাদের নিকট পুনরায় আগত হইব। তাহাই হউক বলিয়া [দেবগণ] মহতী নগ্ধ-(উলঙ্গ)-রূপ ধারিণী সেই [বাগ্দেবী] ছারা রাজা সোমকে ক্রেয় করিয়াছিলেন।

লোমক্রের বিধান "ভাষ্----ক্রীণক্তি"

<sup>(</sup>১) ,নগ্ন পৰে, বাগ্দেৰী বালিকাক্ষপ ধরিজেন, ইহাই বুঝাইতেছে। বথা শাথাস্তরে "ছে বেবা অক্রেযম্ শ্রীকামা বৈ পদ্ধর্কাঃ দ্রিয়া নিজুীপাষেতি। তে বাচং শ্লিক্সমকহারনীং কৃষা তর বিশ্বমীণন্।"

তাঁহার (বালিকা বাগ্দেবীর) অমুকরণে অস্কন্ন (পুংদং-সর্গরহিত) বৎসতরীকে (ছোট গাভীকে) সোমের মূল্য করা হয়, ও তদ্বারা রাজা সোমকে ক্রয় করা হয়

সেই বাছুরের পুনগ্রহণ—"তাং……আগচ্ছৎ"

তাহাকে (বৎসতরীকে) পুনরায় ক্রয় করিবে; কেন না তিনি (বাগ্দেবী) পুনরায় তাঁহাদের (দেবগণের) নিকট আসিয়াছিলেন। সোমক্রয়ের পর অগ্নিপ্রণয়নের পূর্ব্বে অমুচ্চ স্বরে মন্ত্রপাঠ কর্ত্ব্য— "তন্ত্রাৎ……আগচ্ছতি।"

সেই জন্ম রাজা সোমের ক্রয়ের পর উপাংশু বাক্য দ্বারা (অমুচ্চস্বরে মন্ত্রপাঠ দ্বারা) অমুষ্ঠান করিবে; কেন না তথন বাগ্দেবী গন্ধর্বিদিগের নিকট থাকেন, এবং তিনি অগ্নিপ্রণয়নের সময় পুনরায় (ফিরিয়া) আসেন।

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### অগ্নিপ্রণয়ন

व्यक्ति श्राचित्र देश मञ्ज '—"व्यक्त राज्य स्वर्गाः"

অধ্বর্য [ হোতাকে ] বলিবেন, প্রণীয়মান অগ্নির অসুকূল
মন্ত্র পাঠ কর।

হোতৃপাঠ্য মন্ত্র—"প্রদেবং · · অ্তুরুরাং"

"প্রদেশং দেব্যা ধিয়া ভরতা জাতবেদসম্। হব্যা নো

( > ) অন্নি এভক্ষৰ প্ৰালিনন্ধশশালার আহ্বন্ধীয় মধ্যে অবস্থিত ভিলেন। জীছাকে উল্লয় বেৰিতে আনমনের আম অগ্নিপ্রধান। প্রাচীনবংশে ইউকৈর্ম ও উল্লয় বেনিতে পশুকাল ও সোম-নাপ অসুষ্ঠিত হয়। বক্ষদাসুষক্। " এই গায়ত্রী ঋক্ ব্রাহ্মণ [ যজমানের পক্ষে ] হোতা পাঠ করিবেন।

ঐ থাকের অর্থ — [ হে ঋত্বিক্গণ ], দেব জাতবেদাকে (অগ্নিকে ) তাঁহার স্বরূপ প্রকাশক বৃদ্ধিরা [উত্তরবেদি-অভিমুখে] লট্মা চল ; তিনি উত্তর-বেদিতে অবস্থিত হইয়া আমাদের হব্যসকল [ দেবগণের নিকট ] বহন করুন। ঐ মন্ত্রের ছল্দ গায়ত্রী; যজমান ত্রাহ্মণ হইলে এই মন্ত্র পাঠ করিবে। ঐ মন্ত্রের প্রবোজ্যতা "গায়ত্রো বৈ · · · · · সমর্ময়ত্রত"

ব্রাহ্মণ গায়ত্রীর সম্বন্ধযুক্ত; [এবং] গায়ত্রীই তেজ ও ব্রহ্মবর্জস; এই হেতু ঐ সন্ত্রবারা ইহাকে (যজমানকে) তেজ ও ব্রহ্মবর্জস দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

ক্ষত্রিয় বজমানপক্ষে মপ্ত—"ইমং ···· অমুক্রয়াং"

"ইমং মহে বিদথ্যায় শূষম্" এই ত্রিফ্রুপ্টি রাজন্ম (ক্ষত্রিয়) পক্ষে পাঠ করিবে।

মন্ত্রের প্রযোজ্যতা—"ত্রৈষ্ট্রুভো……সমদ্ধয়তি"

রাজন্ম ত্রিন্টালের সম্বন্ধযুক্ত; ত্রিন্টাপাই ওজঃ, ইন্দ্রিয় ও বীর্যাস্থরূপ; এইহেতু এতদ্বারা ইহাকে ওজোদ্বারা ও ইন্দ্রিয় দ্বারা ও বীর্যাদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

ঐ মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণের প্রণোজ্যতা "শর্ষংক্রত্বঃ .....গময়তি"

"শশৎকৃষ ঈড্যায় প্রজভ্রুঃ"—এই মন্ত্র আপনার [আত্মীয় স্বজন] মধ্যে তাঁহাকে (নত্তিয় যজমানকে) শ্রেষ্ঠতা পাওয়ায়।

প্রথম চুই চরণের অর্থ—স্থথোংপাদক অগ্নিকে মহৎ লাভের জন্ম বছবার পূজনীয় যজমানের পক্ষ হইতে (উত্তর বেদিতে) আনা হইয়াছিল। এ স্থলে দিতীা চরণে যজমানের "শশৎকৃত্ব ঈড়াং" (বহুশং পূজনীয়) বিশেষণ থাকায় যজমানের শ্রেষ্ঠতা প্রতিপাদিত হইল। ঐ ঋকের শেষ চুই চরণের প্রযোজ্যতা—

<sup>(2) &</sup>gt;-129612 (9) 918813

"গৃণোভু নো দম্যেভিরনীকৈঃ শৃণোত্বগ্নিঃ দিব্যৈরজস্রঃ" এই মস্ত্রের পাঠ দ্বারা, যে ইহা জানে, তাহার জরা (বার্দ্ধক্য) পর্যান্ত [অগ্নি] সেখানে (তাঁহার গৃহে) অজস্র (নিরন্তর) দীপ্ত থাকেন।

ছই চরণের অর্থ—দম্য (গৃহযোগ্য অর্থাৎ যজমানের গৃহরক্ষার্থ স্থাপিত) সৈন্তগণের সহিত অগ্নি আমাদিগকে (আমাদের স্তবস্তুতি) শ্রবণ করুন; দিব্য (দেবলোকযোগ্য) সৈন্তোর সহিত অজস্র (নিরস্তর) শ্রবণ করুন। অগ্নিকে ঐকরপ প্রার্থনা করায় তিনি যজমানের গৃহে স্থির থাকেন।

বৈশ্যবন্ধমান পক্ষে মন্ত্র—"অয়মিহ·····অনুক্রয়াৎ"

"অয়মিহ প্রথমো ধায়ি ধাতৃভিঃ" ওই জগতীকে বৈশ্যের পক্ষে পাঠ করিবে।

তাহার প্রযোজ্যতা — "জাগতো বৈ ----- সমর্দ্ধয়তি"

বৈশ্য জগতীর সম্বন্ধযুক্ত, এবং পশুগণ জগতীর সম্বন্ধ যুক্ত ; এই হেতু এতদ্বারা ইহাকে পশুদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। ক্রমন্ত্রের চতুর্থপাদের প্রযোজ্যতা—"বনেযু: · · · সমৃদ্ধম্"

"বনেষু চিত্রং বিশ্বং বিশে বিশে" এই চরণ অভিরূপ এবং যাহা যজে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

বৈশ্যবাচক বিশ্ শব্দ ছইবার থাকায় বৈশ্যপক্ষে অন্তক্ল হইল। তৎপরে বিভিন্ন জাতির অন্তক্ল প্রথম ঋক্ বিধানের পর সকল জাতির অন্তক্ল দ্বিতীয় ঋক্ বিধান—

"অয়মু ষ্য প্র দেবযুঃ" ওই অনুষ্টুভে বাক্য ত্যাগ করিবে।

সোমক্রমের সময় বাক্যকে ( মন্ত্রকে ) উপাংশু পাঠের বা লুকাইবার ব্যবস্থা

<sup>(8) 81913</sup> 

<sup>(</sup> e ) পশুর সহিত জগতীর সম্বন্ধ পূর্বেদেখ।

<sup>( 4 ) 3.139610</sup> 

ब्बेसाहिन। अभन विशिष्यत्मतः नमत नान्तर्दक व्यक्ति हिन्द्रात्व वाह्य वाह्य व्यक्तित व्यक्तित व्यक्तित व्यक्तित

এ বিষয়ে ঐ মন্ত্রের প্রযোক্ষ্যতা—"বাশ্বা-····বিস্প্পতে"

অসুক্তুপ্ই বাক্ (বাক্য); এতদ্বারা [ অসুক্তুভ্রূপী ] বাক্যেই [উপাংশু রক্ষিত] বাক্যকে ত্যাগ করা হয়।

ঐ মন্ত্রের প্রথমচরণের প্রথমাংশের প্রযোজ্যতা—"অরমু-····প্রক্রছে"

"অয়মু ষ্য" এই যে বলা হয়, ইহাতে যে পূর্বে গন্ধর্বগণের : নিকটে ছিল, সেই আমি [দেবগণের নিকট] আসিয়াছি, এই অর্থ দারা সেই বাক্ [দেবতারই] উল্লেখ হয়।

তৃতীয় ঋকের বিধান "অন্নমগ্নিঃ ···· উরুষ্যতি''

"অয়মগ্রিরুরুষ্যতি" ' এই মন্ত্রে এই বিশীয়মান] স্থামিই [ষজমানকে] রক্ষা করেন, ইহা বলা হয়।

উক্সাভি অর্থে রক্ষতি। মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণের প্রধোন্যান্তা শ্বাস্থ্যাদিন...•••
দ্বান্তি''

"অমৃতাদিব জন্মনঃ" এডদারা এই যজমানে অমৃতত্ব (অমরতা বা দেবত্ব) স্থাপন করা হয়:।

্মারের বিভীয়ার্দ্ধের জাৎপর্ব্য — <sup>অ</sup>সহসন্তিৎ ···· যদগ্রিং

"প্রহ্পশ্চিৎ সহীয়ান্ দেবো জীবাতবে ক্লভঃ" এত দোরা এই যে অগ্লি, এই দেবকেই জীবনের ঔষধন্বরূপ করা হইল।

প্রি মন্ত্রজাগের অর্থ—দেবকে ( জারিকে ) জামাদের জীবনের ঔষবার্থ প্রবদ হইতেও প্রবদ করা হইয়াছে।

ः ठर्भ अस् — "रेजायाना -----वाजिः"

"रेष्ट्रायाद्या शरम बद्धः बाष्ट्रा शृथिना। व्यथि" <sup>१</sup> अहे -यस्य अहे

<sup>( 4 ) 3-139618 ( 4 ) 914818</sup> 

যে উত্তরবেদির [ অন্তর্গত ] নাভি [ নামক স্থান ], তাহাকেই ইড়ার ( গাভীর ) পদ ( স্থান ) বদা হইল।

ঐ মন্ত্রাংশের ঐ অর্থ—[হে অগ্নি] ইড়ার পদ ( গাভীর স্থান ) স্বরূপ পৃথিবীর ( ভূমিস্থানের ) পূর্বে নাভিনামক স্থানে তোমাকে [ স্থাপন করি ]। সোমক্রেরণী গাভীর পদধূলি ঐ স্থানে দেওয়া হয়, তজ্জ্ঞ গাভীর পদ বলা হইল।

**ভূতী**য় চরণের প্রশংসা—"ক্বাতবেদো—ভবস্কি"

"জাতবেদো নিধীমহি" এই মন্ত্রধারা ইঁহাকে (প্রশীয়মাম লাভবেদা অগ্নিকে) [উত্তর বেদির নাভিতে] নিধান (স্থাপন) করা হয়।

চতুর্থচরণের প্রযোজ্যতা—"অগ্নে··ভবতি''

"অমে হব্যায় বোঢ়বে" এতদ্বারা [অমি] হব্যবহনে উন্মত হন।

পঞ্চন ঋকের পূর্বাদ্ধ—"অন্মে বিশ্বেডিঃ···আলাদয়তি"

"অগ্নে বিশ্বেভিঃ স্বনীক দেবৈরূর্ণাবন্তং প্রথমঃ সীদ যোনিম্" এতদ্বারা বিশ্বদেবগণ সহ ইহাকে (অগ্নিকে) [সেই নাভি নামক স্থানে] স্থাপিত করা হয়।

ঐ মন্ত্রাংশের অর্থ ে স্বনীক (শোভনসৈত্তযুক্ত ) অগ্নি, বিশ্বদেবগণের সহিত্ত প্রথম ( প্রধান ) হইয়া উর্ণাযুক্ত স্থানে ( মেষলোকযুক্ত নাভিস্থানে ) অধিষ্ঠিত হও। ভূতীয় ও চতুর্থ চরণের প্রযোজ্যতা "কুলায়িনং অ্প্রতিষ্ঠাপন্নতি"

"কুলায়িনং য়তবন্তং সবিত্রে" এই (তৃতীয় চরণ) দারা এই যে সকল পিতৃদারু-(থদিরর্ক্ষ)-নির্মিত পরিধি, গুণ্গুল, উর্ণা (মেষলোম) এবং স্থগন্ধি তৃণ (গ্রাথস্), এই সকলকেই যক্তে

<sup>(</sup> ৯ ) প্রাচীনবংশের পূর্ব্বদিকে উত্তর বেদি। ঐ উত্তর বেদির অন্তর্গত নাঞ্চি নায়ক ছানে স্কুশ আন্ত্রীপ করিরা ভন্নপরি আহবনীয় হইডে আনীত অগ্নিকে স্থাপন করা হর।

<sup>( &</sup>gt; ) 4|26|24

কুলায়-(পক্ষীর বাস জন্ম নির্মিত নীড়)-স্বরূপ করা হয়। এবং "যজ্ঞং নয় যজমানায় সাধু" এই (চতুর্থচরণ) দ্বারা যজ্ঞকেই সেখানে সরলভাবে স্থাপন করা হয়।

উভয় চরণের অর্থ—সবিতা ( প্রেরক অর্থাৎ যজ্ঞের অমুষ্ঠাতা ) যজমানের জন্ত কুলায়যুক্ত ও দ্বতযুক্ত যজ্ঞকে সাধুভাবে আনয়ন ( সম্পাদন ) কর । এস্থলে যজ্ঞকে কুলায়যুক্ত বলা হইয়াছে। পক্ষী কাষ্ঠতৃণাদি আহরণ করিয়া কুলায় নির্মাণ করে। উত্তরবেদির নাভিতেও কাষ্ঠনির্মিত পরিধি, তৃণ, মেষলোমাদি আন্তীর্ণ করায় উহা যজ্ঞরূপী অগ্নির কুলায়স্বরূপ হইল। অগ্নিকে ঐ থানে স্থাপন করায় ঐ মন্ত্রের সার্থকতা। আহবনীয় স্থানে রক্ষিত কাষ্ঠথণ্ডের নাম পরিধি।

ষষ্ঠ ঋকের প্রথম চরণ—"সীদ হোতঃ…নাভিঃ"

"সীদ হোতঃ স্ব উ লোকে চিকিম্বান্" এম্বলে অগ্নিই দেবগণের হোতা, এবং এই যে উত্তর বেদির নাভি, ইহাই তাঁহার স্ব (স্বকীয়) লোক (স্থান)।

মন্ত্রাংশের অর্থ, অহে হোতা ( অগ্নি ), বিজ্ঞানৰান্ তুমি স্বকীয় লোকে অব-স্থান কর।

দ্বিতীয় চরণের যজ্ঞ শব্দের তাৎপর্য্য—"সাদয়া···আশাস্তে"

"সাদয়া যজ্ঞং স্থকৃতস্থ যোনো" এই চরণে যজমানই যজ্ঞ; যজমানের জন্মই এই আশীষ প্রার্থনা হয়।

ঐ চরণের অর্থ—যজ্ঞকে ( যজমানকে ) স্থক্কতগণের (পুণ্যকর্ম্মাদের ) যোনিতে ( স্থানে ) স্থাপন কর।

মন্ত্রের উত্তরার্দ্ধে বয়ঃ শব্দের তাৎপর্য্য …"দেবাবী: দধাতি"

"দেবাবীদে বান্ হবিষা যজাস্তগ্নে রহদ্যজমানে বয়োধাঃ" এন্থলে প্রাণই বয়ঃ [ শব্দের লক্ষ্য ]; এতদ্বারা যজমানে প্রাণ-কেই স্থাপন করা হয়।

<sup>(</sup> २२ ) जारकाष्ट

উহার অর্থ—হে দেবপ্রিয় অগ্নি, তুমি দেবগণকে হবিঃ দারা ফলন কর, এবং ফলমানে অধিকপরিমাণে বয়ঃ (প্রাণ) আধান (স্থাপন) কর।

সপ্তম ঋকের প্রথম চরণ—"নি হোতা…নাভিঃ"

"নি হোতা হোত্যদনে বিদানঃ" এন্থলে অগ্নিই দেব-গণের হোতা; এবং এই যে উত্তরবোদর নাভি, ইহাই তাঁহার হোতৃ-সদন ( হোতার বাসস্থান )।

- দ্বিতীয় চরণের "অসদং" পদের অর্থ—

"ত্বেষো দীদিবাং অসদৎ স্থদক্ষঃ" এতদ্বারা সেই (অগ্নি) তখন (প্রণয়নকালে) [উত্তর বেদির নাভিতে] আসম (উপ-স্থিত) হন।

উভয় চরণের অর্থ (স্বয়ং) দীপ্তিমান্ ও (অন্তের) দীপক, স্থদক, হোতা (অগ্নি) হোভূদদনে (আপনার বাদস্থানে অর্থাৎ উত্তরবেদির নাভিত্তে) আদর হন।

তৃতীয় চরণে বসিষ্ঠ শব্দের অর্থ—"অদক্ষত্রত· বসিষ্ঠঃ"

"অদৰূত্ৰতপ্ৰমতিৰ্বসিষ্ঠঃ" এম্বলে অগ্নিই দেবগণের বসিষ্ঠ (উৎকৃষ্ট বাসস্থান)।

আদর (হিংসারহিত) ব্রতে (কর্মো) বাঁহার মতি আছে, এবং বিনি বসিষ্ঠ— এই ছুইটি পূর্ব্বোক্ত অগ্নির বিশেষণ। বসিষ্ঠ শব্দের ব্যুৎপত্তিগত অর্থ [দেবগণের] উৎক্লষ্ট বাসস্থান।

চতুর্থ চরণের ব্যাখ্যা—"সহস্রম্ভরঃ ···বিহরস্তি"

"সহস্রম্ভরঃ শুচিজিহো অগ্নিঃ" এম্বলে ইনি (অগ্নি) এক হইলেও [ ঋত্বিকেরা ] ইহাকে বহুন্থলে (বহু ধিষ্ণ্যে) লইয়া যায়, ইহাই তাঁহার দহস্রম্ভরতা (সহস্রম্পধারিতা)।

<sup>( &</sup>gt;७) विका नरमत्र वर्ष अग्निशान ।

ভার্টিজিহব ও সহস্রভার এ ছইটিও অগ্নির বিশেষণ। জন্মি এক হইন্টেভ বছ-বিষয়ে নীরমান হওয়ায় সহস্ররূপধর।

এই জ্ঞানের প্রশংসা—'প্র হ· বেদ''

যে ইহা জানে, সে সহত্রসংখ্যক পুষ্টি (গোহ্মকর্ণাদি ধনের লাভ ) প্রাপ্ত হয়।

षष्ठेम श्रक् विधान — "षः ... পরিদধাতি"

''ত্বং দূতন্তমূ নঃ পরস্পা"' এই শেষ ঋক্ বার্ক [ অমি-প্রণয়ন ] সমাপ্ত করা হয়।

অবশিষ্ট তিন চরণ উল্লেখপূর্বক মন্তের প্রশংসা—"বং ক্স--- ভূকতে"

"ত্বং বস্ত আ ব্যক্ত প্রণেতা। অগ্রে তোকক্ত নন্তনে ভদ্নামপ্রযুদ্দশীগুদ্ বোধি গোপা" এই ছলে অগ্রিই দেবগণের গোপা (রক্ষক); এতদ্বারা অগ্রিকেই সকলের জন্ত, আপনার জন্ত ও যজমানের জন্ত, রক্ষাকর্তা করা হয়। যেখানে ইহা জানিয়া এই মন্ত্রে [অগ্রিপ্রণয়ন] সমাপ্ত করা হয়, [সেখানে] সংবৎসরব্যাপী স্বস্তি (মঙ্গল সম্পাদন) করা হয়,

ঞ সমগ্র থাকের অর্থ—হে অগ্নি, তুমি [ দেবগণের ] দৃত , তুমিই আমাদের পালরিতা ; হে ব্যভ ( শ্রেষ্ঠ ), তুমি সর্ব্বিত নিবাসহেতু ও [ কর্ম্মে ] প্রেরক ; আমাদের অপত্যের ও শরীরের বিস্তার বিষয়ে অপ্রমন্ত হইয়া এবং প্রকাশক ও গোপা (রক্ষক ) হইয়া প্রবৃদ্ধ থাক।

অগ্নিপ্রণয়নে বিহিত ঋক্ সংখ্যার প্রশংসা—"তা এডা:···অভিবদতি"

এই সেই আটটি রূপসমূদ্ধ ঋক্ পাঠ করিবে। [ যেহেছু ] যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ; কেননা ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

প্রথম ও শেষ ঝকের তিনবার আর্ডি বিধান…"তাসাং—অবিশ্রংসায়"

প্রাহাদের মধ্যে প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করিবে। [তাহা হইলে] তাহারা বাদশটি হইবে। বাদশ মাসেই সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি; যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আয়তন (আগ্রয়), তাহাদের (সেই ঋক্ সকলের) বারা বর্দ্ধিত হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; এতবারা স্থিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম ও শিথিলতা নিরারণের জন্ম [রক্ষুরুনী] যজের [জ্ঞান প্রান্তে] গ্রন্থি বন্ধন করা হয়।

#### হমিৰ্দান প্ৰমৰ্ত্তন

অংপমে আর্থিন প্রবর্ত্তন কর্মের প্রৈয় মন্ত্র — "হবির্ধানাজ্যাং অধুর্ধাঃ"

অধ্বয়ু ( হোভাতেক ] অলেন — প্রোক্তমাণ ( উত্তর রেনির্ব্ধ আজিমুখে নীয়ামান ) হবির্ধানদ্বয়ের অমুকৃল মন্ত্র পাঠ কর।
হোতৃপাঠ্য প্রথম থক্ — "যুক্তে নিরয়তি"

"যুক্তে বাং ব্রেক্স পূর্ব্যং নমোভিঃ" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়, কেন না এই যে ছবিধানদয়, দেবগণ উহাকে প্রক্ষাধারা (প্রাক্ষাণ দারা) যুক্ত করিয়াছিলেন ; একদারা (ঐ মন্ত্রপাঠে) স্ক্রক্ষাদারাই ছবিধানদয় যুক্ত হয়, এবং প্রক্ষাযুক্ত [কর্ম্ম ] বিনষ্ট হয় সা।

<sup>( ) )</sup> হবিধান শব্দের অর্থ বাহাতে হবিঃ সোম ও আন্তান্ত হব্য রাখা বার। ছুইখানি শক্টে সোম চাপাইরা শক্তি" বারা ঢাকিরা প্রাচীন বংশ হক্তে উত্তর বেলিতে লইরা বাওরা হর। বী শক্টবরের-নাম হবিধান ও ঐ শক্ট বহন ক্রিয়া হবিধান প্রবর্তন।

<sup>(2) 3-13013</sup> 

(ঐ মন্ত্রপাঠে) ব্রহ্মধারাই হবিধানদ্য যুক্ত হয়, এবং ব্রহ্মযুক্ত [কর্মা] বিনষ্ট হয় না।

দ্বিতীয় তৃতীয় ও চতুর্থ শক্—"প্রেতাং…অস্বাহ"

"প্রেতাং যজ্ঞস্থ শংভূবা" ইত্যাদি তিনটি ভাবাপৃথিবীর ঋকু পাঠ করিবে।

উহার মধ্যে দিতীয় ঋকে "ছাবা নঃ পৃথিবী ইমম্' এই বচন থাকায় ঐ তিন ঋকের ছাবাপৃথিবী দেবতা।

ঐ তিন ঝকের এইস্থলে প্রযোজ্যতা প্রদর্শন — "তদাহঃ ... অম্বাহ"

এ বিষয়ে [আপত্তি] বলা হয়,—যখন, প্রোহ্নমাণ হবির্ধানছয়ের অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর, এই [প্রেষ মন্ত্র] বলা হইল, তখন
[ হবির্ধানের অনুকূল মন্ত্রের পরিবর্ত্তে ] ভাবাপৃথিবীর ঋক্
তিনটি কেন পাঠ হয়? [উত্তর], ভোঃ এবং পৃথিবীই দেবগণের
হবির্ধান ছিলেন, তাঁহারাই অভাপি হবির্ধান আছেন;
কেন না [লোকে] এই যে কিছু হবিঃ [দেওয়া হয়],
ভাহা সমস্তই তাঁহাদের (ভোঃ ও পৃথিবীর) মধ্যেই বর্ত্তমান
আছে; এইজন্ম ভাবাপৃথিবীর ঋক্ তিনটিই পাঠ করা হয়।
পঞ্চম ঋক—"যমে ইব ……ইতঃ"

"যমে ইম যতমানে যদৈতম্" এই মন্ত্র পাঠে ইহারা (শকটদ্বয়) পরস্পার সদৃশ যমজ কন্যাদ্বয়ের মত [একই কর্ম্মের উদ্দেশে] যত্নপূর্ববক চলিতে থাকে।

দ্বিতীয় চরণের ব্যাখ্যা "প্র বাং…প্রভয়ন্তি"

"প্র বাং ভরশাসুষা দেবয়ন্তঃ" এই বাক্য দারা দেবযজনেচ্ছু মানুষেরা এতদ্বয়কে (শকটদ্বয়কে ) আনয়ন করে।

<sup>500(10 (8)</sup> CF-6(1815 (0)

তৃতীয় ও চতুর্থ চরণের ব্যাখ্যা--"আসীনতং অচীক্>পং"

"আসীদতং স্বয়ু লোকং বিদানে স্বাসম্থে ভবতমিন্দবে নঃ" এ স্থলে সোমই রাজা ইন্দু; এতদ্বারা রাজা সোমেরই অবস্থানের জন্ম এই শিকট-] দ্বর কল্লিত হয়।

সমস্ত ঋকের অর্থ—যে হেতু ইহারা ( এই শক্ট্রয় ) যমক্স ক্সান্থ্যের মন্ত [ জ্বগতের উপকারের জন্ম ] যত্ন করিতে করিতে আসিরাছেন, সেই নিমিত্ত হে হবির্ধান শক্ট্রয়, দেবযজনেচছু মান্ত্যেরা তোমাদিগকে আনিরাছেন। তোমরা স্বকীয় বাসস্থান জানিয়া সেইথানে অবস্থান কর ও আমাদের ইন্দ্র ( সোমের ) জন্ম স্থাোভন আসনে অবস্থিত হও।

ষষ্ঠ ঋকৃ—"অধি দ্বয়োঃ নিধীয়তে"

"অধি দ্বয়োরদধা উক্থ্যং বচঃ" ' এই বাক্য দ্বারা ছুইখানি [ ছদির ] উপরে ভৃতীয় ছদিঃ স্থাপন করা হয়। "

ঐ চরণের "উকথাং বচঃ'' পদের প্রযোজ্যতা—"উক্থাং বচঃ…সমর্দ্ধয়তি"

"উক্থ্যং বচঃ" এই যাহা বলা হইল, এন্থলে 'উক্থ্যং বচঃ' অর্থে যজ্ঞিয় কর্মা; এতদ্যারা যজ্ঞকেই সমৃদ্ধ করা হয়।

উক্থ্য-শব্দের অর্থ উক্থ্যশস্ত্র নামক মন্ত্র। উক্থ্যবচঃ অর্থে সেই শক্তপাঠরূপ অন্তর্গান।

দ্বিতীয় ও তৃতীয় চরণ—"যতক্ষচা···শময়তি"

"যতব্ৰুচা মিথুনা যা সপৰ্য্যতঃ। অসংযত্তো ব্ৰতে তে ক্ষেতি পুষ্যতি" এম্খলে [ ব্ৰতপদের ] পূৰ্ব্বে যে যত্ত-[ শব্দ ]-যুক্ত পদ ( যুদ্ধবাচক অতএব ক্ৰুৱতাবাচক 'সংযক্ত' পদ)

<sup>(4)</sup> SIROLO !

<sup>(</sup>৬) ছবিধ'ান শকটের উপরে সোম রাখিবার জস্ত গৃহাকার আচ্ছাদন দেওরা হর, তাহার নাম ছদি:। এইরূপ ছুইথানি ছদি: ত্বাপন করিরা ভাহার উপর জার একথানি ভূতীর ছদি: ত্বাপন করিতে হয়।

আছে, তাহাকে এইবাক্যে ('অসংযত্তঃ পুষ্যতি' এই বচন প্রয়োগে ) শান্তি দারাই শান্ত করা হয়।

চতুর্থ চরণের ব্যাখ্যা—"ভদ্রা---আশাস্তে"

''ভদ্ৰা শক্তিৰ্যজমানায় স্বন্ধতে" এডদ্বারা আশিষ প্রার্থনা করা হয়।

সমস্ত ঋকের অর্থ-তুইথানি (ছদির) উপরে যে (তৃতীয় ছদি ) রাথা হয়, ইহা উক্থ্যবাকা সদৃশ (ফলদায়ক); [ এইরূপে ছদিস্থাপন হইলে ] হবিধানদ্বয় [বিবাহের পর ] ক্রতহোম (স্ত্রী-পুরুষ) মিণুনের মত পুজিত হয়। [হে ই<del>স্ত্র</del>] অসংযন্ত (অক্র) [অধ্বর্যু] তোমার ব্রতে (কর্মো) নিযুক্ত থাকিয়া পুঞ্ হন। সোমাভিষবকারী যজমানের ভদ্র (কল্যাণরূপ) শক্তি হউক।

সপ্তম ঋক—"বিখা অশ্বাহ" 1

"বিশ্বা রূপাণি প্রতিমুঞ্চতে কবিঃ" এই বিশ্বরূপ ঋক্ পাঠ করিবে।

বিশ্ব ও রূপ এই ছই শব্দ থাকায় ঐ ঋক্ বিশ্বরূপ হইল। ঐ ঋক্ পাঠকালে হোতার কর্ত্তব্য—"স...অমুক্রয়াৎ"

তিনি (হোতা) ররাটীর প্রতি দৃষ্টি রাখিয়া উহা পাঠ করিবেন।

इविधीन-मध्यत्भत्र श्रृक्षेषादत द्य कूर्णंत्र माला दिश्या दय, जाहात्र नाम तताजी । তিষ্বিয়ে এই মন্ত্রের উপযোগিতা—"বিশ্বমিব…ইব চ"

ররাটীর রূপ শুক্লেরও মত, কুফেরও মত,[অতএব] উহার বিশ্ব (বহু ) রূপ।

কুশমালার যে থানটা শুদ্ধ, দেথানটা সাদা ও যেথানটা অশুদ্ধ, দেথানটা কাল দেখাম, এইজন্ম উহার বছরূপত্ব। উহা জ্ঞানের প্রশংদা—"বিশ্বং রূপং.. অবাহ" যেখানে ইহাই জানিয়া এই ররাটীতে দৃষ্টি রাখিয়া ঐ মন্ত্র

পাঠ হয়, সেখানে আপনার জন্ম ও যজমানের জন্ম বিশ্ব (সকল) রূপ রক্ষা করা হয়।

অষ্টম ও শেষ ঋক্—"পরি ত্বা…পরিদধাডি"

"পরি তা গির্বণো গিরং" এই শেষ ঋক্ দারা [এই কর্মের অমুবচন পাঠ] সমাপ্ত করা হয়।

मगाপनের कानविधान—"म ... পরিদধ্যাৎ"

হবির্ধানদ্বয় যখনই [ স্বস্থানে স্থাপিত হইয়া ] সম্যক্রপে আচ্ছাদিত হইয়াছে, হোতা ইহা বুঝিতে পারিবেন, তখনই [ অনুবচন ] সমাপ্ত করিবেন।

ইহা জানার প্রশংসা "অনগ্রন্থাবুক: · · পরিদধাতি"

যে স্থলে এইরূপ জানিয়া হবির্ধানদ্বয় সম্যক্ আচ্ছাদিত হইলে ঐ মন্ত্র দ্বারা [অনুবচন] সমাপ্ত করা হয়, [সেস্থলে] হোতার এবং যজমানের ভার্য্যা (স্ত্রী) অনগ্ন (বস্ত্র দ্বারা আচ্ছাদিত) হইয়া থাকে।

সেই কাল কিরুপে জানিবে—"যজুষা…পরিশ্রয়ন্তি"

এই যে হবিধানদ্বয়, ইহারা যজুর্মন্ত দারা সম্যগাচ্ছাদিত হয়; এইজন্য এম্বলে যজুর্মন্ত দারাই [ অধ্বর্য্যগণ ] ইহা-দিগকে আচ্ছাদিত করেন ।

অধ্বর্য যজুর্ম ব্র প্রয়োগে আচ্ছাদন করিলে হোতা অন্তবচন-সমাপ্তির কাল হইয়াছে বুঝিবেন। পুনশ্চ কালবিধান—"তৌ এপরিদধ্যাৎ"

অধ্বর্য ও প্রতিপ্রস্থাত। ইহারা ছইজনে যখন উভয়দিকে মেথী স্থাপন করিবে, তখনই [হোতা অমুবচনপাঠ] সমাপ্ত করিবে।

<sup>(</sup>b) ১।১•।১२। (a) "विस्काः शृष्टंगिम" रेफः मः ७।२।a ।

শকটের ঈষার অগ্রভাগ স্থাপনের কাঠকে মেথী বলে। অধ্বর্তু দক্ষিণদিকের হবিধান শকটে ও প্রতিপ্রস্থাতা ( অধ্বর্তুর সহকারী) উত্তর দিকের শকটে মেথী স্থাপন করেন।

এই বিধান পূর্ব্বোক্ত বিধানের বিরোধী নছে। যথা—"অত্ত হি……ভবতঃ" এই সময়েই (মেথীস্থাপনকালেই) তাহারা (শকটন্বয়) সম্যক্রপে আচ্ছাদিত হয়।

উভয় অমুষ্ঠান এক সময়েই সম্পন্ন হওয়ায় সেই সময়েই অমুবচন সমাপ্ত করিবে। ঋক সংখ্যা প্রশংসা—"তা এতা·····অবিশ্রংসায়"।

এই দেই আটটি রপসমৃদ্ধ ঋক্ পাঠ করিবে; যাহা রপসমৃদ্ধ তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মানকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে। তাহাদের মধ্যে প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করিবে। [তাহা হইলে] তাহারা দ্বাদশটি হইবে। দ্বাদশ মাসেই সংবৎসর ও সংবৎসরই প্রজাপতি। যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আয়তন (আপ্রয়), সেই ঋক্সকলের দ্বারা সমৃদ্ধ হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; ইহাতে স্থিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম ও শিথিলতা নিবারণের জন্ম [রক্ষ্রপী] যজ্ঞের [উভয় প্রান্তে] গ্রন্থি বন্ধন হয়।

## চতুর্থ খণ্ড

#### অগ্নীষোমপ্রণয়ন

তদনস্তর অগ্নীবোমপ্রণয়নের ' প্রৈষ মন্ত্র "অগ্নীবোমাভ্যাং----- অধ্বর্য্য:"
অধ্বর্যু [ হোতাকে ] বলেন, প্রণীয়মান অগ্নির ও সোমের
অমুকূল মন্ত্র পাঠ কর।

হোতৃপাঠ্য প্রথম ঋক্—"সাবী: …..অস্বাহ"

সাবীর্হি দেব প্রথমায় পিত্রে বৈ তাই সাবিত্রী ঋক্ পাঠ করিবে।

এই ঋকের তৃতীয় চরণে "অম্মভ্যং সৰিতঃ" এই বচন থাকায় উহার দেবতা সবিতা। ঐ ঋক্ প্রয়োগের আপত্তিখণ্ডন—"তদাহঃ…অম্বাহ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, প্রণায়মান অগ্নির ও সোমের অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর, এই ( প্রৈষমন্ত্র ) যথন বলা ছইল, তখন সাবিত্রী ঋক্ কেন পাঠ করা হয় ? [ উত্তর ] সবিতাই প্রসবের [ যজ্ঞকর্ম্মে প্রেরণের ] প্রভু; সবিতৃ-প্রেরিত হইয়াই অগ্নি ও সোমকে প্রণয়ন করা হয়। সেই-জন্ম সাবিত্রী ঋক্ই পাঠ করিবে।

ষিতীয় ঋক—"প্ৰৈতু-····অশ্বাহ"

"প্রৈডু ত্রহ্মণস্পতিঃ" এই ত্রহ্মণস্পতি দেবতার ঋক্ পাঠ করিবে।

<sup>(&</sup>gt;) প্রাচীনবংশের ছারভাগে রক্ষিত আহবনীয় অগ্নি ছইতে অগ্নি গ্রহণ করিয়া আগ্নাপ্ত নামক থিকো লইয়া বাইতে হয়। সোমকেও সেই স্থান হইতে অগ্নিয় সহিত আলিয়া পরে হবির্ধান-বঙ্গে রাখিতে হয়। এই অনুষ্ঠানের নাম অগ্নীবোমপ্রণয়ন।

<sup>(</sup>२) व्याप, त्यो, ए, ३।>• व्यथक्तं त्रः १।>३।७ (७) >।३•।७।

এ বিষয়ে আপত্তিখণ্ডন—"তদাহঃ.....রিষ্যতি"

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, প্রণীয়মান জ্মির ও সোমের জ্মুকূল মন্ত্র পাঠ কর, এই (প্রৈষমন্ত্র) যখন বলা হইল, তখন কেন ব্রহ্মণস্পতির ঋক্ পাঠ করা হয় ? [উত্তর] রহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ); এতদ্বারা ব্রহ্মকেই (ব্রাহ্মণকেই) ইহাদের (জ্মির ও সোমের) সহিত পুরো-গামী করা হয়, এবং ব্রাহ্মণযুক্ত কর্ম বিন্ফ হয় না।

🗗 ঋকের দ্বিতীয় চরণের প্রশংসা—"প্র দেব্যেতু·····অন্বাহ"

"প্র দেব্যেতু সূনৃতা"—সূনৃতা (প্রিয়বচনরূপা) দেবী (বাগ্দেবী) [ ব্রহ্মার সহিত ] সম্মুখে যাউন—এই বাক্যে যজ্ঞকে সূনৃত-(প্রিয়বচন)-যুক্ত করা হয়; সেইজন্ম [ ঐ ] ব্রহ্মণস্পতি দেবতার ঋক্ পাঠ করিবে।

ভূতীয় চতুর্থ ও পঞ্চম ঋক্—"হোতা দেবো……প্রণীয়মানে"

রাজা সোম প্রণীয়মান হইবার সময় "হোতা দেৰো অমর্ত্ত্যঃ" ইত্যাদি অগ্নি দেবতার গায়ত্রী তিনটি পাঠ করিবে। আগ্নেয় ঋকের প্রযোজ্যতা—"সোমং……অত্যনয়ং"

সদো (-নামক মণ্ডপ) ও হবির্ধান (-নামক মণ্ডপ)
এতদ্বয়ের মধ্যে নীয়মান রাজা সোমকে অস্থরেরা ও রাক্ষসেরা
হত্যা করিতে ইচ্ছা করিয়াছিল। অগ্নি মায়া দ্বারা তাঁহাকে
(সোমকে) [সেই পথ] অতিক্রম করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন।

. ঐ তিন ঋকের প্রথমটির দিতীয় চরণের ব্যাখ্যা—"পুরস্তাৎ...হরস্কি"

"পুরস্তাদেতি মায়য়া"—[ অগ্নি ] মায়ার সহিত সম্মুখে

<sup>(8)</sup> ७१९११-৯ ।

যাইতেছেন—এই বাক্যের অর্থ তিনি ( অগ্নি ) মায়ার সহিত তাঁহাকে (সোমকে) [সেই অস্থ্যাদিভীতি স্থান] অতিক্রম করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন; সেইজন্মই [ ঋত্বিকেরা ] অগ্নিকে ইঁহার (সোমের) সম্মুখে [ আগ্নীধ্র দেশ পর্য্যন্ত ] লইয়া যান। '

ষষ্ঠ হইতে নবম ঋকৃ—"উপ ত্বা ... অস্বাহ"

"উপ ত্বাগে দিবে দিবে" ইত্যাদি তিনটি ত "উপ প্রিয়ং প্রিপ্রতম্" ও এই একটি ঋক্ পাঠ করিবে।

উহাদের প্রশংসা—"ঈশ্বরৌ · · অহিংসারৈ"

এই যে অমি পূর্বে উদ্ধৃত (অগ্নিপ্রাণয়নামুষ্ঠানে আহবনীয় হইতে আনিয়া উত্তর বেদিতে স্থাপিত) হইয়াছেন, ও এই যে অপর অগ্নিকে এখন [ আগ্নীপ্রে ] আনা হইতেছে, ইহারা উভয়ে যুদ্ধ করিয়া (পরস্পার বিরোধ করিয়া) যজমানকে হিংদা করিতে দমর্থ। দেইজন্ম এই যে [পূর্ব্বোক্ত] তিনটি ঋক্ ও একটি ঋক্ বলা হইল, তদ্ধারা ইহাদের উভয়কে [ পরস্পরের মনোভাব ] জ্ঞাত করাইয়া [বিরোধত্যাগ দ্বারা] মিলিত করা হয়; ইহাদিগকে স্ব স্ব স্থানে (উত্তরবেদিতে ও আগ্নীপ্রে) স্থাপিত করা হয়; তাহা হইলে (হোতার) নিজের এবং বজমানের [ অগ্নিদ্বয় কর্ত্বক ] হিংদা ঘটে না।

দশম ঋক বিধান—"অগ্নে · · · অস্বাহ"

"অয়ে জুষস্ব প্রতিহর্য্য তদ্বচং" এই মন্ত্র [ আগ্নাথ্রে আগ্নি স্থাপনার পর সেই আগ্নীথ্রে ] আহুতি-হবনকালে পাঠ করিবে।

<sup>(4)</sup> উত্তরবেদির পশ্চিমে সদোমগুপ ও ছবিধ নি মুখুপ, সদোমগুপের নিকটে আগ্নীপ্র।
(৬) ১০১৭-১১ (৭) ৯০৭(২৯ (৮) ১০১৪৪। ।

ঐ মন্ত্রের প্রশংসা—"অগ্নরে…গমর্নডি"

["জুষস্ব" এই পদ থাকায়] এতদ্বারা আহুতিকে অগ্নির জুষ্টি (প্রাতি) লাভ করায়।

অগ্নিপ্রণয়নের পর সোমপ্রণয়নে একাদশ হইতে ত্রগ্রোদশ ঋক্—"সোমো… সমন্ধয়ভি"

রাজা সোমের প্রণীয়মান হইবার সময় "সোমো জিগাতি গাভুবিৎ" ইত্যাদি সোমদৈবত তিনটি গায়ত্রী ঋক্ পাঠ করিবে। এতদ্বারা ইহাকে (সোমকে) আপনারই দেবতা দ্বারা ও আপনারই ছন্দোদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

গায়ত্রী সোমের ছন্দ '°। তন্মধ্যে শেষ ঋকের শেষ চরণের ব্যাখ্যা— "সোমঃ···ভবতি"

"সোমঃ সধস্থমাসদং"—সোম সধস্থ (হবির্ধানদ্বয়ের সহিত অবস্থানপ্রদেশ) প্রাপ্ত হইয়াছিলেন—এই বাক্যে তিনি (সোম) সেই সময় (ঐ চরণ পাঠকালে) [হবির্ধান মণ্ড-পের] আসন্ধ হন।

এই তিন ঋক্ কোথার পাঠ করিতে হইবে, তাহার ব্যবস্থা—"তদতিক্রমা… রুত্বা"

সেই [ আগ্রীপ্র স্থান ] অতিক্রম করিয়া আগ্রীপ্রকে পৃষ্ঠে করিয়া [ ঐ শেষ চরণ ] পাঠ করিবে।

অধ্বর্য্য যথন আগ্নীঙ্রে অগ্নিপ্রণয়নের পর আছতি দেন, সেই সময়ে হোতা সোমপ্রণয়নের এই তিন ঋক্ পাঠ আরম্ভ <sup>\*</sup>ক্রিয়া, আগ্নীঙ্র অতিক্রমপূর্ব্বক আগ্নীঙ্গকে পশ্চাতে রাখিয়া মন্ত্রপাঠ শেষ করিবেন।

্চতুৰ্দ্দশ ঋকৃ—"তমস্ত রাজা…..অবাহ"

<sup>(</sup>৯) ভাঙ্যা>৩-১৫ (১•) গারতীর সহিত সোমের সম্বন্ধ পূর্বেদেখান হইরাছে।

"তমস্থ রাজাবরুণস্তমশ্বিনা"" এই বিষ্ণুদৈবত ঋক্ পাঠ করিবে। এই ঋকের চতুর্থ চরণে বিষ্ণুর নাম থাকার উহার দেবতা বিষ্ণু। অবশিষ্ট তিন চরণ—"ক্রতুং……বির্ণোতি"

"ক্রন্থুং সচন্ত মারুতস্থ বেধসং। দাধার দক্ষমূত্তমমহ-বিদং বুজং চ বিষ্ণুং স্থিবাঁ অপোর্ণ তু" ইহার তাৎপর্য্য— বিষ্ণুই দেবগণের দ্বারপাল, তিনিই ইহার (সোমের) জন্ম ঐ মন্ত্রদ্বারা দ্বার খুলিয়া দেন।

সমস্ত ঋকের অর্থ—রাজা বরুণ এই ক্রতুকে (যাগকে) সমৃদ্ধ করেন;
মারুত (বায়্)ও বেধাঃ (ব্রহ্মা) ক্রতুকে সমৃদ্ধ করেন। বিষ্ণু দক্ষ (দেবগণের তৃপ্তিবিষয়ে কুশল) এবং উত্তম এবং অহর্বিৎ (দিনাভিজ্ঞ) সোমকে
[প্রণয়নকালে] ধরিয়াছিলেন; এবং [সোমরূপী] বন্ধুকর্তৃক যুক্ত হইয়া ব্রজকে
(সোমের স্থান হবিধানিকে) আছোদনহীন করিয়াছিলেন (অর্থাৎ সোমের
প্রবেশের জন্ত হার খুলিয়াছিলেন)।

পঞ্চদশ ও যোড়শ ঋকৃ—"অন্তশ্চ ...আসন্নে"

"অন্তশ্চ প্রাগা আদিতির্ভবাসি" ওই মন্ত্র [সোম হবি-ধান] প্রাপ্ত হইলে পাঠ করিবে। [সোম হবিধানে] আসন্ন (সমীপবর্ত্তী) হইলে "শ্যেনো ন যোনিং সদনং ধিয়া ক্রতম" ' [ এই মন্ত্র পাঠ করিবে]।

উহার দ্বিতীয় চরণের হিরগ্ময় শব্দের অর্থ "হিরগ্ময়ং ... ক্বঞাজিনম্"

"হিরগ্রমাসদং দেব এষতি"—দেব (সোম) হিরগ্রয় আসন প্রাপ্ত হন—এই বাক্যে এই যে কৃষ্ণাজিন (কৃষ্ণমূগ-চর্ম্ম), যাহা দেব সোমের জন্ম [ হবির্ধান শকটে ] আন্তর্গি করা হয়, উহাই যেন ছিরগ্রয়।

মন্ত্রের প্রযোজ্যতা—"তত্মাদেতামন্বাহ"

<sup>(&</sup>gt;>) >1>4618 | (>2) 418412 | (>3) 219314 |

স্থেদ ও শেষ ধাক্—"অন্তভাঞ্চাং.. পরিদ্যাতি"

"অন্তভুগ্তামস্থরো বিশ্ববেদাঃ" এই বরুণদৈবত ঋক্ খারা [সোমপ্রণয়নের অন্তব্যুক্তন পাঠ] সমাপ্ত করিবে। সোমের সহিত এই বরুণ-দৈবত ঋকের সম্বন্ধ—"বন্ধণদেবতো।…সমর্দ্বয়তি,"

[সোম] যতক্ষণ উপনদ্ধ (বস্ত্রাবৃত্ত) ও যতক্ষণ পরি-শ্রিত (আচ্ছাদিত) থাকেন, ততক্ষণ ইহার দেবতা বরুণ; সেই শ্রুষ্য এতদ্বারা আপনারই দেবতা ও আপনারই ছন্দোদ্বারা ইহাকে সমৃদ্ধ করা হয়।

এইখানে নৈমিত্তিক অন্ত ঋকের বিধান—"তং যত্নাপ · · পরিদধ্যাৎ"

যদি [বন্ধুগণ] সেই যজমানের নিকট ধাবমান (উপস্থিত) হয় বা তাঁহার অভয় ইচ্ছা করে, তখন "এবা বন্দস্থ বরুণং বৃহন্তম্" " এই ঋক্দারা সমাপ্ত করিবে।

देश कामात्र कन-"यावरक्षा ... পরিদধ্যাৎ"

যেশ্বলে ইহা জানিয়া এই মন্ত্র দারা সমাপন করা হয়, ষেশ্বলে যাহাদের হইতে অভয় ইচ্ছা করে এবং যাহাদের হইতে অভয় চিন্তা করে, তাহাদের হইতে অভয় হয়। সেই জন্য ইহা জানিয়া এই মন্ত্র দারা সমাপ্ত করিবে।

মন্ত্রের সংখ্যা প্রশংসা—°তা এতাঃ⋯⋯একবিংশঃ"

এই সেই সপ্তদশ রূপসমূদ্ধ মন্ত্র পাঠ করিবে; যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে। তাহাদের মধ্যে প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করিবে। তাহা হইলে

<sup>(28) 4/85/2 | (24) 4/85/5 |</sup> 

উহারা একবিংশতিসংখ্যক হইবে। প্রজাপতি একবিংশ (একুশ অবয়ববিশিষ্ট); [কেননা] মাস বারটি, ঋতু পাঁচটি, এই লোক সকল (স্বর্গ অন্তরীক্ষ ও পৃথিবী) তিনটি, এবং এই আদিত্য [একটি], ইহারা [একত্র যোগে] একবিংশতিসংখ্যক।

এতন্মধ্যে একবিংশতি সংখ্যা পূরণের জন্ম যে আদিত্যের উল্লেখ হইল, ভাঁহার গুণপ্রদর্শন—"উত্তমা—স্বারাজ্যম্"

[ এই যে আদিত্য ], তিনি উত্তমা প্রতিষ্ঠা; তিনি দেবগণের ক্ষত্রিয়; তাহাই শ্রী; তাহাই আধিপত্য; তাহাই ব্রধ্নের (আদি-ত্যের ) বিষ্টপ ( আশ্রয়স্থান ); তাহাই প্রজাপতির আয়তন ( আশ্রয়স্থান ); তাহাই স্বরাজ্য ( স্বাধীন দেশ )।

উপসংহার--- "ঋগ্নোতি · · · একবিং শত্যা"

এই একবিংশতি ঋক্সমূহ দ্বারা ইহাকেই ( যজমানকেই ) সমূদ্ধ করা হয়।

# ছিতীৰ পঞ্চিকা

## ষষ্ঠ অখ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### যূপনিশ্মাণ

অনস্তর অগ্নিষোমীয় পশু প্রাকরণ। যুপবিষয়ে আখ্যায়িকা—"যজেন····· লোকম্"

পুরাকালে ] দেবগণ যজ্ঞদারা উদ্ধিস্থ হইয়া স্বর্গলোক প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। তাঁহারা ভয় করিলেন, আমাদের এই যজ্ঞ দেখিয়া মনুষ্যগণ ও ঋষিগণ পশ্চাৎ [আমাদিগকে] জানিতে পারিবে। এই হেতু তাঁহারা যজ্ঞকে যুপের সহিত যোপন করিয়াছিলেন ( যুপের চিচ্ছে মিশাইয়া মনুষ্যাদির ভ্রমোৎ-পাদন করিয়াছিলেন)। সেই যজ্ঞকে যে যুপের সহিত যোপন করিয়াছিলেন, তজ্জন্তই যুপের যুপত্ব। তাঁহারা সেই যুপকে অধাসুথে প্রোথিত করিয়া উর্দ্ধে ( স্বর্গলোকে ) চলিয়া গিয়া-ছিলেন। তাহার পর মনুস্যগণ ও ঋষিগণ যজ্জের কোন [চিহ্ছ] দেখিয়া [ দেবগণের অনুষ্ঠান ] জানিতে পারিব, এই অভি-প্রায়ে দেবগণের যজ্ঞভূমির নিকট আসিয়াছিলেন। [ সেখানে ] তাঁহারা অধামুথে প্রোথিত যুপটিকেই [ দেখিতে ] পাই-লেন। তাঁহারা বুঝিলেন, দেবগণ এই যুপ দারা যজ্ঞকে গোপন করিয়াছেন। তখন তাঁহারা সেই যূপকে উৎপাটন করিয়া উদ্ধ মুখে প্রোথিত করিলেন। তদনন্তর তাঁহারা যজ্ঞকে বিশেষরূপে জানিলেন ও স্বর্গ লোককেও বিশেষরূপে জানিলেন।

উত্তরবেদির সমূথে প্রোথিত পশুবদ্ধনস্তন্তের নাম যুপ। এন্থলে যোপন ক্রিয়াসম্পাদক বলিয়া উহার নাম যুপ। এ বিষয় শাখাস্তরেও উক্ত হইয়াছে।' যুপ-নিখননের ব্যবস্থা—"তদ্যদ্—অমুখ্যাত্যৈ"

এই কারণেই যজ্ঞকে বিশেষরূপে জানিবার জন্ম ও স্বর্গ-লোক দেখিবার জন্ম যূপ উদ্ধিমুখে প্রোথিত হয়।

যুপ-গঠনের ব্যবস্থা---"বজ্রো বা · · স্তর্তবৈ"

এই যে যুপ, ইহা বক্তস্বরূপ। ইহাকে অফকোণ করিবে; কেননা বজ্রও অফকোণ। শত্রুর ও দ্বেষকর্তার বধের জন্ম সেই বজ্র ও সেই যুপ প্রহার করা হয়। যে ব্যক্তি এই যজমানের হিংসাযোগ্য, ইহাদারা তাহার হিংসা হয়।

পুনশ্চ---"বজো...দৃষ্ট্যা"

যুপ বজ্রস্বরূপ; ইহা শক্রর বধে উন্মত হইয়া অব-স্থিত; সেই জন্ম এখনও যে ব্যক্তি [ যজমানকে ] দ্বেষ করে, এই যুপ অমুকের, ঐ যুপ অমুকের, ইহা দেখিয়া [ সেই যুপ-দর্শনে ] সেই ব্যক্তির অপ্রিয় ঘটে।

যুপনির্মাণের জন্ম বিবিধ কাষ্টের বিধান—"থাদিরং...জয়তি"

স্বর্গকাম ব্যক্তি খদিরনির্শ্মিত যুপ করিবে। দেবগণ খদিরের

<sup>(</sup>১) "যজ্ঞেন বৈ দেবাঃ স্বর্গং লোকমায়ংত্তে২মন্যস্ত মসুষ্যা নোহস্বাভবিষ্যন্তীতি তে যুপেন যোগমিত্বা স্বর্গং লোকমায়ংত্তম্বর্গে যুপেনৈবাসু প্রাজানংত্তদ্ যুপজ্ম্"।

<sup>(</sup>২) শাখান্তরে "ইল্রো বৃত্রায় বজ্রং প্রাহরৎ স ত্রেধা ব্যভবৎ ক্ষান্ত্তীয়ং রথক্তীয়ং ব পড়ভীয়ন্।"

ষুপ ৰারা স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন। সেইরূপ যজমানও ধদিরের যুপ ধারা স্বর্গ লোক জয় করে।

भूनक-"देवबः...भूरष्टेः"

অন্ধকাম ও পুষ্টিকাম ব্যক্তি বিল্লের যুপ করিবে। বিল্প [রক্ষ] বৎসর বৎসর ফল ধারণ করে; ঐ ফলধারণ ভক্ষ-শীয় অন্নের স্বরূপ; এবং [ঐ রক্ষ] মূল হইতে শাখা পর্যান্ত ক্রমশঃ রৃদ্ধি পায়, এই জন্য উহা পুষ্টির স্বরূপ।

ইহা জানার ফল—"পুষ্যতি…কুরুতে"

যে ইহা জানিয়া বিশ্বের যুপ করে, সে প্রজাকে ও পশু-গণকে পুষ্ট করে।

ष्यक्रत्रात्भ विरम्बत्र व्यमःमा-- "शरमव... (वम"

[ আছে অধ্বয়্ত্য ] বিল্পের যুপ কেন ? না, [ব্রহ্মবাদীরা] বিশ্বকে জ্যোতিঃস্বরূপ বলেন। যে ইহা জানে, সে স্বজন মধ্যে জ্যোতিস্বরূপ হয় ও স্বজন মধ্যে শ্রেষ্ঠ হয়।

অক্ত বৃক্ষের বিধান—"পালাশং…পলাশমিতি"

তেজস্বাম ও ত্রহ্মবর্চ্চসকাম পলাশের যুপ করিবে। [কেননা] পলাশই বনস্পতিগণের মধ্যে তেজঃস্বরূপ ও ত্রহ্মবর্চ্চস্বরূপ। যে ইহা জানিয়া পলাশের যুপ করে, সেতেজস্বী ও ত্রহ্মবর্চ্চসযুক্ত হয়। [অহে অধ্বর্যু ] এই পলাশের যুপ কেন ? না, এই যে পলাশ, ইহা সকল বনস্পতির যোনিস্বরূপ। সেই জন্ম অমুক রক্ষের পলাশ (পত্র), অমুক রক্ষের পলাশ (পত্র), বলিয়া [সকল রক্ষের পত্রকেই] পলাশ রক্ষের পলাশ নামে অভিহিত করা হয়। যে ইহা জানে, সকল বনস্পতিরই ফল তৎকর্ত্বক লক্ষ হয়।

পলাশ শব্দে পলাশ গাছ বুঝার, জাবার পলাশ শব্দে দকল গাছেরই পাতা বুঝার। পলাশের নামে অক্যান্ত বুক্দের পাভার নামকরণ হওয়ার পলাশকে সর্বা বুক্দের যোনিস্বরূপ বলা হইল।

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### যু পসংস্কার

यूनरक श्रञांक कत्रिनांत्र टेश्रयमञ्ज—"अञ्च स्मा... अक्षवृत्रः"

অধ্বর্ত্ত বলিবেন, যৃপের অঞ্জন করিব, [তদসুযায়ী] মন্ত্র পাঠ কর।

হোতৃপাঠ্য প্রথম ঋক্ — "অঞ্জম্ভি · · অঞ্জম্ভি"

"অঞ্জন্তি ত্বামধ্বরে দেবয়ন্তঃ" এই মন্ত্র পাঠ করিবে; [কেননা] দেবপূজেচ্ছুরা অধ্বরে (যজ্ঞে) ইহাকে (এই যুপকে) অঞ্জন করে (য়তাক্ত করে)।

ৰিভীয় চরণ—"বনস্পতে...আজান্"

"বনস্পতে মধুনা দৈব্যেন" এই চরণে এই যে আজ্য (ছভ), ইহাকেই মধু ( মধুর ) ও দৈব্য ( দেবযোগ্য ) বলা হইল। গুভীয় ও চতুর্থ চরণ—"বদুর্দ্ধ:...ভদাহ"

"যদ্পতিষ্ঠা দ্রবিণেছ ধন্তাদ্ যদ্বা ক্ষরো মাতৃরস্থা উপস্থঃ" এতদ্বারা, [হে যুপ] যদিও তুমি স্থিরভাবে আছ ও শুইরা আছ, [ তথাপি ] আমাদিগের দ্রবিণ (ধনসম্পত্তি) সম্পাদন কর, ইহাই বলা হইল। সমস্ত ঋকের অর্থ, হে বনস্পতি (যুপ), দেবযজনেচ্ছুরা তোমাকে যজে দেবযোগ্য মধুর [আজ্য] দারা অঞ্জন করে। তুমি যদি উর্দ্ধর্থ স্থির থাক, অথবা এই মাতা পৃথিবীর উপরে তোমার ক্ষয় (শয়ন) হয়, তুমি তথাপি আমাদিগকে দ্রবিণ (ধনসম্পত্তি) দান কর।

विजीय श्रक्-"উচ্ছ युष्य ... সমৃদ্ধ म्"

"উচ্ছ্রায়স্ব বনস্পতে" এই মন্ত্র উচ্ছ্রীয়মাণ (উত্তোল্যমান) যুপের পক্ষে অভিরূপ, এবং যাহা যজ্ঞে অভিরূপ, তাহাই সমুদ্ধ।

ঐ ঋকের দ্বিতীয় চরণ—"বন্ম ন্...উন্মিন্নস্তি"

"বন্ধ ন্ পৃথিব্যা অধি" এই চরণে যেখানে যুপকে উদ্ধ মুখ করিয়া প্রোথিত করা হয়, সেই স্থানকেই পৃথিবীর বন্ধ (শরীর) বলা হইল।

বেদি ও তাহার পূর্বদেশের মধ্যে যুপ বসান হয়। সেই স্থানকেই পৃথিবীর শরীর বলা হইল।

তৃতীয় চরণ—"স্থমিতী···আশান্তে"

"স্থমিতী মীয়মানো বর্চ্চোধা যজ্ঞবাহসে" এতদ্বারা
[ যজ্ঞসম্পাদক যজমানের প্রতি বর্চ্চঃস্বরূপ (দীপ্তিস্বরূপ ) ]
আশিষ প্রার্থনা করা হয়।

তৃতীয় ঋক্—"সমিদ্ধশু…শ্রয়তে"

"সমিদ্ধস্য শ্রেমাণঃ পুরস্তাৎ" এতদ্বারা যুপকে সমিদ্ধ (প্রদীপ্ত) [ আহবনীয়াগির ] পূর্ব্বদিক্ আশ্রয় করান হয়।

দ্বিতীয় চরণ—"ব্রহ্ম···

স্বাশান্তে"

"ব্রহ্ম বয়ানো অজরং স্থবীরম্" এতদ্বারা [অজরত্বাদিরূপ ] আশিষ প্রার্থনা হয়

( 2 ) 91419 ( 0 ) 91412

তৃতীয় চরণ---"আরে · · যজমানাচ্চ"

"আরে অম্মদমতিং বাধমানঃ" এন্থলে অমতি শব্দে ক্ষুধা অথবা পাপ; এতদ্বারা যজ্ঞ হইতে ও যজমান হইতে সেই অমতিকে দূরে নিরাকৃত করা হয়।

জ্মতি অর্থে বৃদ্ধিলংশ; ক্ষ্ধা ও পাপ উভয়ই বৃদ্ধিলংশের কারণ। এই মন্ত্রে তাহা দুরীকৃত হয়।

চতুর্থ চরণ---"উচ্ছ্রুস্থ্ব…আশাস্তে"

"উচ্ছু য়স্ব মহতে সোভগায়" এতদ্বারা [সোভাগ্যরূপ] আশিষ প্রার্থনা হয়।

সমন্ত ঋকের অর্থ-সমিদ্ধ (প্রাণিষ) আহবনীয়ের পূর্বণিক্ আশ্রয়কারী, অজর (অবিনাশ) ও স্থবীর (প্রাণিসমৃদ্ধিকারণ) ও ব্রহ্ম (র্হৎ) কর্ম্মের সম্পাণন-কারী, আমাদের অমতির (ক্ষার বা পাপের) দূরে অপসারণকারী, অহে যুপ, তুমি মহৎ সৌভাগোর জন্ম উচ্ছিত্ত (উদ্ধে উত্তোলিত) হও।

চতুৰ্থ ঋক্—"উদ্ধ ...তদাহ"

"উদ্ধি উমুণ উতয়ে তিষ্ঠা দেবো ন সবিতা" এম্বলে ('দেবো ন সবিতা' এই মন্ত্রাংশে) দেবগণের (দেবপ্রতিপাদক বেদবাক্যের) যে "ন" [শব্দ ] আছে, তাহা ঐ স্থলে "ওঁ" এই অর্থবাচক। এতদ্বারা দেব সবিতারই মত অবস্থিত হও, ইহাই বলা হইল।

বেদে ন শব্দ কথন কথন অঙ্গীকারার্থক ওঁ অর্থে ব্যবস্থাত হয়, তজ্জ্ম "দেবো ন সবিতা" ইহার অর্থ "দেবঃ সবিতা ইব।" এ স্থলে যুপকে বলা হইতেছে, তুমি সবিতাদেবের মত উর্দ্ধে অবস্থান কর।"

তৃতীয় চরণ—"উর্দ্ধো···সনোতি"

<sup>1 0010016 (8)</sup> 

व मस्मन এইয়প অর্থে প্রয়োগের উদাহরণ পূর্বে ৬০ পৃষ্ঠে দেখ।

"উৰ্দ্ধো বাজস্থ সনিতা" এই চরণ দ্বারা এই যুপকে বাজ-সনি (অন্নদাতা) করিয়া ধনদাতাও করা হয়।

চতুর্থ চরণ—"যদঞ্জিভি:·····যজ্জমিতি"

"যদঞ্জিভির্বাঘন্তির্বিহ্নয়ামহে" এন্থলে "অঞ্জি" শব্দে ও "বাঘং"শব্দে ছন্দ সকলকে বুঝাইতেছে। এই চরণে যজমান-গণ, আমার যজ্জে আইস, আমার যজ্জে [আইস], এই বলিয়া সেই ছন্দঃসকল (মন্ত্রসকল) দ্বারা দেবগণকে বিশেষরূপে আহ্বান করেন।

অঞ্জি শব্দের অর্থ ক্রতুর অভিব্যক্তিকারী, বাঘং শব্দের অর্থ যজ্ঞভার বহনকারী; উভয় বিশেষণ দারা এন্থলে ছন্দ বা মন্ত্র বুঝাইতেছে। উক্ত অর্থজ্ঞানের প্রশংসা— "যদি হ.....অস্বাহ"।

যন্তপি বহু জনেই [ একসঙ্গে ] যাগ করে, তথাপি যেখানে ইহা জানিয়া এই মন্ত্র পাঠ করা হয়, সেখানে দেবগণ এই ( মন্ত্রার্থজ্ঞ ) যজমানের যজ্ঞেই গমন করেন।

भक्ष्य शक्—"উर्জा नः····• उनार्"

"উর্দ্ধোনঃ পাহুংহসো নি কেতুনা বিশ্বং সমত্রিণং দহ" এস্থলে (দ্বিতীয় চরণে) অত্রি শব্দের লক্ষ্য রাক্ষসগণ এবং পাপ; এতদ্বারা, রাক্ষসগণকে ও পাপকে দহন কর, ইহাই বলাহয়।

তৃতীয় চরণ—"ক্লধী ন···তদাহ"

"ক্ষণী ন উদ্ধাং চরথায় জীবদে" এই যাহা বলা হয়, এত-দ্বারা "কৃষী ন উদ্ধাং চরণায় জীবদে" ইহাই কথিত হয়। উহার অর্থ.—[হে যূপ] তুমি চরণের (আচারের) মন্ত ও জীবনের মন্ত আমাদিগকে উদ্ধাত কর। মন্ত্রের "চরথ" শব্দ "চরণ" বাচক, তাহাই বলা হইল। "চরথার" পদের তাৎপর্য্য বুঝাইয়া "জীবদে" ( অর্থাৎ 'জীবনার') পদের তাৎপর্য্য বুঝান হইতেছে যথা—"যদি হ৽৽৽৽দাডি"

যদিও এই যজমান [মৃত্যু কর্তৃক ] নীত এইরূপই হয়, তথাপি এতদ্বারা (ঐ মন্ত্রাংশপাঠে) তাহাকে [ আয়ুঃপ্রদাতা কালরূপী] সংবৎসরের নিকট অর্পণ করা হয়।

চতুর্থ চরণ—"বিদা-----আশাস্তে"

"বিদা দেবেষু নো তুবঃ" ( আমাদের পরিচর্য্যা দেবগণে নিবেদন কর ) এতদ্মারা [ দেবগণের নিকট ] আশিষ প্রার্থ-নাই হয়।

वर्ष श्रक-"बाराजा-----काग्ररज"

"জাতো জায়তে স্থাদিনত্বে অহ্নাম্" এই চরণ পাঠে এই যূপ জাত (সর্ব্বদা প্রাত্নস্তু ত ) থাকিয়া [ যজ্ঞাদিবসের স্থাদিনতার জন্ম ] জাত (অবস্থিত ) হয়।

দ্বিতীয় চরণ—"সমর্যে...তৎ"

"সমর্য্য আ বিদথে বর্জমানঃ" এই চরণ দারা ইহাকে ( যুপকে ) বর্জন করা হয়।

তৃতীয় চরণ—"পুনস্তি···ডং"

"পুনন্তি ধীরা অপসো মনীষা" এতদ্বারা ইহাকে পবিত্র করা হয়।

"দেবয়া বিপ্র উদিয়র্ত্তি বাচম্" এই চরণ দারা ইহাকে দেবগণের নিকটেই নিবেদিত (বিজ্ঞাপিত) করা হয়।

সমল্ব ঋকের অর্থ, [ এই যূপ ] জাত ( নিভ্য প্রাহন্ত্ ত ) থাকিয়া এবং সকল

দিনের মধ্যে যজ্ঞ দিনের স্থাদিনতা (মঙ্গলজনকতা) সম্পাদনের জন্ম সমর্য্য (মন্থ্যস্কু) বিদথে (যজ্ঞদেশে) বর্জমান থাকিরা জাত হয় (বর্ত্তমান থাকে); ধীর (ধীমান্) ব্যক্তিরা ইহাকে (কর্ম্মের নিমিত্তভূত এই য়ৃপকে) মনীষা (বৃদ্ধি) দারা পবিত্র করেন এবং বিপ্রগণ (ব্রাহ্মণ ঋত্বিকেরা) দেবোদ্দিষ্ট বাক্য উচ্চারণ করেন।

সপ্তম ঋক্ দ্বারা অমুবচন সমাপ্তি—"যুবা……পরিদধাতি"

"যুবা স্থবাসাঃ পরিবীত আগাৎ" এই শেষ ঋক্ দ্বারা [অনুবচন পাঠ] সমাপ্ত করা হয়।

এই প্রথম চরণে যুপকে যুবা ও স্থবাসাঃ বলা হইল, তাহার তাৎপর্য্য শ্প্রাণো বৈ·····পরিবৃতঃ

প্রাণই যুবা ও [প্রাণই ] স্থন্দর-বস্ত্রধারী; কেননা এই সেই প্রাণ শরীর দ্বারা পরিবৃত (বেষ্টিত)।

প্রাণের বার্দ্ধক্য নাই, এইজন্ম প্রাণ যুবা; এবং শরীর বস্ত্রের মত উহাকে বেষ্টন করিয়া আছে, এইজন্ম উহা বস্ত্রধারী। ঐ মস্ত্রে যুপের ঐ হুই বিশেষণ থাকায় যুপকে প্রাণস্বরূপ বলা হইল। দ্বিতীয় চরণ—"স উ···জায়মানঃ"

"দ উ শ্রেয়ান্ ভবতি জায়মানঃ" এতদ্বারা দেই যূপ জাত (স্থাপিত) হইয়া ক্রমশঃ উৎকৃষ্ট হয়।

অর্থাৎ দ্বতাঞ্জনাদি দারা ক্রমশঃ কর্মামুষ্ঠানপক্ষে উৎকর্ম লাভ করে। ভৃতীয় ও চতুর্থ চরণ—"তং ধীরাসঃ……উন্নয়ন্তি"

"তং ধীরাসঃ কবয় উন্নয়ন্তি স্বাধ্যো মনসা দেবয়ন্তঃ" এই স্থলে যাহারা অনূচান( পণ্ডিত ), তাঁহারাই কবি; তাঁহারাই এই যুপের উন্নয়ন করেন।

সমন্ত ঋকের অর্থ—এই যুপ পরিবীত (রশনা বেষ্টিত হইয়া) স্থলর বস্ত্রধারী যুবার মত আসিয়াছেন। তিনি জাত হইয়া ক্রমশঃ (কর্ম সাধন বিষয়ে) উৎকৃষ্ট হইয়াছেন। মনের দ্বারা দেবযজনেচছু সুধী ও ধীর কবিগণ তাঁহাকে উন্নয়ন করেন। উক্ত সাতটি মন্ত্রের প্রথম মন্ত্র যুপকে ত্বত মাথাইবার সমর, পরের পাঁচটি বৃপকে উত্তোলনের সময় ও শেষ মন্ত্রটি যুপে রশনাবেষ্টনের সময় পাঠ করা হয়। উক্ত মন্ত্রসংখ্যার প্রশংসা—"তা এতাঃ...অবিশ্রংসায়"

এই সেই রূপসমৃদ্ধ সাতটি ঋক্ পাঠ করিবে। যাহা রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেননা ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে। তন্মধ্যে প্রথম ঋক্ তিনবার পাঠ করিবে। তাহা হইলে তাহারা এগারটি হইবে। ত্রিফুভের অক্রর এগারটি এবং ত্রিফুপ্ই ইন্দ্রের বজ্ঞ। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্র যাহাদের আশ্রয়, সেই ঋক্ সকলের দ্বারা সমৃদ্ধ হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; তদ্বারা যজ্ঞের [উভয়প্রান্থে ] স্থিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম ও শিথিলতা নিবারণের জন্ম গ্রন্থি বন্ধন হয়।

## তৃতীয় খণ্ড

#### অগ্নীষোমীয় পশু

ষ্পসন্ধন্ধে প্ৰশ্ন—"তিষ্ঠেদ্…আহু:"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, [ কর্ম্মসমাপ্তির পর ] যূপ [ স্বস্থানে ] থাকিবে, না উহাকে [ অগ্নিতে ] নিক্ষেপ করিবে ? তাহার উত্তর—"তিঠেৎ...তিঠতি"

পশুকামী যজমানের যূপ [ সম্মানে ] থাকিবে। [ পুরা-কালে] পশুগণ অন্নভকণের নিমিত্ত আলম্ভনের (বধের) নিমিত্ত দেবগণের নিকট উপস্থিত হয় নাই। তাহারা দূরে সরিয়া গিয়া পুনঃপুনঃ বলিতে লাগিল, তোমরা আমাদিগকে বধ করিতে পাইবে না,আমাদিগকে বিধ করিতে পাইবে না]। তদনন্তর দেব-গণ সেই বজ্রস্বরূপ যুপকে দেখিতে পাইলেন। সেই যুপকে ইহাদের জন্য উত্থাপিত করিলেন। সেই যুপ হইতে [ পশুগণ] ভয় পাইল ও [ দেবগণের ] সমীপে ফিরিয়া আসিল। অহাপি [ সেইজন্য পশুগণ ] সেই যুপের নিকটই ফিরিয়া আইসে। তদবধি পশুগণ অম্মভক্রণ নিমিত্ত ও বধনিমিত্ত দেবগণের নিকট উপস্থিত হয়। যে যজমান ইহা জানে, এবং যে ইহা জানিয়া যুপ স্থাপন করে, তাহার নিকট পশুগণ অম্মভক্ষণ নিমিত্ত ও বধের নিমিত্ত উপস্থিত থাকে।

অস্থাবিধ উত্তর—"অমু প্রহরেৎ……এষাতীতি"

স্থাকানী [যুপকে অগ্নিতে] নিক্ষেপ করিবে।
প্রাকালীন যজমানগণ সেই যুপকে [কর্মামাপ্তির]
পরে [অগ্নিতেই] নিক্রেপ করিয়াছিলেন। [কেননা] যজনান যুপস্বরূপ, যজমানই প্রস্তরম্বরূপ; 'অগ্নি আবার দেব-যোনি। [অতএব যুপকে অগ্নিতে নিক্রেপ করিলে] সেই যজমান আহুতির সহিত দেবযোনি অগ্নি হইতে [দেবতা-রূপে] উৎপন্ন হইয়া হিরগ্নয় শরীর লাভ করিয়া উদ্ধন্ম্থে স্থালোকে গমন করিবে।

े रेपानीखन रक्षमात्नत्र भएक गृत्भन्न भन्निवार्स्ड चक्रनित्कभ वावहा— "ब्यथः स्वातन"

<sup>( )</sup> এতার—বেদির উপরে উত্তরমূখী ছইগাছি কুশের উপর পূর্বামূখী করিয়া বে কুশমূটি রাধা হয়, ভাহার নাম প্রভার। এডভিন্ন পাঞাদি রাখিবার জভ্ত বেদির উপর আরও ভিন্নট কুশমূট আছে, ভাহার নাম বহি:।

কিন্তু যে যজমানেরা সেই [পুরাকালীন ] যজমানগণের অপেকা অর্বাচীন (আধুনিক), তাঁহারা যৃপের খণ্ডস্বরূপ স্বরু (তমামক কার্চ) দেখিয়াছিলেন; তাঁহারা সেই সময়ে [যৃপ নিক্ষেপ পরিবর্তে] সেই স্বরু নিক্ষেপ করিবেন। [যৃপের] নিক্ষেপে যে ফল হয়, তদ্বারা (স্বরু নিক্ষেপেও) সেই ফল লব্ধ হয়; সেই স্থানে (যৃপের স্থানে) [পশুপ্রাপ্তিরূপ] যে ফল হয়, তদ্বারা সেই ফলও লব্ধ হয়।

অনস্তর অগ্নি ও সোমের উদ্দেশে পশুবধের বিধান— "সর্ব্বাভ্যো বা·····নিক্সীণীতে"

যে ( যজমান ) [ সোমযাগে ] দীক্ষিত হয়, সে দকল দেবতার নিকটে আপনাকে [ পশুরূপে ] আলম্ভনে প্রবৃত্ত হয়।
অগ্নিই দকল দেবতা, সোমও দকল দেবতা; সেই যজমান যে
অগ্নির ও সোমের উদ্দিষ্ট পশু আলম্ভন করে, তদ্বারা সে দকল
দেবতার নিকটেই আপনাকে নিক্রম করে।

এতদ্বারা আত্মপ্রতিনিধিরূপে বা মৃল্যস্বরূপে পশু আলম্ভনের ব্যবস্থা হইল। পশু পশু পূল হওয়া আবশ্রক যথা—"তদাহঃ… সমর্দ্ধয়তি''

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, এই অগ্নিষোমীয় পশু ছই-রূপ-যুক্ত (বর্ণদ্বয়বিশিষ্ট) কর্ত্তব্য; কেননা, ইহা ছুই দেবতার উদ্দিষ্ট। কিন্তু ইহা (ব্রহ্মবাদীদের এই উক্তি) আদরণীয় নহে। [তবে পশু ] পীবর (স্থুল) হওয়া কর্ত্তব্য। কেননা, পশুগণ [ মেদোর্দ্ধি হেডু ] স্থুলই হইয়া থাকে, আর

<sup>(</sup> २ ) चक्र---प्न गर्रत्नत्र नमन्न त्व कांत्रेथक निष्ठ हत्र, जाहांत्र नाम चक्र ।

<sup>(</sup> ७ ) এ विवतः माथास्टतः ध्यमान—"भूता थम् योदय त्यथात्रायासानमात्रसः हत्रस्थि वा शिक्टस्य ययक्रीरवायीकः मध्यमानस्य साधानिक क्षरम्यासः ।"

যজমানও [ যজ্ঞদিনে স্বল্লাহার হেতু ] কুশ হইয়াই থাকেন। সেইজন্য পশু যদি সুল হয়, তাহা হইলে সে নিজের পুষ্টিদারা যজমানকেই সমৃদ্ধ করে।

সে বিষয়ে পুনরায় বিচার—"তদা**ছ:**···লীপ্সিতব্যং"

িব্রহ্মবাদীরা আবার বিষয়ে বলেন, অগ্নীষোমীয় পশুর িমাংস বিজ্ঞান করিবে না : যে অগ্নীষোমীয় পশুর [মাংস ] ভক্ষণ করে, সে পুরুষের ( মনুষ্যের ) [ মাংসই ] ভক্ষণ করে ; কেননা যজমানই ঐ পশুদারা আপনাকে নিক্রায় (প্রতিনিধি রূপে অর্পণ ) করে। কিন্তু [ ত্রহ্মবাদীদের ] এই মত আদরণীয় নহে। এই যে অগ্নীষোমীয় [ পশু ], ইহা বুত্রহত্যানিমিত্তক আহুতিমাত্র। কেননা ইন্দ্র অগ্নির ও সোমের সাহায্যেই বৃত্রকে বধ করিয়াছিলেন। তাঁহারা (অগ্নি ও সোম) ইন্দ্রকে বলিয়াছিলেন, আমাদের সাহায্যেই তুমি র্ত্তকে বধ করিয়াছ; তোমার নিকট বর প্রার্থনা করিতেছি। [ ইন্দ্র বলিলেন ] প্রার্থনা কর। তাঁহারা স্থত্যার ( সোম্যাগের শেষ কর্ম সোমাভিষবের) পূর্ব্ব দিনে [প্রদত্ত ] সেই পশুকেই বর প্রার্থনা করিয়াছিলেন। [এই কারণে] সেই পশু ইঁহা-দের ( অগ্নি ও সোমের ) বর স্বরূপে প্রার্থিত হওয়ায় ইহাদের উদ্দেশেই দত্ত হয়। সেইজন্ম ইহার মাংস বিক্ষণ করা কর্ত্তব্য এবং [ সেই মাংস ] লাভের ইচ্ছাও কর্ত্তব্য ।°

<sup>(</sup>৩) শাৰ্থান্তরে প্রমাণ—"তন্মালান্তং পুরুষনিভূরণমধাে ধৰাছঃ অগ্নীবােমান্ডাাং বা ইক্সোম্ব্রম্বর-ন্নিতি বদগ্নীবােমীয়ং পশুমালভতে বার্ত্ত ব্ বিশ্ব এবাস্ত স তন্মানান্তম্ ।"

## চতুৰ্থ, খণ্ড

## ় আগ্রীসূক্ত

জন্নীবোমীয় পশুযাগে একাদশটি প্রযাজ বিহিত হয়; সেই একাদশ প্রযাজের যাজ্যামন্ত্রসমূহের নাম আগ্রীস্কু; ' যথা — "আগ্রীভিরাপ্রীণাতি"

আগ্রীসমূহের দ্বারা [ দেবতাগণের ] গ্রীতি জন্মান হয়। আগ্রীমন্ত্রের প্রশংসা — "তেজো বৈ……সমর্দ্ধ্যতি"

আপ্রীসমূহই তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চস; তদ্বারা যজমানকে তেজ দ্বারা ও ব্রহ্মবর্চ্চস দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

প্রথম প্রমাজ—"সমিধো…যজতি"

সমিধের (তন্নামক দেবতার) যজন হয় (সমিধের উদ্দেশে যাজ্যাপাঠ হয়)।

সমিৎ বলিতে অগ্নি ইন্ধনের কাষ্ঠ বুঝায়; এ স্থলে এই যাগের দেবভাই সমিৎ অথবা সমিদ্ধ অগ্নি। এই অন্নষ্ঠানে অধ্বৰ্য্য সমিদ্ধঃ প্রেষা এই মন্ত্রে বৈতাবক্ষণ নামক ঋত্বিক্তকে আহ্বান করেন। অধ্বর্যু প্রেষিত মৈত্রাবক্ষণ "হোভা-

চাতুর্মান্ত ইপ্তিতে নয়টি প্রথাদের বিধান আছে। গণ্ডযাগে পাঁচটির স্থানে এগায়টি প্রবাদ্দের বিধান হয়। ইহার যাজামস্রগুলি ঝক্মস্র। বে বে হড়ে ঐ সকল ঝক্মস্র আছে, ভাহাদের নাম আপ্রীহন্ত। যজমানের গোত্রভেদে ভিন্ন ভিন্ন আপ্রীহন্তের বাবস্থা আছে। ঝক্ সংহিভাল্প সম্পরে দশটি আপ্রীহন্ত আছে। আবলায়নমতে গুনকগোত্রে আপ্রীহন্ত "সমিদ্ধো অগ্নিনিহিতঃ পৃথিব্যান্" ইভাদি; বসিষ্ঠ গোত্রের আপ্রীহন্ত "ক্ষম্ম নঃ সমিধন্য" ইভাদি; অন্ত সকলের আপ্রীহন্ত "সমিদ্ধো অগ্ন সমূবো হুরোণে" (আবি প্রো হং গং)। আবলায়নোক্ত মন্ত বাক্তি আন্ত

<sup>(</sup>১) দশপূর্ণমাসাদি সাধারণ প্রকৃতি যজ্ঞে পাঁচটি প্রযান্ত প্রধান যাগের পূর্ব্বে বিহিত হয়। প্রত্যেকবার হোমের সময় বাজ্যামন্ত্র পঠিত হয়। এই বাল্যামন্ত সাধারণতঃ বন্ধুমন্ত্র।

<sup>&</sup>quot;যে যজামছে" বলিরা আরম্ভ করিয়া যাজ্যাপাঠের পর ব্যট্কার উচ্চারণ সর্বান্ত আর্থার্গ আহতি দেন।

যক্ষদগ্নিং সমিধা" ইত্যাদি মস্ত্রে<sup>২</sup> হোতাকে আহ্বান করিলে পর হোতা সমিৎ দেবতার উদ্দেশে আপ্রীস্থক্তের প্রথম মন্ত্র ("সমিদ্ধো অন্ত মমুষো" এই মন্ত্র) যাজ্যাস্বরূপ পাঠ করেন।

সমিং দেবতার প্রশংসা—"প্রাণা বৈ…দধাতি"

সমিৎ-সকলই প্রাণ; এই যাহা কিছু আছে, প্রাণই সেই সকলকে (শরীরজাত পদার্থকে) সমিন্ধন (প্রকাশ) করে। [সেই হেড়] এতদ্বারা (সমিধের যজন দ্বারা) প্রাণসকলকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণেরই স্থাপনা হয়।

দিতীয় প্রযাজের যাজ্যাবিধান—"তন্নপাতং-----দ্বাতি"

তমূনপাতের (তন্নামক দেবতার উদ্দেশে যাজ্যাপাঠ দারা) যজন হয়। প্রাণই তন্নপাৎ; সে (প্রাণ) তন্ত্ব সকলকে (শরীরকে) পালন করে। এতদ্বারা (এই যাজ্যা-দারা) প্রাণকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণেরই দ্বাপনা হয়।

এবার ও পূর্বের মত অধ্বর্য্যপ্রেষিত মৈত্রাবরুণ "হোতা ফক্ষৎ তন্দপাতন্" ইত্যাদি প্রৈষমন্ত্র পাঠ করিলে হোতা আপ্রীস্তেক্তর দিতীয় মন্ত্রণ যাজ্যাস্বরূপে পাঠ

(২) মৈত্রাবরণপাঠা দম্পূর্ণ প্রেশমস্ত্র "ছোতা যক্ষদগ্রিং সমিধা ক্ষমিধা সমিদ্ধং নাভা পৃথিবাাঃ সঙ্গথেষামস্ত বল্পন্ দিব ইড়ম্পদে বেতু আঁছাস্ত হোত্র্যজ্য।

(৩) এই মন্ত্রটি ক্ষেদ্রংহিতার ১০ মণ্ডলের ১১০ স্থক্তের প্রথম মন্ত্র। উহার ক্ষরি জ্মদ্ত্রি বা তৎপুত্র রাম। আখলায়নমতে শৌনক ও বাদিঠ এই ছুই গোত্র বাতীত অক্স সকলের পক্ষে এই স্তুক্ত আপ্রাস্ত্রন। ইহাতে যে এগারটি মন্ত্র আছে, তাহাই ক্রমান্থ্যে এগার প্রণাজের ঘাজা। হইবে। ঐ স্তুক্তের প্রথম মন্ত্রটি এই—

"সমিদ্ধে। অবা মনুষো চরোণে দেবে। দেবান্ যজনি জাতবেদঃ।
আ চ বহ মিত্রমহশ্চিকি হান্ মং দৃতঃ কবিরসি প্রচেতাঃ॥" (১০।১১০।১)

(৪) সম্পূর্ণ প্রেষমগু---

"হোতা যক্ষ ভূনুনপাতমদিতেগর্ভং ভূবনক্ত গোপান্।

মধ্বাদ্ দেবে দেবেভা দেবখানান পণো অনক ুবেতু আজাসা হোতর্ব ॥"
এইরূপ অন্যান্ত পরেবর্তী প্রথাজের ও প্রৈথমন্ত আছে। বাহুলাভয়ে যে সকল চীকার দেওরা
ছইল না। কেবল সাধারণ পক্ষে প্রযোজ্য আপ্রীমন্ত্র (যাজ্যামন্ত্র) গুলি নিম্নে দেওরা গেল।
(৫) আপ্রীকৃত্তের বিভার মন্ত্র---

করেন। কিন্তু এই দ্বিতীয় যাজ্যা বিষয়ে যজমানভেদে মতভেদ আছে। বসিষ্ঠ, শুনক, অত্রি, বঙাশ্ব, এই চারি গোত্রে উৎপন্ন যজমানের পক্ষে ও ক্ষত্রিয় যজমানের পক্ষে দ্বিতীর প্রথাজের দেবতা নরাশংস ও তজ্জ্য তাঁহাদের যাজ্যামন্ত্রও ভিন্ন; অন্য সকলের পক্ষে দেবতা তন্নপাং। এক্ষণে সেই মতাস্তরের উল্লেখ হইতেছে—
"নরাশংসং……দথাতি"

নরাশংসের যজন হয়। প্রজাই নর ও বাক্যই শংস (প্রশংসা বা স্তুতি); এতদ্বারা প্রজাকে ও বাক্যকে প্রীত করা হয় ও যজসানে প্রজার ও বাক্যের স্থাপনা হয়।

নরাশংস যজনপক্ষে প্রৈষমন্ত্র ও যাজ্যামন্ত্র " ভিন্ন। তৃতীয় প্রযাজের দ্বেতা— "ইড়ো-----দ্ধাতি"

ইড়ের যজন হয়। অন্নই ইড়ঃ; এতদ্বারা অন্নকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে অন্নের স্থাপনা হয়।

চতুর্থ প্রয়াজের দেবতা—"বহিঃ ... দধাতি"

বহির যজন হয়। পশুগণই বর্হির স্বরূপ; এতদ্বারা পশু-গণকে প্রীত করা হয় ও যজমানে পশুগণের স্থাপনা হয়।

পঞ্চম প্রযাজের দেবতা—"হুরো…দধাতি"

ছুরে:-(দ্বার)-দেবতার যজন হয়। রৃষ্টিই ছুরঃ-স্বরূপ ; এত-

তন্নপাৎ পথ ঋতসা যানান্ মধ্বা সমঞ্জন্ অনয়া হাজিহব। মন্মানি ধীভিক্ত যজ্ঞমুন্ধন্ দেবতা চ কুণ্ছধ্যে নঃ॥ (১০।১১০।২)

(৬) বাসিঠাদির পক্ষে বিহিত দ্বিতীয় যাজ্যামস্ত্র—
 "নরাশংসামিহ প্রিয়মস্মিন্ যজ্ঞ উপহ্রের।
 মধুজিহ্বং হবিক্বতম্॥" (১।১৩।৬)

( ) যাজ্যার উদাহরণ--

"আজুহ্বান ঈড্যো বন্দ্যশ্চ আয়াহি অংগ্র বস্থান্ধি: সজোধা:। ত্বং দেবানামদি যহর হোতা স এনান্ যক্ষীধি:তা যজীয়ান্॥" (১০০১১০)৩ )

(৮) "প্রাচীনং বর্ছিঃ প্রদিশা পৃথিবা। বস্তোরস্তা বৃজ্যতে অত্মে অহুশম্। ব্যু প্রথতে বিভরং বরীরো দেবেন্ড্যো অদিতয়ে স্যোনম্॥" (১০।১১০।৪) দ্বারা রপ্তিকে প্রীত করা হয় এবং যজমানে রপ্তির ও অন্নের স্থাপনা হয়।"

যষ্ঠ প্রযাজের দেবতা--"উষাসানক্তা---দধাতি"

উষাসানক্তার যজন হয়। অহোরাত্রই উষাসানক্তা (উষা ও নক্ত অর্থাৎ রাত্রি): এতদ্বারা অহোরাত্রকে প্রীত করা হয় ও যজমানকে অহোরাত্রে স্থাপন করা হয়।"

সপ্তম প্রযাজের দেবতা—"দৈবাা হোতারা.....দধাতি"

দৈব্য হোতার নামক দেবদ্বয়ের যজন হয়। প্রাণ ও অপানই দৈব্য হোতার: এতদ্বারা প্রাণকে ও অপানকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণের ও অপানের স্থাপনা হয়।"

অগ্নি, বৰুণ, আদিতা এই তিনের মধ্যে কোন হুইজন দৈব্য হোতার। অষ্ট্রম প্রযান্তের দেবতা---"তিল্রো দেবীঃ.....দধাতি"

তিন দেবীর যজন হয়। প্রাণ, অপান এবং ব্যানই তিন দেবী; এতদ্বারা তাহাদিগকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে তাহাদেরই স্থাপনা হয়।

ইড়া, সরস্বতী ও ভারতী এই তিন দেবী। নবম প্রযাজের দেবতা—"ছষ্টারং ...দধাতি"

ঘটার যজন হয়। বাক্যই ঘটা; বাক্যই এই সমস্ত

<sup>( &</sup>gt; ) "বাচস্বতীক্ষবিয়া বিশ্রয়ন্তাং পতিভোগ ন জনয়: শুস্কমানা:। দেবীর্দারো বৃহতীর্বিষমিধা দেবেন্ড্যো ভবত স্থপায়শা: ॥" (১০।১১০।৫)

<sup>( &</sup>gt; ) ''আ ফুবরস্তী যজতে উপাকে উবাসানকা সদতাং নি বোনৌ। দিব্যে যোষণে বুহতী কুলকে অধিপ্রিয়ং শুক্রপিশং দধানে ॥" ( ১০)১১০)৬ )

<sup>( &</sup>gt;> ) ''দৈব্যা হোতারা প্রথমা স্থবাচা মিমানা বজ্ঞং মনুহো বজ্ঞহৈয়। व्यक्तां विषयिष् कांक श्रांतीनः स्वाांिकः श्राप्तिमा मिनस्य ।" ( > 1) > 19 )

<sup>(</sup> ১২ ) "আ নো বঞ্জং ভারতী তুরমেতু ইড়ামমুদদিছ চেডয়ন্তী। **किट्या (मर्वीर्विहित्तमः (मा)नः मत्रवाकी वर्णमः ममञ्ज ॥" (১०:১১०।৮ )** 

[জগৎ] গঠন করে; এতদ্বারা বাক্যকেই প্রীত করা হয় এবং যজমানে বাক্যেরই স্থাপনা হয় <sup>'°</sup>।

দশম প্রযাজের দেবতা—"বনস্পতিং…দধাতি"

বনস্পতির যজন হয়। প্রাণই বনস্পতি; এতদ্বারা প্রাণকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণেরই স্থাপনা হয়। <sup>১৬</sup> একাদশ প্রযান্তের দেবতা "স্বাহারুতীঃ……প্রতিষ্ঠাপয়তি"

স্বাহাকুতিগণের যজন হয়। প্রতিষ্ঠাই স্বাহাকুতি; এতদ্বারা যজ্জকে শেষকালে প্রতিষ্ঠায় প্রতিষ্ঠিত করা হয়।'"

শেষ প্রযাজের আহুতিসমাপ্তির পর সকল প্রযাজের উদ্দিষ্ট দেবগণের নাম করিয়া স্বাহাকার (স্বাহা উচ্চারণ) হয়। এই হেতু স্বাহাক্ততিগণ বলিতে বিশ্ব-দেবগণ ব্যাইতে পারে। এতদ্বারা যজ্ঞের শেষকালে প্রতিষ্ঠা সম্পাদিত হয়।
অধিকারিভেদে অন্ত আপ্রীস্তক্তেরও বিধান আছে যথা "তাভিঃ...নোৎস্কৃতি"

[ গোত্রপ্রবর্ত্তক ] ঋষি অনুসারে সেই সকল ( আপ্রী-মন্ত্র ) দ্বারা প্রীত করিবে। ঋষি অনুসারে যে আপ্রী পাঠ হয়, এতদ্বারা যজমানকে [ সেই সেই ঋষির ] বন্ধুতা ( গোত্রগত্ত সম্বন্ধ ) হইতে বাহির করা হয় না।

যজ্ঞমান আপন গোত্রপ্রবর্ত্তক ঋষিভেদে বিভিন্ন আপ্রী ব্যবহার করিতে পারেন; এন্ধপ করিলে সেই ঋষির সহিত তাঁহার সম্বন্ধ অবিচ্ছিন্ন থাকে। ''

<sup>, (</sup>১৩) "ব ইমে দ্যাবাপৃথিবী জনিত্রী ক্ষপৈরপিংশদ্ ভুবনানি বিখা। ভুমদ্য হোতরিবিতো যজীয়ান্ দেবং ছষ্টারমিহ যক্ষি বিঘান্ ॥" ( ১০।১১০।৯ )

<sup>(</sup> ১৪ ) "উপাৰস্জ স্বাস্থ্যা সমঞ্জন্দেৰানাং পাথ ঋতুথা হ্ৰীংৰি। ৰনশ্তিঃ শমিতা দেৰো অগ্নিঃ স্বদ্ধ হ্বাং মধুনা স্থতেন।" ( ১০।১১০।১০ )

<sup>( &</sup>gt;e ) "সদ্যোজাতে। ব্যমিমীত যজ্ঞমগ্নিদেবানামভবৎ প্রোগা:।

खमा रहांजू: धानिनि चंजमा वाठि बाहांकुछः हवित्रमञ्ज (मवा: ।" ( ১०।১১०।১১ )

<sup>(</sup> ১৬ ) আখলায়নোক্ত উক্ত মত ব্যতীত ব্যসানের গোত্রপ্রবর্ত্তক ব্যবিভেদে অক্তাক্ত আপ্রীসৃক্ত-প্রদানের বিধান আছে। যথা কণ্পকে "হুসমিছো ন আবহ" (১।১৩), অভিরার পক্ষে "সমিছো

## পঞ্চম খণ্ড

## পর্যগ্রিকরণ

আপ্রী মন্ত্র দ্বারা প্রযাজবিধানের পর পর্যাগ্রিকরণ। এই কর্ম্মে আগ্নীঞ্জ নামক ঋত্বিক্ আহবনীয় হইতে অগ্নি লইয়া তিনবার অগ্নীধোমীয় পশুকে প্রদক্ষিণ করেন। তদ্বিষয়ে প্রৈষমন্ত্র—"পর্যাগ্রয়ে……অধ্বর্যায়"

পরিক্রিয়মাণ অগ্নির অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর, অধ্বর্য্যু [মৈত্রাবরুণকে] এই প্রৈষমন্ত্র বলেন।

হোতার সহকারী মৈত্রাবরুণ পর্যাগ্রিকরণের অন্তবচন পাঠ করেন। মৈত্রাবরুণ পাঠ্য ঋক্ত্রয়—"অগ্নির্হোতা……সমর্দ্ধয়তি"

"অগ্নির্হোতা নো অধ্যরত" ইত্যাদি অগ্নিদৈবত গায়ত্রী ঋক্ তিনটি পর্যাগ্রকরণ কর্মো (পশুর চারিদিকে অগ্নিভ্রামণ কালে) পাঠ করিবে। এতদ্বারা আপনারই দেবতা ও আপ-নারই ছন্দ দ্বারা ইহাকে সমৃদ্ধ করা হয়।

গায়ত্রী অগ্নির ছন্দ, এ বিষয়ে পূর্ন্দে দেখ। প্রথম ঋকের দ্বিতীয় চরণের ব্যাখ্যা—"বাজী… ..পরিণয়স্কি"

"বাজী সন্ পরিণীয়তে"—এতদ্বারা ইঁহাকে (অগ্রিকে) বাজী (অন্নযুক্ত) করিয়া পরিণয়ন (পশুর চতুর্দিকে ভ্রমণ করান) হয়। দ্বিতীয় ঋকের পূর্ব্বার্দ্ধের ব্যাথ্যা—"পরিত্রিবিষ্ঠাধ্বরং……পরিয়াতি"

জ্ঞা আবহ" ( ১১৪২ ), অগস্তাপকে "সমিদ্ধো অদ্য রাজসি" ( ১১৮৮ ), শুনকপকে "সমিদ্ধো অগ্নিনিহিতঃ" ( ২০ ), বিধানিত্রপকে "সমিদ্ধায় শোচিষে" (০০ ), বিষিষ্ঠপকে "জুনস্ব নঃ সমিধন্" (৭০২), কণ্ঠপপকে "সমিদ্ধো বিশ্বতম্পতিঃ" (৯০০), বপ্রাধানক "সুমান্ধ ক্রেলিক" "ইমাং নে অগ্নে সমিধং জুম্ব" (১০০০) জমদ্মিপকে "সমিদ্ধো অদ্য মনুবো ক্রোপে" (১০০০); (গার্গানারায়ণ-কৃত আঃ প্রাংশুত্তি )।

<sup>(3) 813413-01</sup> 

"পরিত্রিবিষ্ট্যধ্বরং যাত্যগ্নী রথীরিব"—ইহার অর্থ এই যে অগ্নি রথীর মত অধ্বরের (যজ্ঞের) চতুর্দ্দিকে গমন করেন। তৃতীয় ঋকের প্রথম চরণের ব্যাখ্যা—"পরি বাজপত্তিঃ"

"পরি বাজপতিঃ কবিঃ" এ স্থলে এই অগ্নিই বাজপতি (অমপতি)।

তৎপরে অধ্বর্য্য পুনরায় মৈত্রাবরুণকে প্রৈয়মন্ত্র দারা আহ্বান করিবেন এবং অধ্বর্যুপ্রেষিত মৈত্রাবরুণ হোতাকে প্রৈয়মন্ত্র দারা আহ্বান করিবেন। অধ্বর্যুপঠিত মৈত্রাবরুণোদ্দিষ্ট প্রৈয়মন্ত্র—"অতঃ……অধ্বর্যুয়ঃ"

অনন্তর (পর্য্যগ্নিকরণে অনুবচন পাঠের পর), অহে হোতা, তুমি দেবগণের উদ্দেশে হবিব প্রেরণ কর,—এই [ প্রৈষমন্ত্র ] অধ্বর্যু [ মৈত্রাবরুণকে ] বলিবেন।

মৈত্রবিরুণ হোতার সহকারী; এজন্ম এস্থলে তাঁহাকে হোতা বলিয়া সম্বোধনে দোষ হইল না। এ বিষয়ে অধ্বাবদীদের আপত্তি পরে দেথ। অনন্তর অধ্বর্যু-প্রেষিত মৈত্রাবরুণ হোতাকে লক্ষ্য করিয়া যে প্রৈষমন্ত্র বলিবেন, তাহার নাম উপপ্রৈষ, যথা—"অকৈং……প্রতিপ্লতে"

"অজৈদগ্নিরসনদ্বাজম্"—অগ্নির জয় হউক, তিনি বাজ (অয়)
দান করুন—মৈত্রাবরুণ [হোতাকে ] এই উপপ্রৈয় বলিবেন।
অধ্বর্গু পঠিত মন্ত্রে হোতাকেই সম্বোধন হইয়াছে; এ বিষয়ে ব্রহ্মবাদীদের
আপত্তি—"তদাহঃ……ইতি"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যথন অধ্বর্যু হোতাকেই উপপ্রেষণ করেন, তবে মৈত্রাবরুণকে কেন উপপ্রেষ মন্ত্র বলিতে হয় ?

ইহার উত্তর--- "মনো বৈ----সম্পাদয়তি"

মৈত্রাবরুণই যজের মনের স্বরূপ; হোতা যজের বাক্ [-ইন্দ্রিয়-] স্বরূপ; বাগিন্দ্রিয় মন কর্তৃক প্রেষিত (প্রেরিত) হই- য়াই কথা কহে। [লোকে] অস্তমনক্ষ হইয়া যে বাক্য বলে, সেই বাক্য অস্তরগণের প্রিয়, দেবগণের প্রিয় নহে। সেই নিমিত্ত মৈত্রাবরুণ যে উপপ্রৈষ পাঠ করেন, তাহাতে মনের দারা [প্রেরিত হইয়াই] বাক্য বলা হয়; মন কর্তৃক প্রেরিত সেই বাক্যদারা দেবগণের উদ্দেশে আহুতি সম্পাদন করা হয়।

#### খণ্ড

## অধিগুপৈষ

অধ্বর্য্য্-প্রেষিত মৈত্রাবরুণ উক্ত প্রৈষমন্ত ধারা হোডাকে অন্থক্তা করিলে, মৈত্রাবরুণ-প্রেষিত হোডা আবার অধিগু-প্রৈষধারা পশুবধকর্তাকে অনুক্তা করেন। অধিগু শব্দের অর্থ পশুবিশসন-(বধ)-কর্তা দেবতা। এছলে পশু-হত্যাকারী মন্থব্যের প্রতি উক্ত প্রৈষমন্ত্র প্রযুক্ত হয়। উক্ত অধিগু-প্রৈষমন্ত্রের প্রথমাংশ, যথা—"দৈবাাঃ……ইত্যাহ"

"অহে দেবরূপী শমিতৃগণ (পশুহত্যাকারিগণ), পশু-বধ ] আরম্ভ কর; আর মনুষ্যরূপী [শমিতৃগণ, তোমরাও আরম্ভ কর]"—এই মন্ত্র [হোতা] পাঠ করিবেন।

ঐ মন্ত্রের ব্যাখ্যা—"যে চৈব.....সংশান্তি"

যাঁহারা দেবগণমধ্যে শমিতা (পশুঘাতক) ও বাঁহারা মনুষ্যগণ মধ্যে শমিতা, তাঁহাদের উভয়কেই এতদ্বারা [ব্দ কর্ম্মে] প্রেরণ করা হয়।

ঐ মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশ—"উপনয়ত... . সমর্ম্বন্ত"

মেধপতিশ্বয়ের ( যজ্ঞসামী যজ্ঞমানের ও তৎপত্নীর ) জন্য যজ্ঞকে প্রার্থনা করিয়া "মেধ্য ( যজ্ঞে ব্যবহার্য্য ) দ্বার ( উপার অর্থাৎ পশুহত্যার অস্ত্রাদি [ যূপের নিকট ] লইয়া আইস"— এই বাক্যে পশুই মেধ ও যজ্ঞমানই মেধপতি; এতদ্বারা যজ্ঞমানকেই আপনার মেধদ্বারা ( যজ্ঞভাগ দ্বারা ) সমৃদ্ধ করা হয়।

এস্থলে মেধপতি শব্দে যজমানকে না বুঝাইয়া যজ্ঞপতি দেবতাকেও বুঝাইতে পারে, যথা—"অথো থলু·····স্থিতম্"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে দেবতার উদ্দেশে পশুর হত্যা হয়, তিনিই মেধপতি। তাহা হইলে সেই পশু যদি এক দেবতার উদ্দিশ্ত হয়, তাহা হইলে [ ঐ মস্ত্রে "মেধপতিভ্যাং" না বলিয়া ] "মেধপতয়ে" ইহাই বলিবে; যদি ছই দেবতার উদ্দিশ্ত হয়, তাহা হইলে "মেধপতিভ্যাং" বলিবে; যদি বহুদেবতার উদ্দিশ্ত হয়, তবে "মেধপতিভ্যাং" বলিবে; ইহাই স্থির।

মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশ বিষয়ে আথায়িকা—"প্রাম্মা ……পুরস্তাদ্বরন্তি"

["হে শমিত্গণ] এই পশুর জন্ম অগ্নিকে প্রথমে লইয়া
যাও"—এই বাক্যের তাৎপর্য্য—[পুরাকালে বধদেশে] নীয়মান
পশু মৃত্যু সন্মুথে দেখিয়াছিল; সেই পশু দেবগণের পশ্চাৎ
যাইতে চাহে নাই; [তখন] দেবগণ তাহাকে বলিলেন,
আইস, তোমার সহিত আমরা স্বর্গেই যাইব; সে বলিয়াছিল,
তাহাই হউক, (তবে) তোমাদের মধ্যে একজন আমার সন্মুশ্বে
(অগ্রে) চল; তাহাই হউক, বলিয়া অগ্নি তাহার অগ্রে গ্রমন
করিয়াছিলেন; সেও তাঁহার পশ্চাৎ চলিয়াছিল। এইজ্লা

বলা হয়, পশুগণ অগ্নিসম্বন্ধী, কেন না পশু অগ্নির পশ্চাৎই চলিয়াছিল। এইজন্ম [এইকর্ম্মে] ইহার (বধ্য পশুর) সম্মুখে অগ্নিকে লইয়া যাওয়া হয়।

মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশের ব্যাখ্যা—"স্থৃণীত····· করোতি"

["বধস্থানে নীত পশুর নিম্নে] বহিঃ (কুশ) আস্তীর্ণ কর"— এই বাক্যে পশুকে সমস্ত-ওর্ষধ-আত্মক করা হয়, কেন না পশু ওষধি-আত্মক।

ওষধি ( কুশাদি তৃণ ) খাইয়া বর্দ্ধিত হয় বলিয়া, পশু ওষধি-আত্মক। মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশের ব্যাখ্যা—"অন্নেনং……আলভস্তে"

"এই পশুকে (ইহার বধে) [ইহার ] মাতা অনুমতি
দিক, পিতা অনুমতি দিক, সহোদর ভ্রাতা অনুমতি দিক, সথা
ও একযৃথবর্তী [অন্য পশু ] অনুমতি দিক"—এই বাক্যে
তাহার জন্মসম্পর্কযুক্ত-[অন্য পশু ]-গণেরও অনুমতি লইয়া
ইহার আলম্ভন (বধ ) হয়।

তৎপরবর্ত্তী ভাগের ব্যাখ্যা—"উদীচীনাঁ অশু……আদধাতি"

"ইহার পা উত্তরদিক্ আগ্রয় করুক, চক্ষু সূর্য্যকে প্রাপ্ত হউক, প্রাণ বায়ুকে, জীবন অন্তরিক্ষকে, শ্রোত্র দিক্সমূহকে, ও শরীর পৃথিবীকে আগ্রয় করুক"—এই বাক্যে ইহাকে ঐ সকল স্থানে স্থাপন করা হয়।

তৎপরভাগের ব্যাখ্যা—''একধা..... দধাতি''

"ইহার ত্বক্ একভাবে [ অবিচ্ছিন্নভাবে ] ছিন্ন কর, ছেদ-নের পূর্কে নাভি হইতে বপা (মেদ) পৃথক্ কর, প্রস্থাসকে ভিত্রেই নিবারণ কর (শ্বাসরোধ করিয়া বধ কর)"—এই বাক্যে পশুসমূহেই প্রাণসকলের স্থাপনা হয়। তৎপরভাগের ব্যাখ্যা—"শ্রেনমশু……প্রীণাতি"

"ইহার বক্ষ শ্রেনের (পক্ষীর) আকৃতিযুক্ত কর ( সেইরূপে ছিন্ন কর ), বাহুদ্বর উত্তমরূপে ছিন্ন কর, প্রকোষ্ঠদ্বর শলাকাকার কর, অংশদ্বর কচ্ছপাকার কর, শ্রোণিদ্বর অচ্ছিদ্র কর, উরুদ্বর কবেরে ( ঢালের ) মত, ও উরুদ্বল করবীর পত্রের মত কর; ইহার পার্শ্বান্থি ছাব্বিশখানি, সে গুলি পর পর পৃথক্ কর; সমস্ত গাত্র অবিকল [ ছিন্ন ] কর"—এই বাক্যে ইহার সমস্ত অঙ্গ ও গাত্রকে প্রীত করা হয়।

শেষভাগের ব্যাখ্যা—"উবধ্যগোহং.....প্রতিষ্ঠাপয়তি"

"ইহার পুরীষ গোপনের জন্ম স্থান (গর্ত্ত) পৃথিবীতে (ভূমিতে) খনন কর"—এই বাক্যে এই উবধ্য (পুরীষ) ওষধি-সম্বন্ধী (ভক্ষিত ভূণাদির বিকার), এবং এই পৃথিবী ওষধি-সকলের স্থান; অতএব এতদ্বারা এই পুরীষকে শেষে (পশু-বধান্তে) আপনার স্থানেই স্থাপিত করা হয়।

#### সপ্তম থণ্ড

## অধিগু-প্রৈষমন্ত্র

শ্বিশু-প্রৈষমন্ত্রের পরবর্ত্তিভাগের ব্যাখ্যা—"অন্ধা রক্ষ: নিরবদয়তে"
"রুধিরের সহিত রাক্ষসগণের যোজনা কর"—ইহা [হোতা]
বলিবেন। [পুরাকালে] দেবগণ তুষ দ্বারা ও তণ্ডুলাংশ দ্বারা
(ক্ষুদ দ্বারা) [তৃপ্ত করিয়া] রাক্ষসগণকে [দশপূর্ণমাসাদি]
যজ্ঞসমূহ হইতে (যজ্ঞের হবির্ভাগ হইতে) ও রুধির দ্বারা

মহাযজ্ঞ (জ্যোতিষ্টোম) হইতে বঞ্চিত করিয়াছিলেন; সেই হোতা যখন "রুধিরের সহিত রাক্ষসগণের যোজনা কর" এই [মন্ত্রাংশ] পাঠ করেন, তখন রাক্ষসদিগকে তাহাদের নিজো-চিত যজ্ঞভাগ দ্বারাই যজ্ঞ হইতে অপসারিত করা হয়।

রাক্ষসেরা তুষ ও ক্ষুদ এবং পশুরক্ত পাইয়াই চলিয়া গিয়াছিল, পুরোডাশের বা পশুমাংসের অপেক্ষা করে নাই। সেইজন্ম ঐ মন্ত্র পাঠ করিলে রাক্ষসেরা এস্থলেও রুধিরভৃপ্ত হইয়াই চলিয়া ষাইবে; পশুমাংসের লোভে যজের বিদ্ন জন্মাইবে না।

ঐ মন্ত্র সম্বন্ধে আপত্তি ও তাহার খণ্ডন—''তদাহু:……এনমিতি"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন ( আপত্তি করেন ), যজে রাক্ষসের নাম করিবে না, কোন রাক্ষসেরই ( রাক্ষসজাতীয় অন্থর-পিশাচাদিরও) নাম করিবে না; কেন না যজে রাক্ষসেরা বর্জ্জিত (রাক্ষসাদির যজে ভাগ নাই, দেবতাদেরই ভাগ আছে)। সেই [আপত্তি] সম্বন্ধে [ অন্থ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, [ এ স্থলে রাক্ষসের ] নাম করিতেই হইবে; কেন না যে ব্যক্তি ভাগীকে ভাগ হইতে বঞ্চিত করে, সেই [ বঞ্চিত ব্যক্তি ] তাহাকে ( বঞ্চনাকারীকে ) বিনাশ করে; যদি বা তাহাকে বিনাশ না করিতে পারে, তবে পরে তাহার পুত্রকে বিনাশ করে, অথবা [ পুত্রকে না পারিলে ] পোত্রকে বিনাশ করে; [ কোন না কোনরূপে ] তাহাকে নক্ট করেই।

মৃত্রন্থরে ঐ মন্ত্রাংশ উচ্চারণ করা উচিত ধথা—"স যদি · এবং বেদ"

সেই [ হোতাকে ] যদি [ রাক্ষসের ] নাম করিতেই হয়, তবে উপাংশুভাবেই ( মৃত্সুরেই ) নাম করিবে ; কেন না যে বাক্য উপাংশু ( মৃত্নু উচ্চারিত), তাহা প্রচ্ছন্ন (অন্সের অঞ্চত) থাকে; আর এই যে [ যজ্ঞস্থলবিহারী ] রাক্ষসগণ, ইহারাও প্রচ্ছন্ন [ -বিচরণশীল ]। অপিচ যদি উচ্চৈঃস্বরে নাম করা হয়, ভাহা হইলে যে ব্যক্তি এই রাক্ষসোচিত (উচ্চিঃস্বরে উচ্চা-রিত) বাক্য বলে, সে রাক্ষসী ভাষা উৎপাদনে সমর্থ হয়; কেন না দৃগু লোকে যে [ উচ্চ ] বাক্য বলে, উন্মন্ত লোকে যে [ উচ্চ ] বাক্য বলে, তাহা রাক্ষসোচিত বাক্য। যে ইহা জানে, সে স্বয়ং দৃগু হয় না, এবং ভাহার পুত্রাদিও কেহ দৃগু হয় না।

মন্ত্রের পরবর্ত্তী ভাগ—"বনিষ্ট্রমস্তল্পরিদদাতি"

"অহে শমিতৃগণ, বপার সমীপবর্তা মাংসথগুকে উলুকাকৃতি (পেচকাকৃতি) জানিয়া [ অন্ত আকারে ] ছেদন করিও না
( উলুকাকারেই ছেদন কর ); [ এরূপ করিলে ] তোমার পুত্র
পৌত্র কাহাকেও রোদন করিতে হইবে না"—এই বাক্যে
দেবগণ মধ্যে ও মনুষ্যগণ মধ্যে যাহারা শমিতা (পশুহন্তা),
তাহাদের উদ্দেশেই সেই মাংসথগু দান করা হয়।

মন্ত্রের শেষভাগ—"অধ্রিগো·····সংপ্রযচ্ছতি"

"অধিগু, তোমরা পশুকে হনন কর—হুষ্ঠু ভাবে (যথাশাস্ত্র) হনন কর,—অহে অধিগু, হনন কর"—এই বাক্য তিন-বার বলিবে। [ভৎপরে তিনবার] "অপাপ" বলিবে। যিনি দেবগণের মধ্যে শমিতা (পশুহন্তা), তিনিই অধিগু; ও যিনি নিগ্রহকর্তা, তিনি অপাপ। এই বাক্যে শমিত্গণের উদ্দেশে ও নিগ্রহকর্তাদের উদ্দেশে সেই পশুকে (হননের জ্ঞা) দেওয়া হয়।

**অঞ্জিও ত্রৈবলাঠান্তর জপমন্ত্রলাঠ—"শমিভারো**·····য এবং বেদ"

"হে শমিতৃগণ, এই কর্মে যে স্থক্ত হইল, তাহা আমাদিগের উপরে ও যে তৃক্কত হইল, তাহা অন্সের উপরে
[অর্পিত হউক]" এই মন্ত্র বলিবে। অগ্নিই দেবগণের
হোতা ছিলেন—তিনি এই বাক্য (অপ্রিপ্ত-প্রৈষমন্ত্র) দ্বারা
এই পশুকে বধ করিয়াছিলেন, এইজন্য হোতাও সেই বাক্যদ্বারা ইহাকে বধ করেন। এতদ্বারা [পশুর] সম্মুখভাগে
যে ছেদন করা হয় ও পশ্চাদ্রাগে যে ছেদন করা হয়, যাহা
[শাস্ত্রবিধান অপেক্ষা] অতিরিক্ত করা হয় বা যাহা [তদপেক্ষা] অল্প করা হয়, তাহা সমস্তই শমিতাদিগকে ও নিগ্রহকর্ত্তাদিগকেই জানান হয়। [এই মন্ত্রপাঠে] হোতাও
মঙ্গল দ্বারা [পাপ হইতে] মুক্ত হন ও পূর্ণ আয়ুঃ লাভ করেন,
ও [যজমানেরও] পূর্ণায়ুক্ষতালাভ ঘটে। যে ইহা জানে,
সে পূর্ণ আয়ু লাভ করে।

# অফ্টম খণ্ড

# পশুসম্বন্ধে আখ্যায়িকা

অধিগুর পর পুরোডাশবিধানের পূর্বে আখ্যায়িকা—"পুরুষং বৈ নামীয়াৎ"

[পুরাকালে] দেবগণ পুরুষকে (মনুষ্যকে) পশুরূপে আলম্ভন (যজ্ঞে হনন) করিতে উন্নত হইয়াছিলেন। সেই হননোত্যক্ত পুরুষ হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও অখে প্রবেশ করিল। সেইজন্য অশ্ব যজ্ঞযোগ্য হইল। অনন্তর যজ্ঞভাগ কর্ত্ত্বক পরিত্যক্ত সেই পুরুষকে দেবগণ সম্পূর্ণরূপে বর্জ্জন করিলেন; সেই পুরুষ [ তথন ] কিম্পুরুষ হইল।

তাঁহারা অশ্বের আলম্ভনে উন্মত হইলেন। সেই হননোছুক্তে অশ্ব হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও গরুতে প্রবেশ
করিল। সেই হইতে গরু যজ্ঞের যোগ্য হইল। দেবগণ
সেই যজ্ঞভাগ কর্ত্ত্বক পরিত্যক্ত অশ্বকে বর্জ্জন করিলেন; সেই
অশ্ব [ তথন ] গৌর-মুগ হইল।

তাঁহারা গরুর আলম্ভনে উন্মত হইলেন। সেই বধোহ্যক্ত গরু হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও অবিতে (মেষে)
প্রবেশ করিল। সেই হইতে অবি যজ্ঞের যোগ্য হইল।
তখন দেবগণ যজ্ঞভাগ কর্ত্ত্ব পরিত্যক্ত গরুকে বর্জ্জন করিলেন; সে গবয় হইল।

তাঁহারা অবির আলম্ভনে উন্মত হইলেন। সেই বধো-ছ্যক্ত অবি হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও অজে (ছাগে) প্রবেশ করিল। সেই হইতে অজ যজ্ঞের যোগ্য হইল। দেবগণ যজ্ঞভাগ কর্ত্ত্ব পরিত্যক্ত অবিকে বর্জ্জন করিলেন; সে উষ্ট্র হইল।

এই যজ্ঞভাগ অজে বহুকাল ধরিয়া ক্রীড়া করিয়াছিল। সেই হেছু এই যে অজ, সে পশুগণ মধ্যে [ যজ্ঞে ] সর্বাপেক্ষা উপযুক্ত।

তাঁহারা অজের আলম্ভনে উছত হইলেন। সেই বধো-ছাক্ত অজ হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও এই [পৃথিবীতে] প্রবেশ করিল। সেই হইতে এই [পৃথিবী] যজ্ঞের যোগ্য হইল। তথন দেবগণ যজ্ঞভাগ কর্জ্ঞ পরিত্যক্ত অজকে বর্জন করিলেন; সে শরভ হইল।

এই সেই পশুগণ (যজ্ঞভাগ) মেধ কর্তৃক পরিত্যক্ত হওয়ায় অমেধ্য ( যজ্ঞের অনুপযুক্ত বা অপবিত্র ); সেইজন্য ইহাদের মাংস ] ভোজন করিবে না।

পরে পুরোডাশের বিধান—"তমস্তাং…য এবং বেদ"

এই পৃথিবীতে [প্রবিষ্ট ] যজ্ঞভাগকে দেবগণ অনুগমন করিয়াছিলেন। অনুস্ত হইয়া দে ত্রীছি (ধান্ম) হইল। সেইজ্বন্য যখন পশুর (হননের) পর [ধান্য হইতে প্রস্তত ] পুরোডাশ নির্বপণ (আহুতিদান) করা হয়, তথন আমাদিগের যজ্ঞভাগযুক্ত পশু দারাই ইফ ঘটে, কেবল পশু দারাই ইফ ঘটে। যে ইহা জানে, তাহারও যজ্ঞভাগযুক্ত পশু দারাই ইফ ঘটে।

#### নবম খণ্ড

পুরোডাশহোম-বপাছোম

পুরোডাশের প্রশংসা—"স বা এবঃ ..... লোক্যমিতি"

এই যে পুরোডাশ [ প্রদান ] এতদ্বারা পশুরই আলম্ভন হয়। তাহার (পুরোডাশের অর্থাৎ তাহার উপকরণরূপ ধান্সের\_) যে কিংশারু (থড়), তাহাই [পশুর] লোম; যে তুষ, তাহাই দশ্ম; যে কুদ, তাহাই রক্ত, যে (তণ্ডুল হইতে এস্তত)

<sup>(</sup> ১°) অর্থাৎ বজ্ঞভাগ কর্ত্ক পরিভ্যাগের পর মনুষ্যাদি বে বে মৃত্তি গ্রহণ করিয়াছিল, সেই ক্তিম্পুরুষাদি পরকলবাত্ত পশুগণ অমেধ্য ও উহাদের মাংস বর্জনীয়।

পিষ্টক ও পিষ্টকের অবয়বসকল, তাহাই মাংস; আর যে কিছু সার (তণ্ডুলের কঠিন ভাগ), তাহাই অস্থি। [অতএব] যে পুরোডাশ দ্বারা যাগ করে, সে পশুগণের সকল যজ্ঞভাগ দ্বারাই যাগ করে। সেইজন্য [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, পুরোডাশ যাগ [সকলের] দর্শনীয়।

তৎপরে বপাহোমের যাজ্ঞা—''যুবমেতানি……ভবতীতি'

''যুবমেতানি দিবি রোচনানি অগ্নিশ্চ সোম সক্রভূ অধত্তম্। যুবং সিন্ধুঁরভিশস্তেরবতাদ্ অগ্নীষোমাবমুঞ্তং গৃভীতান্"॥'— হে সোম, তুমি এবং অগ্নি, তোমরা উভয়ে স্বর্গে প্রকাশমান ্রিই নক্ষত্রগণকে ] ধরিয়া আছ ; হে অগ্নি ও সোম, সক্রতু ( সমানকর্মা ) তোমরা তোমাদের আপনার সিন্ধুগণকে (সমুদ্রবৎ প্রোঢ় যজমানদিগকে) অপবাদ হইতে ও পাপ হইতে মুক্ত কর—এই মন্ত্রকে বপার জন্য (বপা-হোমের জন্য) যাজ্যা করিবে। যে ব্যক্তি দীক্ষিত হয়, সে সকল দেবতাকর্তৃকই আলব্ধ (আহুতিরূপে স্বীকৃত) হয়; সেই-জন্য [ব্রেক্সাবাদীরা কেহ কেহ] বলেন, দীক্ষিতের [গৃহে] ভোজন করিবে না। [ইহার উত্তর] সেই হোতা যথন "অগ্নীযোমাবমুঞ্ত: গৃভীতান্" বলিয়া বপার যাগ করেন, তথন যজমানকে দকল দেবতার নিকটেই মুক্ত করেন। সেইজন্য [অন্য ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, [দীফিতের গৃছে] ভোজন করিবে, কেন না বপাহোমের পর সেই দীঞিত [ দেবগণের নিকট মুক্ত হইয়া ] যজমানে পরিণত হয়।

<sup>1 3 10 6 ( 6 )</sup> 

অনস্তর পুরোডাশহোমের যাজ্ঞা—"আন্তং…যজতি"

"আন্তং দিবো মাতরিশ্বা জভার" এই মন্ত্র পুরোডাশ-দানের যাজ্যা করিবে।

মন্ত্রের দিতীয় চরণ—"অমথাৎ…ভবতি"

"অমথাদন্যং পরি শ্রেনো অদ্রেং" এতদ্বারা এই যজ্জভাগ (পুরোডাশ) এখান হইতে (মনুষ্য হইতে) লব্ধ, ওখান হইতে (অশ্বাদি হইতে) লব্ধ, ইহাই বুঝায়।

উভন্ন চরণের অর্থ—মাতরিশা (বায়ু) [উভন্ন দেবতার মধ্যে] অগ্যতরকে (সোমকে) শ্বর্গ হইতে আনিরাছিলেন; শ্রেন (পক্ষী) অগ্র দেবকে (অন্নিকে) অদ্রি (পর্বাত) হইতে মন্থন করিয়াছিলেন। সেইরূপ পুরোডাশও মন্থন্য, অশ্ব, গো, অবি প্রভৃতি পশু হইতে লব্ধ বলিয়া ঐ মন্ত্রের এই কর্মে প্রযোজ্যতা।

পুরোডাশহোমের পর তাহার স্বিষ্টকুতের যাজ্ঞা—"স্বদস্ব হব্যা……যজ্জতি"

"স্বদস্ব হব্যা সমিযো দিদীছি"—[হে অমি] হব্যসকল স্বাত্ত্ব কর ও অন্নসকল সম্প্রদান কর— এই মন্ত্রকে পুরোডাশ-হোমে স্বিষ্টকৃতের যাজ্যা করিবে।

ঐ যাজ্যার প্রশংসা—"হবিরেবাস্মা…ধত্তে"

ঐ মন্ত্রদারা এই কর্মো (স্বিউক্তে) আহুতিকেই স্বান্ত্র করা হয় এবং অমকে ও উর্জ্জকে (ক্ষীরাদিকে) আপনাতে স্থাপন করা হয়।

ভৎপরে স্বিষ্টক্রৎযাগের পর পশুরোডাশসম্বনী ইড়ার আহ্বান— "ইড়াং—ম্বাতি"

ইড়াদেবতাকে ' আহ্বান করা হয়। পশুগণই ইড়া;

<sup>( 3) &</sup>gt;| 4|04|( 5) | 4|04|( 5)

<sup>(</sup>৪°) ইড়া শক্ষের অর্থ বাগের পর পুরোডাশের যে অংশ যজমান ও ঋষিকেরা জক্ষণ করেন। ইড়াজক্ষণের পুর্কে ইড়ার আহ্বান হয়। পুর্কে দেও।

এতদ্বারা পশুগণকেই আহ্বান করা হয় ও যজমানে পশু-গণেরই স্থাপনা হয়।

### मन्य थल

#### পত্মাঙ্গুহোম

পশুর হৃদয়াদি একাদশ অঙ্গ আহতির জ্বন্ত মৈত্রাবরুণের প্রতি প্রেষবিধান— "মনোতায়ৈ…অধ্বর্য্যঃ"

"মনোতার (তমামক দেবতার) উদ্দেশে অবদীয়মান (খণ্ডশঃ গৃহীত) আহুতির (পশাঙ্গের) অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর"—অধ্বর্ধ্য এই প্রৈষমন্ত্র বলিবেন।

ভৎপরে পশাস্বহোমকালে মৈত্রাবরুণপাঠ্য স্ক্র—"বং হয়ে…অব্যাহ"

"ত্বং ছয়ে প্রথমো মনোতা" ইত্যাদি সূক্ত '.[মৈত্রাবরুণ] পাঠ করিবে।

ঐ স্কু সম্বন্ধে আপত্তি ও তাহার খণ্ডন—"তদাহ···অম্বাহ"

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] আপত্তি করেন, পশু যখন অন্য দেবতার (অগ্নি ও সোম এতত্বভয়ের) উদ্দিষ্ট, তবে কেন মনো-তার উদ্দেশে অবদীয়মান আহুতির অনুকূলে কেবল একমাত্র অগ্নিদেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করা হয় ? [উত্তর] তিনজন দেবতা (বাক্য, গাভী এবং অগ্নি) দেবগণের মনোতা (মনে প্রবিষ্ট দেবতা); সেই তিন দেবতাতেই দেবগণের মন আসক্ত রহিয়াছে। বাক্যই দেবগণের মনোতা, তাঁহাতেই তাঁহাদের মন আদক্ত রহিয়াছে। গাভীই দেবগণের মনোতা, তাঁহাতেই তাঁহাদের মন আদক্ত রহিয়াছে। অগ্নিই দেবগণের মনোতা; তাঁহাতেই তাঁহাদের মন আদক্ত রহিয়াছে। অগ্নিই দকল মনোতার স্বরূপ, অগ্নিতেই দকল মনোতা মিলিত আছেন, দেইজন্ম অগ্নির উদ্দিষ্ট ঋক্দকলকেই মনোতার উদ্দেশে অব-দীয়মান আহুতির অনুকূল মন্ত্ররূপে পাঠ করিবে।

তৎপরে হৃদয়াদি একাদশ অঙ্গহোমের যাজ্ঞ্যা ও তাহার প্রশংসা—"অগ্নীষোমা
•••য এবং বেদ"

"অ্যাষোমা হবিষঃ প্রস্থিতস্থা" এই মন্ত্রকে প্রধান ] আহুতির হাজ্যা করিবে। এ মন্ত্রে "হবিষঃ" এই পদ রূপসমূদ্ধ ও "প্রস্থিতত্য" ইহাও রূপসমূদ্ধ। যে ইহা জানে, তাহার প্রদত্ত আহুতি সকলসমূদ্ধি দ্বারা সমৃদ্ধ হইয়া দেবগণকে প্রাপ্ত হয়।

অনস্তর বনস্পতিযাগ—"বনস্পতিং…যজতি"

বনস্পতির যাগ করিবে। কেন না প্রাণই বনস্পতি। যে কর্ম্মে ইহা জানিয়া বনস্পতির যাগ হয়, সেখানে তদ্দত্ত এই আহুতি জীবনস্বরূপ হইয়া দেবগণকে প্রাপ্ত হয়।

পরে সিষ্টকতের যাগ—"স্বিষ্টক্রতং অতিষ্ঠাপয়তি"

স্বিফ্রকতের যাগ করিবে। প্রতিষ্ঠাই স্বিফ্রক্রং। এতদ্বারা যজ্ঞান্তে যজ্ঞকে প্রতিষ্ঠাতেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

পরে ইড়ার আহ্বান—"ইড়াম্ · · দ্ধাতি"

ইড়ার আহ্বান হয়। পশুগণই ইড়া, এতদ্বারা পশুগণ-

কৈই আহ্বান করা হয় এবং পশুগণকেই যজমানে স্থাপিত করা হয়।

পুর্বের পুরোডাশহোমের পর ইড়াহবান হইয়াছে। এখন পশাঙ্গহোমের পর ইড়াহবান।

# সপ্তম অধ্যায়

# প্রথম খণ্ড

#### পশুযাগ

भर्गान्निकत्रगविषयः ' व्याथानिकां—"(मवा दि ··· ·· পশ্চাৎ"।

পুরাকালে দেবগণ যজ্ঞ বিস্তার করিয়াছিলেন। ইঁহাদের যজ্ঞের বিল্ল করিব, এই অভিপ্রায়ে অস্করেরা তাঁহাদের নিকট আসিয়াছিল। পশু আপ্রীত হইলে পর (পশুযাগের অন্তর্গত প্রযাজ-যজনের পর) ও পর্যাগ্রিকরণের পূর্বের যূপের অভিমুখে পূর্ববিদকে তাহারা আসিয়াছিল। সেই দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া যজ্ঞরক্ষার্থ ও আত্মরক্ষার্থ [পশুর সম্মুখে] পর পর তিনটি অগ্রিময় প্রাকার নির্মাণ করিয়াছিলেন। তাঁহাদের সেই অগ্রিময় প্রাকারগুলি [পশুর] সম্মুখে দীপ্যমান থাকিয়া উচ্ছলেভাবে অবস্থিত ছিল। অস্করেরা সেই প্রাকার আক্রমণ না

(১) আগ্নীপ্র নামক ঋদ্বিক্ আংহবনীর হইতে অগ্নি গ্রহণ করিরা "পরি ৰাজপতিঃ কবিঃ" (৪।১৫।৩) এই মস্ত্রে তিনবার পশুর চারিদিকে নেই অগ্নিকে প্রদক্ষিণ করান। এই পুর্বাগ্রিকরণঅনুঠান পূর্ব্বে বিবৃত হইয়াছে, ষষ্ঠ অধ্যায় পঞ্চম থগু দেখ।

করিয়াই পলায়ন করিয়াছিল। তথন দেবগণ [প্রাকারগত]
অমি দারাই পূর্বাদিকে ও[সেই]অমি দারাই পশ্চিমদিকে অস্থর
গণকে ও রাক্ষসগণকে বধ করিয়াছিলেন।

পর্যাগ্রিকরণের ভাৎপর্যা—"ভথৈব·····অম্বাহ"

যজমানেরা এই যে পর্যাগ্রিকরণ [ কর্ম ] করেন, তদ্বারাও সেইরূপই (দেবগণকৃত কর্ম্মের মত ) যজ্ঞরক্ষার্থ ও আত্মরক্ষার্থ তিনটি অগ্নিময় প্রাকার নির্মাণই করা হয়। সেই জন্মই পর্যাগ্রিকরণ অমুষ্ঠিত হয় ও সেই জন্মই পর্যাগ্রিকরণের অনুকূল মন্ত্র পাঠ হয় ।

পর্যান্নিকরণের পর সেই অন্নি অগ্রবর্তী করিয়া পশুকে বধস্থানে আনিতে হয়,
যথা—"তং·····লোকমেতি"।

সেই পশুকে আপ্রীত হইলে পর ( অর্থাৎ প্রযাজের পর ) ও পর্যামিকরণের পর উত্তরমুখে লইয়া যাওয়া হয়। তাহার সম্মুখে [আমীএ] উল্ম ক (আহবনীয় হইতে গৃহীত অগ্রির উল্কা) বহন করেন। এই যে পশু, ইনি মূলতঃ যজমানের স্বরূপ। ঐ [ সম্মুখে নীয়মান ] অগ্রি ছারা যজমান সম্মুখে আলোক রাখিয়া স্বর্গলোকে গমন করিবেন, এই অভিপ্রায়হেতু, সেই অগ্রি ছারা যজমান সম্মুখে আলোক রাখিয়াই স্বর্গলোকে গমন করেন।

শামিত্রদেশে উপস্থিত হইরা বহিঃ প্রক্ষেপ স্করিবে, যথা—"তং—কুর্বস্থি" সেই পশুকে যেথানে হত্যা করিতে ইচ্ছা করা হয়, সেই

<sup>(</sup>२) वर्गाधिकस्वत-अञ्चल्कन सम्र—"विगिर्धाक्षां निश्वादम्" (३।३०।३) शूर्त्व तव ।

<sup>(</sup>७) १७ श्वासाद्वत व्यक्तिमि, १७८० रक्षत्रीय आचितिक् प्रक्राण वर्णन करवन। देश भूर्त्स स्था व्हेंबारक।

খানে অধোভূমিতে অধ্বর্য ু বহিঃ (কুণ) নিক্ষেপ করিবেন। [প্রযাজ যজন দারা] আপ্রীত হ'ইলে পর ও পর্য্যগ্রিকরণের পর, এই পশুকে [হননার্থ] বেদির বাহিরে (শামিত্রদেশে) এই যে আনা হয়, এতদারা সেই পশুকে বর্হিষদ (কুশাসনে উপ-বিফী) করা হয়।

পশুর পুরীষ কেলাইবার জন্ত গর্ব থনন, ° বথা—"ভন্ত……প্রতিষ্ঠাপরন্তি"। তাহার পুরীষগোপনের স্থান থনন করা হয়। পুরীষ ওষধি হইতে উৎপদ্ধ; এই [ভূমি] ওষধিগণের স্থান; এই হেতু ইহাকে স্বস্থানেই শেষ পর্যান্ত স্থাপন করা হয়।

পশু-পুরোডাশের প্রশংসা '--"ভদা**হ:···বেদ"।** 

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, এই যে পশু, ইহা
[সমস্তই] আহুতিরূপে দেয়; কিন্তু ইহার লোম, চর্মা, রক্ত,
অন্ত্রগত তৃণাদি, খুর, শৃঙ্গদ্বয় এবং যে কিছু মাংস [ভূমিতে]
পড়িয়া যায় তাহা, ইত্যাদি ইহার বহু অবয়ব [আহুতি] দেওয়া
হয় না; তবে ঐ সকলের অভাব কিরূপে পূর্ণ করা হয় ?
[উত্তর] পশুর [আলন্তনের] পরে ঐ যে পুরোডাশ দেওয়া
হয়, এতদ্বারাই সেই সকলের অভাবের পূরণ হয়। [কেন
না] [পূর্বেলিকে মন্স্যাখাদি] পশুগণের নিকট হইতে যজ্জভাগ চিয়া গিয়াছিল; তাহাই [ভূমিপ্রবেশ করিয়া] ব্রীহি ও
যব রূপে উৎপন্ন হইয়াছিল। সেইজন্য এই যে পশুর [আলভূমের] পর পুরোডাশ দেওয়া হয়, ইহাতে আমাদের যজ্জভাগযুক্ত পশু দ্বারাই ইউ লাভ হয়, কেবল পশু দ্বারাই

<sup>(8)</sup> शूर्व तथ। (0) शूर्व तथ।

আমাদের ইফ লাভ হয়। যে ইহা জানে, তাহার যজ্ঞভাগ-যুক্ত পশু দারাই ইফ লাভ হয়—কেবল পশু দারাই তাহার ইফ লাভ হয়।

পুরোডাশদানে পশুদানেরই ফল পাওরা যায়। পর্যাগ্নিকরণ হইতে পুরোডাশ-দান পর্যান্ত কর্ম যঠ অধ্যায়েই পুর্বে বিবৃত হইয়াছে।

# দ্বিতীয় খণ্ড বপাস্তোক-হোম

বপান্তোকহোমের প্রৈয় মন্ত্র—"তস্থ বপাং···গচ্ছানিতি"

সেই পশুর বপা ' [ উদরের উপর হইতে ] ছিম করিয়া [ অগ্নিতে পাকার্থ ] আনা হয়। অধ্বর্যু তাহার উপর ক্রব ' হইতে মৃতধারা নিক্রেপ করিয়া, "স্তোকের (বপা হইতে ক্ররিত জলবিন্দুর ) অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর" [ হোতাকে ] এই [ প্রৈষ্ মন্ত্র ] বলেন। [ বপা হইতে ] এই যে বিন্দুসকল ক্ররিত হয়, ঐ বিন্দুসকল সকল দেবতার প্রিয়; ইহারা অসন্তুট হইয়া যেন দেবগণের নিকট না যায়, এই উদ্দেশেই [ উহাদের অনুকূল মন্ত্রপাঠার্থ মৈত্রাবরুণকে আহ্বান হয় ]।

মৈত্রাবরুণপাঠ্য অমুবচন—"জু্যস্ব…জুহোতি"

\* "জুষস্ব সপ্রথস্তম্" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। "বচো

<sup>(</sup> ১ ) উদরের উপরে খেতবর্ণ যে মেদ, তাহার নাম বপা। ঘৃতাক্ত ও অগ্নিতপ্ত বপা হইতে ক্ষরিত বিন্দুসকলের দারা হোম বপান্ডোকহোম।

<sup>(</sup> ২') আজ্যাদির হোমে ব্যবহৃত খদিরকাঠের হীতাকে শ্রুব বলে।

<sup>(0) 3194131</sup> 

দেবপ্সরস্তমম্। হব্যা জুহ্বান আসনি" এতদ্বারা [দ্বিতীয় ও তৃতীয় চরণ পাঠ দ্বারা] ঐ বিন্দুসকলকে অগ্নির মুখেই আহুতি দেওয়া হয়।

মস্ত্রের অর্থ—অহে অগ্নি, এই হব্য আস্তে (মুখে) নিক্ষেপ করিয়া অতিশয় বিস্তৃত ও দেবগণের প্রীতিজনক এই স্কৃতিবাক্যে প্রীত হও।

তৎপরে পঞ্চধাগ্যুক্ত স্থক্তের বিধান—"ইমং…অবাহ"

"ইমং নো যজ্ঞময়তেয়ু ধেহি" ইত্যাদি দূক্ত° পাঠ করিবে।

ঐ অগ্নিস্থক্তের প্রথম ঋকের ব্যাথ্যা—"ইমা...তদাহ"

"ইমা হব্যা জাতবেদো জুষস্ব"—এই [ দ্বিতীয় চরণে ] হব্য দারা [ জাতবেদা অগ্নির ] প্রীতি প্রার্থনা হয়। "স্তোকানা-মগ্নে মেদমো শ্বতস্থ" এই [তৃতীয় ] চরণে [ঐ বিন্দুসকলকে ] মেদের ( বপার ) ও শ্বতের [ বিন্দুই ] বলা হইল। "হোতঃ প্রাণান প্রথমো নিষ্ণ্য" এই [ চতুর্থ ] চরণে অগ্নিই দেবগণের হোতা; সেই অগ্নি, তুমিই প্রথমে উপবিষ্ট হইয়া [ বিন্দু-সকল ] ভক্ষণ কর—ইহাই বলা হইল।

সমস্ত মন্ত্রের অর্থ—অহে জাতবেদা অগ্নি, তুমি আমাদের বজ্ঞকে অমরগণের নিকট রাথ; এই হবাসকলে প্রীত হও; অহে হোতা, প্রথমে উপবিষ্ট হইয়া মেদের ও ঘ্বতের এই বিন্দুসকলকে ভক্ষণ কর।

স্ক্রগত দ্বিতীয় ঋক্ — ' দ্বতবস্তঃ... আশান্তে"

"মৃতবন্তঃ পাবক তে স্তোকাশ্চোতন্তি মেদসঃ" —এই বাক্যে উহাদিগকে মেদেরই (বপার) এবং মৃতেরই [বিন্দু]

<sup>(</sup>৪) ৩।২১।১। তৃতীয় মণ্ডলের একঁবিংশ স্ক্তের বিধান হইল।

<sup>( @ ) 0 | 2 3 | 2 |</sup> 

বলা হইল। "স্বধর্ম্মং দেববীতয়ে শ্রেষ্ঠং নো ধেছি বার্য্যম্"— এতদ্বারা [ স্বধর্ম্মে নিধানরূপ ] আশিষ প্রার্থনাই হইল।

ঋকের অর্থ—হে পাবক, তোমার জন্ম মেদের বিন্দুসকল স্বতযুক্ত হইয়া ক্ষরিত হইতেছে, দেবগণের ভক্ষণার্থ তুমি আমাদিগকে শ্রেষ্ঠ স্বধর্ম্মে নিধান কর। তৃতীয় ঋক্— "তুভ্যং—আশাস্তে"

"ভূভ্যং স্তোকা স্বতশ্চু তোহগ্নে বিপ্রায় সন্ত্য"—এই বাক্যেও উহাদিগকে স্বতশ্চুত (স্বতপ্রাবী) বলা হইল। "ঋষিঃ প্রোষ্ঠঃ সমিধ্যসে যজ্ঞস্থ প্রাবিতা ভব"—এতদ্বারা যজ্ঞের সমৃদ্ধি প্রার্থনা হইল।

ঋকের অর্থ—হে দানকুশল অন্নি, এই ঘৃতপ্রাবী বিন্দুসকল বিপ্ররূপী ভোমার জন্তই বর্ত্তমান। তুমি ঋষি ও শ্রেষ্ঠ, ভোমাকে প্রজ্ঞলিত করিতেছি, তুমি যজ্ঞের রক্ষক হও।

চতুৰ্থ ঋক্—¹ "তুভ্যং শেচাতস্তি…আশাস্তে"

"পুভাং শ্চোতন্ত্যপ্রিগো শচীব স্তোকাসো অগ্নে মেদসো ম্বতস্থা"—এতদ্বারা উহাদিগকে মেদেরই এবং ম্বতেরই [বিন্দু] বলা হইল। "কবিশস্তো রহতা ভামুনাগা হব্যা জুষম্ব মেধির" এতদ্বারাও হব্যে প্রীতি প্রার্থনা হইল।

ঋকের অর্থ—অহে অধিগু, অহে শক্তিমান্ অগ্নি, বপাবিন্দুসকল ও ম্বত-বিন্দুসকল তোমার জন্ম করিত হইতেছে। তুমি কবিগণ কর্ত্বক স্বত হইয়া মহৎ তেজের সহিত আগমন কর। যে মেধাবী, তুমি আমাদের হব্যে প্রীত হও।

পঞ্চম ঋক্— "ওজিষ্ঠং ··· বীহীতি"

"প্রজিষ্ঠং তে মধ্যতো মেদ উদ্ধৃতং প্র তে বয়ং দদামহে। শ্বেচাতন্তি তে বদো স্তোকা শ্বেধিস্বচি প্রতি তান্ দেবশো বিহি"—এতদ্বারা যেমন "সোমস্থ অগ্নে বীহি"—অগ্নি তুমি সোম ভক্ষণ কর—[ইহা বলিয়া বষট্কার উচ্চারণ হয়], সেই-রূপ ঐ মন্ত্রের পর ইহাদের (ঐ বিন্দুসকলের) উদ্দেশে বষট্-কার উচ্চারণ হয়।

ঋকের অর্থ—অহে অগ্নি, পশুর মধ্য হইতে বলিষ্ঠ মেদ উদ্ধৃত করিয়া আমরা তোমার জন্ম প্রদান করিতেছি; অহে বস্থা, বপার উপরিস্থিত বিন্দুসকল তোমার জন্ম ক্ষরিত হইতেছে; দেবগণের তৃষ্টির জন্ম সেই প্রত্যেক বিন্দু ভক্ষণ কর। এই শেষ মন্ত্রের পর বষট্কার উচ্চারণ করিয়া আছতি দেওয়া হয়। তৎপরে বিন্দুসকলের প্রশংসা—"তদ্ যদ্—উপাচরতি"

এই যে বিন্দুসকল বপা হইতে ক্ষরিত হয়, ঐ বিন্দুসকল সকল দেবতারই প্রিয়; এই হেতু র্ষ্টিও (মেঘ হইতে জল-র্ষ্টিও) বিন্দু বিন্দু বিভক্ত হইয়া [ভূমিতে] পতিত হয়।

# তৃতীয় খণ্ড

#### বপাহোম

বপাহোম সম্বন্ধে কতিপয় প্রশ্ন ও উত্তর, যথা—"তদাহঃ…যজস্তীতি"

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, [এ স্থলে] স্বাহাক্তিগণের (অন্তিম প্রযাজ দেবতাগণের) পুরোহনুবাক্যা কি হইবে ? প্রৈষ কি হইবে ও যাজ্যাই বা কি হইবে ? [উত্তর] [বপাবিন্দুর অনুকূলে মৈত্রাবরুণ] যে যে [অনুবচন] পাঠ করেন, 'তাহাই [স্বাহাক্তি-যাগের] পুরোহনুবাক্যা হয়;

<sup>()) &</sup>quot;ज्यम मध्यथस्य ()। १०। हैं)-भूत्व २०२ शृष्ठ (पर

[প্রৈষসূক্তে] যে [পশুপ্রযাজের অন্তিম] প্রৈষ, ` তাহাই [স্বাহা-কৃতিযাগে] প্রৈষ হয় ; [ আপ্রীসূক্তে ] যে [ অন্তিম ] যাজ্যা, ` তাহাই [ স্বাহাকৃতির ] যাজ্যা হয়।

আবার [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, স্বাহাকৃতির দেবতা কাহারা?
[উত্তর ] বিশ্বদেবগণই [স্বাহাকৃতির দেবতা], ইহাই বলিবে।
সেই জন্মই "স্বাহাকৃতং হবিরদন্ত দেবাঃ"—দেবগণ স্বাহাকারসংস্কৃত হব্য ভক্ষণ করুন—এতদ্বারা [এই মন্ত্রাংশ দ্বারা]
যাগ করা হয় (অর্থাৎ উহাই যাজ্যারূপে পাঠ করা হয়)।

বপাহোম-প্রশংসার্থ আখ্যায়িকা—"দেবা বৈ…বপা"

দেবগণ যজ্ঞবারা, শ্রমন্বারা, তপস্থাদ্বারা ও আহুতিসমূহদ্বারা স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন। বপাহোমের পরই তাঁহাদের নিকট স্বর্গলোক আবিভূতি হইল। তাঁহারা বপাহোম করিয়াই অন্য কর্ম্মদকল সম্পন্ন না করিয়াও উদ্ধ্ মুখে স্বর্গলোকে
গিয়াছিলেন। তদনন্তর মনুষ্যগণ ও ঋষিগণ যজ্ঞ জানিবার
উদ্দেশে যজ্ঞের কোন চিহ্ন দেখিব বলিয়া দেবগণের যজ্ঞভূমিতে
আসিয়াছিলেন। তাঁহারা [ যজ্ঞভূমির ] নিকটে বিচরণ করিতে
করিতে অঙ্গহীন (বপাহীন) পশুকে শ্য়ান (যজ্ঞভূমিতে পতিত)
অবস্থায় প্রাপ্ত হইলেন ও বুঝিলেন, এই যে বপাটুকু, তাহাই
পশু। সেই জন্ম এই যে বপাটুকু, তাহাই পশু।

দেবগণ পশুর বপামাত্র আহুতি দিয়া পশুর অন্থ অঙ্গ পরিত্যাগ করিয়াও স্বর্গলোকে গিয়াছেন, অতএব বপাই পশুর প্রধান অঙ্গ, বপাহোমেই পশুহোম সিদ্ধ হয়। স্মৃত্যাদিনে (সোমাভিষবের শেষদিনে) প্রাতঃসবনে পশুর বপা-

<sup>(</sup>২) ''হোতা যক্ষদশ্নিং স্বাহাজ্যন্ত'' ইত্যাদি একাদশ প্রযাজ যাগের প্রৈষ। পূর্বে দেখ।

<sup>(</sup>৩) 'সদ্যোজাতঃ' ইত্যাদি একাদশ প্রযাজের যাজা।। পূর্বে ১৩৩ পৃষ্ঠ দেথ।

হোম হয় ও তৃতীয় সবনে পশুর হৃদয়াদি অগু অঙ্গের হোম হয়। বপাহোমেই যদি সমস্ত পশুর হোম সিদ্ধ হইল, তবে ঐ তৃতীয় সবনে অগ্যাগ্র অঙ্গের হোমের প্রয়োজন কি, এই প্রশ্নের মীমাংসা—"অথ যদেনং…বেদ"

অনন্তর, তৃতীয় সবনে এই পশুকে পাক করিয়া যে আহুতি দেওয়া হয়, তাহার উদ্দেশ্য এই যে, বহুল আহুতিদারাই আমাদের ইউ লাভ হউক, কেবলমাত্র পশুদারাই আমাদের ইউ লাভ হউক। যে ইহা জানে, তাহার বহুল আহুতিদারাই ইউ লাভ হয়: কেবল পশুদারাই তাহার ইউ লাভ হয়।

বপাহোমের পর অন্ত অঙ্কের হোম স্বর্গলাভপক্ষে আবশ্রক না হইলেও আছতির বাহুল্যে কোন দোষ হয় না। "অধিকং নৈব দোষায়"

# চতুৰ্থ খণ্ড

#### বপাহোমপ্র**শং**সা

বপাহোমপ্রশংসা—"সা বা • • জয়তি"

এই যে বপাহুতি, ইহা বস্তুতঃ অমৃতাহুতি। [সেইরূপ]
আগ্নাহুতিও 'অমৃতাহুতি; ঘৃতাহুতিও অমৃতাহুতি; সোমাহুতিও অমৃতাহুতি। এ সকলই অশরীর (অমরত্ব দান করে
বলিয়া শরীরনাশক) আহুতি। যে কিছু অশরীর আহুতি
আছে, তদ্বারা যজমান অমৃতত্ব (অমরত্ব বা অশরীরিত্ব) লাভ
করে।

<sup>( &</sup>gt; ) অগ্নিও কথন কথন আহুতিস্ক্রপে ব্যবহৃত হয়, যথা—জগ্নিমন্থনে মণিত জ্বগ্নিকে আহবনীয়ে আহুতি দেওয়া হয়। পূর্বে ৬২ পৃষ্ঠ দেথ।

পুনঃপ্রশংসা—"সা বা…পরিবাসয়েতি"

এই যে বপা, ইহা রেতঃশ্বরূপ। রেতঃ যেমন [নিষেকান্তে] লীন হয়, বপাও সেইরূপ [আহুতির পর] লীন হয়;
রেতঃ শুক্লবর্ণ; বপাও শুক্লবর্ণ; রেতঃ অশরীর; বপাও
অশরীর। এই যে রক্ত ও যে মাংস, তাহাই শরীর; সেই
জন্মই [ ঋত্বিক্ পশুর অঙ্গচ্ছেদনকর্তাকে ] বলেন, যতক্ষণ
অলোহিত (রক্তশ্রু) না হয়, ততক্ষণ বপা ছেদন কর।

হোমের জন্ম বপাকে কয়টি অবদানে বা ভাগে বিভক্ত করিতে হইবে, তাহার বিশান—"সা•••লোকমেতি"

বপা পাঁচ অবদানে বিভক্ত হয়। যদি যজমান চতুরবত্তী হয়, ' তাহা হইলেও বপা পাঁচ অবদানে ভাগ করিবে। প্রথমে ঘৃত [জুহ,ূর] উপরে রাখিবে,[তাহার উপর] হিরণ্যখণ্ড, [ তাহার উপর] বপা, [ তাহার উপর] হিরণ্যখণ্ড, পরে [ সকলের উপর] ঘৃতধারা দিবে।

(২) বিকল্পত (বৈচি) কাঠের পাত্র যাহাতে হোমার্থ যুত রক্ষিত হয়, উহার নাম ধ্রুবা। যে পলাশনির্মিত হাতাতে হব্য গ্রহণ করিয়া অধ্বর্যু হোম করেন, তাহার নাম জুব্র। ডানি হাতে জুব্র ধরিয়া বাম হাতে জন্মথ কাঠের জার একথান হাতা ধরা থাকে, তাহার নাম উপভূৎ। আর যুতহোমের জন্ম থদিরকাঠের ছোট একথানি হাতা থাকে, তাহার নাম ক্রব। হোমের পূর্বে ক্রবারা ধ্রুবা হইতে যুত গ্রহণ করিয়া জুব্রতে রাখিয়া পরে অধ্বর্যু হোতাকে অনুবাকা) পাঠার্থ থেষ দ্বারা আহ্বান করে। পরে আবার তিনবার এরপ যুত গ্রহণ করেন। এইরপে চারিবারে হোমার্থ যুত গ্রহণের নাম চতুরবত্ত। যে বজমানের পক্ষে এই ব্যবস্থা, সেই যজমান চতুরবত্তী। গোত্রভেদে কোন কোন যজমানের পক্ষে পাঁচবারে যুত গ্রহণ বিহিত। সেই যজমান পঞ্চাবত্তী। সমত হব্য হইতে এক একবার হোমের জন্ম কিয়দংশ গ্রহণের নাম অবদান। এন্থনে যুত, মুর্ণথত, বপা, মুর্ণথত ও যুত এই পাঁচটি যথাক্রমে আহতিরদেশ গৃহীত হওয়ার গাঁচ অবদান হইল। হিরণ্যথতে হোম করিলেও যেক, পারবর্ত্তে যুত বারা হোমেও সেই মল হয়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যদি ছিরণ্য না থাকে,
তবে কি হইবে ? [ উত্তর ] হইবার মৃত রাখিয়া তৎপরে
বপা অবদান করিয়া উপরে আর হইবার মৃতধারা দিবে।
মৃতই অমৃত ও হিরণ্যও অমৃত। সেই হেডু মৃতে যে ফল,
তাহা তাহাতেই লব্ধ হয়। হিরণ্যে যে ফল, তাহাও তাহাতেই
লব্ধ হয়। এইরূপে (হিরণ্যযুক্ত ও মৃত্যুক্ত হইয়া) সেই
বপা পাঁচ-অবদানযুক্ত হয়।

এই পুরুষও (মনুষ্যদেহও) লোম, ত্বক্, মাংস, আছি ও
মজ্জা এই পাঁচভাগে বিভক্ত হইয়া পঞ্চ [-অবয়ব-] বিশিষ্ট।
সেই পুরুষ যেরূপ (পঞ্চ-অবয়ববিশিষ্ট), যজমানকেও সেইরূপ
[পাঁচ অবদানে ] সংস্কৃত করিয়া [বপাহোমদারা ] দেবযোমি
অমিতে আহুতি দেওয়া হয়। অমিই দেবযোনি। সেই
যজমান দেবযোনি অমি হইতে আহুতিসমূহের সহিত মিলিত
হইয়া হিরণ্যশরীর হইয়া উদ্ধ্ মুখে স্বর্গলোকে গমন করে।

### পঞ্চম খণ্ড

## প্রাতরমুবাক

প্রাতরত্বাক ' বিষয়ে প্রৈষ মন্ত্র —"দেবেভা:......অধ্বর্ধ্যঃ''

অহে হোতা, ি স্থত্যাদিনের | প্রাতঃকালে স্থাপমনকারী

<sup>( &</sup>gt; ) সোমবাগের শেবদিনকে স্বত্যাদিন বলে। সেই দিন সোমের অভিযব হয়। ঐ দিন 
ক্ষ্মোদরের পূর্বে অগ্নি, উবা ও অভিযুক্তের উদ্দেশে হোতা অধ্যর্ত্ত তেইয়া স্কর্নত পাঠ
ক্ষ্মেল। এই অনুষ্ঠানের নাম প্রাতরজ্বাক। পূর্ব্যোদরের পূর্বে অনুষ্কাননমন্তির কারণ ক্ষ্মে
দেখান হঠতেতে।

দেবগণের অমুকূল মন্ত্র পাঠ কর—অধ্বযু্ত্য এই [ প্রৈষমন্ত্র ] বলেন।

উহার ব্যাখ্যা—"এতে বাব…এবং বেদ"

এই যে অগ্নি, উষা ও অশ্বিদ্বয়, এই দেবতারাই [সেই দিন]
প্রাতঃকালে আগমন করেন। ইহাঁরা প্রত্যেকে সাত সাত
ছেন্দোযুক্ত মন্ত্রদারা আগমন করেন। বৈ ইহা জানে, ঐ
প্রাতঃকালে আগমনকারী দেবতাগণ তাহার যজ্ঞে আগমন
করেন।

্প্রাতরম্বাকের দেবসম্বদ্ধবিচার—প্রজাপত্তো...এবং বেদ"

পুরাকালে [কোন যজে ] প্রজাপতি স্বয়ং হোতা হইয়া প্রাতরন্থবাক পাঠে উন্নত হইলে দেবগণ ও অস্তরগণ, উনি আমাদের উদ্দেশে [অনুবচন পাঠ করিতেছেন], উনি আমাদের উদ্দেশে অনুবচন পাঠ করিতেছেন, এই বলিয়া যজ্ঞের সমীপে উপস্থিত হইয়াছিলেন। তিনি (প্রজাপতি) কিস্ত দেবগণের উদ্দেশেই অনুবচন পাঠ করিয়াছিলেন। তাহাতে দেবগণেরই জয় হইল; অস্তরেরা পরাভূত হইল। যে ইহা জানে, সে স্বয়ং জয় লাভ করে; তাহার দ্বেষকর্ত্তা পাপী শক্রপ্ত পরাভূত হয়।

প্রাতরম্বাক শব্দের ব্যুৎপত্তি—"প্রাতবৈ · · · প্রাতরমুবাকত্বম্"

সেই প্রজাপতি প্রাতঃকালেই দেবগণের উদ্দেশে অমুবচন পঠি করিয়াছিলেন; তাহাই প্রাতরত্ববাকের প্রাতরত্ববাকত্ব।

<sup>া (</sup> ২) প্রত্যেকের পক্ষে বথাক্রমে এই সাত ছলের ঋক্ পঠিত হর ;—গায়ত্রী, অমুষ্ট্ পূর্, ত্রিষ্ট্ পূর্, বৃহতী, উঞ্চিন্দ্, রগতী ও পঙ্জি । প্রত্যেকের পক্ষে ছন্দ এক; কিন্তু স্বস্ত্র সমস্ত্রতির অক্স আঘলারন স্বৌতস্ত্র দেখ।

প্রাতরমুবাকের কালনির্দেশ—"মহতি রাজ্যা ... ব্রন্ধণি চ"

রাত্রির ' অধিক [ অবশিষ্ট ] থাকিতে ( অর্থাৎ সূর্যে ্যাদয়ের অধিক পূর্বেই) অনুবচন পাঠ কর্ত্তব্য; তাহা হইলে সমস্ত [লোকিক] বাক্যের ও সমস্ত ব্রহ্মবাক্যের (াক্সাক্রের) পরিগ্রহ ঘটে। যে ব্যক্তি [লোকসমাজে] উৎকৃষ্ট<sup>শই</sup> <mark>সকল ঠ</mark>েতা লাভ করে, সে পূর্বেক কথা কহিলে [অন্য ইতরলোকে ] ইইবর পরে কথা কহে। এই জন্ম রাত্রি অধিক থাকিতেই অনুবচন পাঠ কর্ত্তব্য। [নিদ্রিত লোকে জাগরণের পর] কথা কহিবার পূর্ব্বেই অনুবচন পাঠ কর্ত্তব্য। যদি [ সেই সকল লোক ] পূর্ব্বে কথা কহিলে, তৎপরে অনুবচন পাঠ করা হয়, তাহা হইলে এত-দ্বারা অন্য লোকের ( ইতর লোকের বা নীচ লোকের ) কথার পর কথা কহা হয়। 'দেই জন্ম রাত্রি অধিক থাকিতেই অনু-বচন পাঠ কর্ত্তব্য। পাখী ডাকিবার পূর্বেব অনুবচন পাঠ করিবে। এই যে পক্ষিদকল ও এই যে শকুনিদকল, ইহারা [মৃত্যুদেবতা ] নিখাতির মুখস্বরূপ। সেই জন্ম পাথী ডাকি-বার পূর্বের অনুবচন পাঠ করিবে; ইহার উদ্দেশ্য এই যে, অয-জ্ঞিয় বাক্য ( পক্ষ্যাদির ধ্বনি ) পূর্বেব কথিত হওয়ার পরে যেন

<sup>(</sup>৩) স্ত্যাদিনের পূর্বাদিবের অগ্নীযোমীয় পশু অনুষ্ঠান বিহিত হইয়াছে। সেই দিনের নাম উপবস্থ। ঐ দিবস শেষরাত্রিতে স্বত্যাদিনের স্থেগ্যদয়ের পূর্বের প্রাতরন্থ্রাক পাঠ বিহিত। অপর লোক জাগিবার পূর্বের ও পাথী ভাকিবার পূর্বেই যেন পাঠ সমাপ্ত হয়, এমন সময়ে পাঠ আরম্ভ করিবে।

<sup>(</sup>৪) বড় লোকে কথা কহিলে পরে নীচ লোকে কথা কহিবে, ইহাই সামাজিক নিয়ম। প্রাতরমুবাক পাঠ বড়লোকের কথার শক্ষ । অক্স লোকে যেন তৎপুর্বেক কথা কহিতে না পান্ন, ইহাই তাৎপর্য।

<sup>(</sup>৫) শকুনি শব্দে অশুভ-নিমিত্ত-সচক পক্ষী বুঝাইতেছে ( দায়ণ )।

[প্রাতরমুবাক] পঠিত না হয়। সেই জন্ম রাত্রি অধিক থাকিতেই অমুবচন পাঠ কর্ত্তব্য।

অথবা যথনই অধ্বয় প্রেষমন্ত্র বলিবেন, তখনই অনুবচন পাঠ ক্রি আনু উপিঠ করেন; [পরে] হোতাও [বৈদিক] বাক্যদ্ব লি ক্রিটিন পাঠ করেন। এই বাক্যই ব্রহ্ম (বেদ-স্বরূপ); সেই জন্ম বাক্যেও ব্রহ্মে যে ফল, এভদ্বারা সেই ফলই লব্ধ হয়।

# ষষ্ঠ খণ্ড

### প্রাতরমুবাক

প্রাভরম্বাকের প্রথম ঋক্ সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"প্রজাপতী নি এবং বেদ"
প্রজাপতি স্বয়ং হোতা হইয়া প্রাতরত্বাক পাঠে উন্নত হইলে সকল দেবতাই, আমার উদ্দেশেই [উনি] প্রথমে অকুবচন আরম্ভ করিবেন, আমার উদ্দেশেই [করিবেন], এই রূপ আশা করিয়াছিলেন। সেই প্রজাপতি দেখিলেন, যদি [ইহাদের মধ্যে কোন] একজন দেবতাকে উদ্দেশ করিয় প্রথমে আরম্ভ করি, তাহা হইলে অন্য দেবতাগণ কিরূপ ক্রমাত্র-সারে আমার লক্ক হইবেন;—ইহা ভাবিয়া (অর্থাৎ অপক্ষপাত

<sup>(</sup>৬) অধ্বর্গ হোতাকে প্রাতরমুবাক পাঠার্থ ও অস্ত ঋতিক্গণকে অস্ত কর্ম্মের জক্ষ অধ্য করেন।

দেখাইবার জন্য ) তিনি "আপো রেবতীঃ" : এই ঋক্ দর্শন বিরলেন। কেন না, অপ্সমূহই (জলই) সকল দেবতার স্বরূপ; রেবতীসমূহও সকল দেবতার স্বরূপ। তিনি এই ঋক্ষারা প্রাত্তরন্থবাক আরম্ভ করিলেন; তাহাতে সেই সকল দেবতাই আমার উদ্দেশেই আরম্ভ হইয়াছে, আমার উদ্দেশেই হইয়াছে, ভাবিয়া আনন্দিত হইলেন। সেই জন্য এই ঋকে প্রাতরন্থবাক আরম্ভ করিলে সকল দেবতাই আনন্দিত হন। যে ইহা জানে, তাহার প্রাতরন্থবাক সকল দেবতার উদ্দেশেই আরম্ভ হয়। ঐ ঋকের আখ্যায়িকা দ্বারা প্রশংসা—"তে দেবাঃ"

সেই দেবগণ ভয় করিয়াছিলেন, যেমন ওজস্বী (দৈহিক দামর্থ্যুক্ত) ও বলবান্ (দৈশুদহায়) ব্যক্তিরা [ হুর্বলের ধন হরণ করে ], সেইরূপ এই অন্তরেরা আমাদের এই প্রাতঃকালের যজ্ঞ (প্রাতরন্থবাক) অপহরণ করিবে। তখন ইন্দ্র তাঁহাদিগকে বলিলেন, তোমরা ভয় করিও না, আমি প্রাতঃকালেই উহাদের (অন্তর্রদের) প্রতি তিন কারণে সমৃদ্ধ বজ্ঞ প্রহার করিব। ইহা বলিয়া সেই ["আপো রেবতীঃ" ইত্যাদি] ঋক্ পাঠ করিয়াছিলেন। ঐ ঋকের দেবতা 'অপো নপ্তা',— সেই কারণে উহা বজ্রস্বরূপ; উহার ছন্দ ত্রিফুপ্, সেই [দ্বিতীয়] কারণে উহা বজ্রস্বরূপ; উহা বাক্য, এই [ ভৃতীয় ]

<sup>(</sup>১) আপো রেবতীঃ ক্ষরথা হি বস্বঃ ক্রত্যু চ'ভদ্রং বিভ্থামৃতক। রারণ্ড স্থ স্থপতান্ত পদ্ধীঃ
সরস্বতী তদ গৃণতে বরোধাং॥ (১০।৩০।১২) ঐ মদ্রে প্রাতরস্কুবাক আরম্ভ করিতে হর।
তার পর বিভিন্ন দেবতার উদ্দিষ্ট বিহিত ছন্দের মদ্র পাঠ হয়। রারো ধনানি যাসাং মন্তীতি
বেষতাঃ (সায়ণ)। ধনবন্তাহেতু সকল দেবতাই রেবতী।

<sup>(</sup>२) अञ्चाপिष्ठ श्वरः ७ रिकिक मध्यत्र अड्डो । किन ना राज व्यर्शीक्ररवत्र ।

কারণে উহা বজ্রস্বরূপ। [তৎপরে ইন্দ্র] উহাদের প্রতি তাহা প্রহার করিলেন ও তদ্ধারা উহাদিগকে হত্যা করিলেন। তাহাতে দেবগণ জয়লাভ করিল ও অস্থরেরা পরাভূত হইল। যে ইহা জানে, সে স্বয়ং জয়লাভ করে ও তাহার দ্বেষকর্ত্তা পাণী শত্রু পরাভূত হয়।

দেই জন্ম ঐ ঋক্ তিনবার পাঠ করিবে—"তদাছ:···প্রজাতি:"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে এই ঋকে সকল ছন্দ জন্মাইতে পারে, সেই [উৎকৃষ্ট] হোতা হয়। ইহা তিনবার পঠিত হইলেই সকল ছন্দেৱ স্বরূপ হয়; এইরূপেই সকল ছন্দ জন্মে।

# সপ্তম খণ্ড

## প্রাতরমুবাক

বিশিষ্ট ফলকামনায় প্রাতরমুবাকে অন্তবিধ ঋক্সংখ্যার বিধান—"শতমন্চ্যং… অপরিমিতমেবান্চ্যম্"

আয়ুক্ষামীর জন্ম শত মন্ত্র পাঠ করিবে। পুরুষ শতায়ুঃ, শতবীর্ঘ্য, শতেন্দ্রিয়; এতদ্বারা তাহাকে আয়ুতে, বীর্ঘ্যে ও ইন্দ্রিয়ে স্থাপন করা হয়।

যজ্ঞকামীর জন্ম তিনশত ষাটি মন্ত্র পাঠ করিবে। সংবৎ-সরের দিন তিনশত ষাটি; তাহা লইয়াই সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি, প্রজাপতিই যজ্ঞ। ইহা জানিয়া যাহার জন্ম তিন-শত যাটি মন্ত্র [হোতা] পাঠ করেন, যজ্ঞ তাঁহার নিকট প্রণত হয়। প্রজাকামীর ও পশুকামীর জন্ম সাত শত বিশ মন্ত্র পাঠ করিবে। সংবৎসরে সাত শত বিশ অহোরাত্র; তাহাদের লইয়া সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি; আর যিনি অত্যে জাত হইলে তৎপরে এই বিশ্বরূপ (প্রজাপশ্বাদিযুক্ত অথিল বস্তু) জন্মগ্রহণ করে, এতদ্বারা (উক্ত-সংখ্যক মন্ত্র পাঠে) [যজমান] সেই অগ্রজন্মা প্রজাপতির পরই প্রজাদ্বারা ও পশুদ্বারা [সমৃদ্ধ হইয়া] জাত (উৎপন্ন) হয়। যে ইহা জানে, সে প্রজাদ্বারা ও পশুদ্বারা [সমৃদ্ধ হইয়া] জাত (উৎপন্ন) হয়।

অব্রাহ্মণরপে কথিতের জন্য, বা যে ছুরুক্ত (অপবাদগ্রস্ত)
রূপে কথিত ও মলিনরপে স্বীকৃত হইয়া যাগ করে, তাহার
জন্ম, আট শত মন্ত্র পাঠ করিবে। গায়ত্রী অফাক্ষরা; দেবগণ
গায়ত্রীদ্বারাই মলিন পাপকে বিনাশ করিয়াছিলেন। এতদ্বারা
গায়ত্রীদ্বারাই যজমানের মলিন পাপকে বিনাশ করা হয়।
যে ইহা জানে, সে পাপকে বিনাশ করে।

স্বর্গকামীর জন্ম সহস্র মন্ত্র পাঠ করিবে। একদিনে অশ্ব যতদূর যায়, স্বর্গলোক এখান হইতে তাহার সহস্র গুণ দূরে; এতদ্বারা স্বর্গলোকপ্রাপ্তি, [ সেখানে ] সম্পত্তি (ঐশ্বর্যালাভ) ও [ দেবগণসহ ] সঙ্গতি (মিলন) ঘটে।

[ সর্বকামসিদ্ধির জন্ম ] অপরিমিত (শেষ রাত্রিতে সূর্যোদিরের পূর্বের যত পারা যায় তত ) মন্ত্র পাঠ করিবে। প্রজাপতির পতি অপরিমিত; এই যে প্রাতরত্বাক, তাহা প্রজাপতির উক্থ (প্রিয় স্তুতি); সেই [হোতা] যদি সর্বকামপ্রাপ্তির জন্ম অপরিমিত মন্ত্র পাঠ করে, তবে সেই [ যজমানের ] সর্বন-

কামনা লব্ধ হয়। যে ইহা জানে, সে সকল কামনা লাভ করে। সেই জন্ম অপরিমিত মন্ত্র পাঠ করিবে।

প্রাতরম্বাকের উদিষ্ট দেবতা তিন; অগ্নি, উষা ও অধিষয়; তদমুসারে উহার তিন ভাগ। প্রত্যেক ভাগে পাঠ্য অমুবচন মন্ত্রের ছন্দের সংখ্যা বিধান— "সপ্তাগ্নেয়ানি…অভিজিত্যৈ"

সাতটি ছন্দে অগ্নির উদিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিবে। 'কেন না, দেবলোকের সংখ্যা সাতটি। যে ইহা জানে, সে সকল দেবলাকেই সমৃদ্ধ হয়। সাতটি ছন্দে উষার উদিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিবে; কেন না গ্রাম্য পশুর সংখ্যা সাতটি। ' যে ইহা জানে, সে গ্রাম্য পশুসকল লাভ করে। সাতটি ছন্দে অশিদ্বয়ের উদিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিবে; কেন না, [লোকিক সপ্তার্ম্যক্র গানরূপ] বাক্য সাত প্রকারে (সাত স্বরে) কথিত হয়; [বৈদিক সামরূপী] বাক্যও তত প্রকারেই কথিত হয়। ইহাতে সমস্ত [লোকিক] বাক্যের ও সমস্ত ব্রন্মের (বৈদিক বাক্যের) পরিগ্রহ ঘটে।

তিন দেবতার উদ্দেশেই মন্ত্র পাঠ করিবে। এই লোক-ত্রয় (স্বর্গ, অন্তরিক্ষ ও ভূমি) ত্রির্ত (তিনগাছি সূত্রে প্রস্তুত রজ্জুর মত মিলিত); ইহাতে এই লোকসকলের জয় ঘটে।

<sup>( &</sup>gt; ) তিন দেবতার পক্ষেই সাতটি ছন্দ বধাক্রমে—গায়ত্রী, অনুষ্টুপ্, ত্রিষ্টুপ্, বৃহতী, উঞ্চিক্, জগতী ও পঙ্জি। (পূর্বে দেখ)

<sup>(</sup>২.) গ্রীম্য পশু সাডটি বৌধায়ন মতে—জ্বজ, অস্ব, গো, মহিবী, বরাহ, হন্তী, অস্বভরী। জাপন্তস্ব মতে—ক্বজ, অবি (মেব ), গো, অস্ব, গর্দ্ধন্ন, উষ্ট্র, নর।

# অফ্টম খণ্ড প্রাতরমুবাক

প্রাতরম্ববাকে মন্ত্রপাঠের নিয়ম নির্দেশ—"তদাহঃ...তেনেতি"

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] প্রশ্ন করেন, প্রাতরমুবাক কিরূপে পাঠ করিবে ? [উত্তর ] প্রাতরমুবাক ছন্দের ক্রমান্মুসারে পাঠ করিবে। ' এই যে ছন্দ সকল, ইহারা প্রজাপতির অঙ্গ-স্বরূপ; এবং এই যিনি যাগ করেন, তিনিও প্রজাপতির স্বরূপ। এই জন্ম ঐরূপ পাঠ যজমানের পক্ষে হিতকর।

[ কাহারও মতে ] প্রাতরন্থবাক [ প্রতি মন্ত্রে ] পাদশঃ (প্রত্যেক চরণের পর ) [ বিরাম দিয়া ] পাঠ করিবে। কেন না পশুগণ চতুষ্পাদ; ইহাতে পশুলাভ ঘটে।

প্রিমতের খণ্ডন] অর্দ্ধ ঋক্ ক্রমেই প্রেতি চরণে বিরাম না দিয়া অর্দ্ধঋক্ পাঠান্তে বিরাম দিয়া)পাঠ করিবে। যেমন [অধ্যয়ন কালে]পাঠ করা হয়, সেইরূপেই পাঠ করিলে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে। কেন না পুরুষ (মনুষ্য) দ্বিপ্রতিষ্ঠ (ছই পায়ে প্রতিষ্ঠিত); আর পশুগণ চতুম্পাদ। এতদ্বারা যজমানকে দ্বিপ্রতিষ্ঠ করিয়া চতুম্পাদ পশুতে স্থাপনা করা হয়। এই জন্য অর্দ্ধ ঋক্ ক্রমেই পাঠ করিবে।

এ বিষয়ে আবার [ব্রহ্মবাদীরা] প্রশ্ন করেন, এই যে [পূর্ব্বোক্ত ক্রমান্ত্র্সারে ছন্দ পাঠ] ইহা [অক্ররসংখ্যান্ত্র্যায়ী ক্রমের] বিপরীত হইয়াও কেন বিপরীত হইল না !

<sup>(</sup>১) ছন্দের ক্রম পুর্বের দেখান হইয়াছে। ১৬৩ পুঠে পাদটীকা (১) দেখ।

[ উত্তর ] উহার মধ্য হইতে বৃহতী ছন্দ অপগত হয় নাই; তজ্জ্য সেই মতেই ( উক্ত ক্রমানুসারেই ) পাঠ করিবে।

প্রাতরত্বাকের মন্ত্র কর্মটিতে অক্ষর সংখ্যাত্মসারে ছন্দের ক্রম এইরূপ হওয়া উচিত; গায়ত্রী, উঞ্চিক্, অন্নষ্ট্রপ, বৃহতী, পঙ্জি, ত্রিষ্টুপ, জগতী। তাহা হইলে গায়ত্রীতে চব্বিশ অক্ষর হয় ও পরের ছন্দগুলিতে অক্ষরসংখ্যা ক্রমশঃ চারিটি করিয়া বাড়ে। কিন্তু প্রাতরত্বাকে বিহিত ছন্দের ক্রম বিপরীত, অর্থাৎ ঠিক্ ঐরপ নহে; যথা—গায়ত্রী, অন্নষ্ট্রপ, ত্রিষ্ট্রপ, বৃহতী, উঞ্চিক্, জগতী, পঙ্জি উভয়তই বৃহতী ছন্দ মধ্যে অর্থাৎ চতুর্থ স্থানে থাকাতে এই ক্রমবিপর্য্যায়ে দোষ হইল না, ইহাই তাৎপর্য্য। (সায়ণ)

প্রাতরত্ববাকের প্রশংসা—"আহুতিভাগা ···· এবং বেদ"

কোন কোন দেবতা [ যজুর্বেদবিহিত ] আহুতির ভাগী, অন্য দেবতারা [ সামবেদগত ] স্তোমের ভাগী অথবা [ ঋঙ্-মন্ত্রময় ] ছন্দের ভাগী; অগ্লিতে যে সকল আহুতি দেওয়া হয়, তাহাতে আহুতিভাগীরা প্রীত হন, আর [ স্তোম দারা ] যে স্তব্য করা হয় এবং [ ঋক্ দারা ] যে প্রশংসা করা হয়, তাহাতে স্তোমভাগীরা ও ছন্দোভাগীরা প্রীত হন। যে ইহা জানে, তাহার প্রতি এই উভয়বিধ ( আহুতিভাগী এবং স্তোম-ছন্দোভাগী ) দেবতারা প্রীত হইয়া অভীষ্টপ্রদ হন।

তেত্রিশজন দেবতা সোমপায়ী, আর তেত্রিশজন সোমপায়ী নহেন। অফ বস্ত্র, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশ আদিত্য,
প্রজাপতি, বষট্কার, ইঁহারা সোমপায়ী; আর একাদশ
প্রযাজ, একাদশ অনুযাজ, একাদশ উপযাজ, ইঁহারা সোমপায়ী
নহেন, ইহারা পশুভাগী। অতএব সোমদ্বারা সোমপায়ী
দিগকে
ও পশু দ্বারা অসোমপদিগকে প্রীত করা হয়। যে ইহা জানে
তাহার প্রতি উভয়বিধ দেবতা প্রীত ও অভীষ্টপ্রদ হন।

এম্বলে প্রবাজ অমুবাজ ও উপবাজ বলিতে পশুকর্মে বিহিত তত্তৎ যাগের উদ্দিষ্ট দেবতাকে বুঝাইতেছে।

প্রাতরত্বাক সমাপ্তির জন্ত শেষ ঋক্,—"অভূত্যা · · ভবস্তি"।

"অভূত্যা রুশৎপশুঃ বই অন্তিম ঋকে [প্রাতর্নুবাক পাঠ ] সমাপ্ত করিবে। এ বিষয়ে [ ত্রন্ধাবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, এই যে অগ্নির উষার ও অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট ক্রভুর (প্রাতরন্তু-বাকের ভাগত্রয়ের ) পাঠ হইল, কিরূপে একটি ঋকে [ প্রাত-রকুবাক ] সমাপ্ত করায় ইহাতে তিনটি ক্রতুর সমাপ্তি হয় ? [ উত্তর ] "অভূত্যা রুশৎপশুঃ" —উষাতে পশুগণ পরস্পারের প্রতি চাহিয়া শব্দ করে—এই [ প্রথম চরণ ] উষার অনুকূল। ''আগ্রিরধায়ি ঋত্বিয়ঃ''—ঋতুতে উৎপন্ন অগ্নির আধান হইল— এই [দ্বিতীয় চরণ] অগ্নির অনুকূল। ''অযোজি বাং রুষণ্যসূ রথো দত্রাবমর্ত্ত্যো মাধ্বী মম শ্রুতং হবম্"—অহে বহু-ধনশালী অশ্বিদ্বয়, তোমাদের অমর্ত্ত্য রথ যোজিত হইয়াছে, আমার মধুর আহ্বান শ্রবণ কর—এই [ শেষার্দ্ধ ] অশ্বিদ্ধরের অনুকূল। এইজন্য এই একমাত্র ঋকে সমাপ্ত করিলেও সেই তিন ক্রতু সমস্তই সমাপ্ত হয়।

# অফ্টম অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

## অপোনপ্ত্রীয় সূক্ত

পশুষাগের পর বসতীবরী নামক জল নদী বা অন্ত জলাশয় হইতে আনিয়া রাখা হয়। পরদিন উহার সহিত একধনা নামক জল কলসে করিয়া আনিয়া উভয় জল মিশান হয়। এই জল সোমাভিষবের জন্ম অর্থাৎ সোম ছেঁচিয়া রস নিক্ষাশনের জন্ম ব্যবস্থত হয়। একধনা আনিয়া বসতীবরীর সহিত মিশাইবার সময় অপোনপ্ত্রীয় স্কু পাঠ করিতে হয়। ঐ কুক্ত সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"ঋষয়ো বৈ……কুক্তে"

পুরাকালে ঋষিগণ সরস্বতীতীরে সত্তে 'উপস্থিত হইয়া-ছিলেন। তাঁহারা ইলুমপুত্র কবষকে, এই দাসীপুত্র কিতব

( > ) দাদশদিনের অধিকদিনব্যাপী বহু যজমানের পক্ষে অসুষ্ঠিত বাগকে দত্র বলে। ভৌষীতকিব্রান্ধণে উক্ত সত্রসম্বন্ধে নিম্নোক্ত অধ্যায়িকা আছে—

"মাধ্যমা: সরস্বত্যাং সত্রমাসত তদ্ধাপি কববো মধ্যে নিবদাদ। তং হেম উপোত্রল কৈ বৈ বং পুরোহিদ ন বরং জ্বান সহ ভক্ষরিষ্যাম ইতি। স হ কুদ্ধঃ প্রদ্রবন্ সরস্বতীমেতেন স্কুতেন তুষ্টাব। তং হেরমবেরার। ত উ হেনে নিরাগা ইব মনিরে তং হাবাবুত্যোচুর্খবে নমন্তে আত্ত মানো হিংসীজ্বং বৈ নঃ প্রেটোহিদি বং জেরমবেরতীতি। তং হ যজ্ঞপরাং চকুন্তক্ত হ ক্রোধং বিনিম্নাঃ। স এব কববসৈয়ে মহিমা স্কুস্য চাকুবেদিতা।" (কৌবীতকি ব্রাহ্মণ ১২।৩)

মধ্যম ঋষিগণ ( গৃৎসমদ, বিশামিত্র, বামদেব, অতি, ভরদ্বাজ, বশিষ্ঠ [ আখ-গৃহ্ছ-স্-৩।৪ ]) সরস্বতীতীরে সত্রানুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহাদের মধ্যে কবধ আসীন ছিলেন। সেই ঋষিগণ উাহাকে তিরস্কার করিলেন, "তুমি ত দাসীর পুত্র, আমরা তোমার সহিত ভোজন করিব না"। তিনি কুদ্ধ হইয়া চলিয়া গেলেন এবং ঐ স্কু দ্বারা সরস্বতীকে তুটু করিলেন। সেই সরস্বতী ওাহার অনুগমন, করিলেন। তথন তাঁহারা (ঋষিগণ) তাঁহাকে নির্দ্ধোষ বলিয়া বৃষিলেন ও তাঁহার পক্তাতে গমন করিয়া ব্লিলেন, অহে ঋষি, তোমাকে প্রণাম; তুমি আমাদেয় হিংসা করিও না;

(দ্যুতাসক্ত) অব্রাহ্মণ কিরুপে আমাদের মধ্যে দীফা গ্রহণ করিল, এই বলিয়া সোম্যাগ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন; এবং পিপাসা ইহাকে বিনাশ করুক, সরস্বতীর জল যেন এ পান করিতে না পায়, ইহা বলিয়া তাঁহাকে [সরস্বতীর] বাহিরে জলহীন দেশে তাড়াইয়া দিয়াছিলেন। সেই কবষ বাহিরে জলহীনদেশে অপসারিত হইয়া পিপাসায় আক্রান্ত হইয়া প্রে দেবত্রা ব্রহ্মণে গাতুরেভু" ইত্যাদি অপোনপ্ত্রীয় (অপোনপ্ত্দেবতা ব্রহ্মণে গাতুরেভু" ইত্যাদি অপোনপ্ত্রীয় (অপোনপ্ত্দেবতা ব্রহ্মণে করিয়াছিলেন। তদ্বারা (ঐ স্কুজপে) তিনি অপ্দেবতার প্রিয় ধাস প্রাপ্ত হইয়াছিলেন; সরস্বতী নিদীও ] তাঁহার চারিদিকে আসিয়া ধাবিত (প্রবাহিত) হইয়াছিলেন। সেই হেতু, সরস্বতী যেখানে ইহার চারিদিকে পরিস্বত (প্রবাহিত) হইয়াছিলেন, সেই স্থানকে এখনও পরিসারক' [এই নামে ] ডাকা হয়।

সেই ঋষিগণ তথন [পরস্পার ] বলিলেন, দেবগণ এই কবষকে জানিয়াছেন, [অতএব] ইহাকে আমরা নিকটে

ভূমি আমাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, যেতে ভূ এই সরস্বতী তোমার অমুগমন করিতেছেন।" তথন তাঁহার। তাঁহাকে যজ্ঞের অধ্যক্ষ করিয়া তাঁহার ক্রোধ অপনোদন করিলেন। ইহাই কববের মহিমা এবং তিনিই সেই হজের প্রকাশক। পুনশ্চ---

"ভদ্ধ স্ম পূরা বজ্ঞমুহো রক্ষাংসি ভীর্থেবপো গোপায়ন্তি। তদেকেহণোইচ্ছ জগ্মুন্তত এব তাৰ্
সর্কান্ জন্ম ত এব তৎ কবব: স্ক্রমপশ্রৎ পঞ্চদশর্চং প্র দেবতা ব্রহ্মণে গাড়ুরেডু ইতি তদৰববীতেন
যজ্ঞমুহো রক্ষাংসি তীর্থেভ্যোহপাহন্" (কোবীতকিব্রাহ্মণ ১২।১)।

পুরাকালে যজ্ঞবিত্মকারী রাক্ষসেরা তীর্থ সকলের জল রক্ষা করিত। তথন কেছ কেছ জল লইজে আসিলে দেই রাক্ষসেরা তাহাদের সকলকে হত্যা করিত। তথন কবব "প্র দেবতা বিহ্মণে গাত্রেত্" ইত্যাদি পঞ্চদশ ঋক্যুক্ত স্কু দর্শন করিলেন ও সেই স্কু পাঠ করিলেন। তদারা ভিনি সেই বজ্ঞবিত্মকারী রাক্ষসদিগকে তীর্থ হইতে অপসারিত করিলেন।

(২) দশমমঞ্জন, ৩০ প্রতঃ। ঐ প্রজের ঋষি কবৰ ঐলুব। দেবতা আনগং অথবা অপাং নপাৎ।

আহ্বান করিব। তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা তাঁহাকে
সমীপে আহ্বান করিয়াছিলেন। তাঁহাকে সমীপে আহ্বান
করিয়া "প্র দেবত্রা ত্রহ্মণে গাতুরেভু" ইত্যাদি অপোনপ্ত্রীয়
সূক্ত প্রয়োগ করিয়াছিলেন। তদ্ধারা তাঁহারা অপ্দেবতাগণের
প্রিয় ধামের ও দেবগণের সামীপ্য প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

যে ইহা জানে ও যে ইহা জানিয়া এই অপোনপ্ত্রীয় দূক্ত প্রয়োগ করে, দে অপ্দেবতাগণের প্রিয় ধামের ও দেবগণের সামীপ্য প্রাপ্ত হয় ও পরম লোক জয় করে।

ঐ স্ক্রপাঠের নিয়ম—"তৎ সম্ভতং •• ভবতি"।

ঐ সূক্ত অবিচ্ছেদে (বিনা বিরামে ) পাঠ করিবে।
যে স্থানে ইহা জানিয়া এই সূক্ত অবিচ্ছেদে পাঠ করা
হয়, সেখানে পর্জ্জন্ম (মেঘ) প্রজাগণের উদ্দেশে অবিচ্ছেদে বর্ষণ করেন। যদি [প্রত্যেক চরণের পর বা অর্দ্ধ
ঋকের পর ] বিরাম দিয়া পাঠ করা হয়, তাহা হইলে পর্জ্জন্ম
প্রজাদিগের উদ্দেশে [ভূমিতে বর্ষণ না করিয়া ] পর্বতে বর্ষণ
করেন। সেই জন্ম অবিচ্ছেদেই পাঠ করিবে। এই সূক্তের
প্রথম মন্ত্র তিনবার অবিচ্ছেদে পাঠ করিবে। তাহা হইলে
ঐ সমস্ত সূক্তই অবিচ্ছেদে পাঠ করা হইবে।

<sup>(</sup>৩) পূর্ব্বোক্ত প্রাতরমূবাক অর্ধ ঝকের পর অবসান দিয়া পাঠ করিতে হয়। এপ্রলে সেইরূপ অধসানের বা বিরামের নিবেধ হইল

### দ্বিতীয় খণ্ড

### অপোৰপ্ত্ৰীয় সূক্ত

স্কুগত মন্ত্রপাঠের নিয়ম—"তা এতা · · · দশমীম্"

এই সেই ( সূক্তমধ্যে প্রথম হইতে নবম পর্য্যন্ত ) নয়টি ঋক্ অবিচ্ছেদে ( কোন ছুই মন্ত্রের মধ্যে বিরাম না দিয়া ) পাঠ করিবে। "হিনোতা নো অধ্বরং দেবযজ্ঞা" ' এই মন্ত্রকে দশম করিবে।

অর্থাৎ নবম ঋক্ পাঠের পর "আবর্ব ততীরধ" ইত্যাদি দশম ঋক্টিকে পরিত্যাগ করিয়া তৎপরবর্ত্তী "হিনোতা নো অধ্বরং" ইত্যাদি একাদশ ঋক্কেই দশমের স্থানে পড়িবে। পরিত্যক্ত ঋক্পাঠের সময়-বিধান "আবর্ব ততীঃ… একধনাস্থ"।

"আবর ততীরধ সু দ্বিধারা" এই [ পরিত্যক্ত দশম ] ঋক্ একধনা [ জল ] লইয়া আসিবার সময়ে [ পাঠ করিবে ]।

হোতা প্রাতরম্বাক পাঠ করিলে পর অধ্বর্যু হোম করেন ও হোতাকে অপোনপ্রীয় স্কুপাঠার্থ অমুজা করেন। হোতা ঐ স্কুক্তের প্রথম নয় ময় ও একাদশ ময় পাঠ করিলে কয়েকজন লোকে অধ্বর্যুর আদেশে নদী বা পৃষ্করিণী ইইতে কলসে করিয়া জল আনয়ন করেন। ঐ জলের নাম একধনা। যাহারা একধনা লইয়া আসে, তাহাদের নাম একধনী। একধনা লইয়া আসিবার সময়ে হোতা ঐ স্কুক্তের দশম ঋক্ ("আবর্ব ততীরধ" ইত্যাদি ) পাঠ করেন। তৎপরে ঐ জল লইয়া নিকটে আসিলে হোতা যথন তাহা দেখিতে পান, তথন ঐ স্কুক্তের অয়োদশ ময় পাঠ করেন, যথা—"প্রতি যদাপো……প্রতিদৃশ্রমানাম্ম"

"প্রতি যদাপো অদূশ্রমায়তীঃ" এই মন্ত্র হোতা যথন [ ঐ একধনা ] দেখিতে পান, তখন পাঠ করিবে।

<sup>( ) ) 3. |0.|33 | ( 2 ) 3. |0.|3. | ( 0 ) 3. |0.|30 |</sup> 

তৎপরে অন্ত স্থক্তের অন্তর্গত অন্তান্ত মন্ত্রপাঠের সময়নির্দেশ—"আ ধেনবঃ .....সমায়তীযু"

"আ ধেনবঃ পয়সা ভূর্ণ্যর্থাঃ" এই মন্ত্র [ঐ জল চাছালের' নিকট] আনিবার সময় [পাঠ করিবে]। "সমন্যা যন্ত্যপ যন্ত্যন্যাঃ" এই মন্ত্র [ঐ জল হোভূচমসে] সংযুক্ত করিবার সময় পাঠ করিবে।

পূর্বাদিন পশুযাগের পর বসভীবরী নামক জল আনিয়া বেদির উপর রাখা হইরাছিল। পরদিন উরেতা নামক ঋতিক্ ' সেই বসতীবরী জল ও হোতার চমস' চাত্বালে লইরা আসেন। মৈত্রাবরুণের পরিচারক চমসাধ্বর্য্য, একধনী পুরুষগণ কর্তৃক আনীত একধনা জল ও মৈত্রাবরুণের চমস আনেন। হোতার চমসে বসতীবরী ও মৈত্রাবরুণের চমসে একধনা রাখা হয়। তৎপরে অধ্বর্য্য উভর্ম চমস পরম্পর সংযুক্ত করেন। সেই সময়ে হোতা ঐ মন্ত্র ("সমন্তা যক্তি" ইত্যাদি) পাঠ করেন। তৎপরে পরবর্ত্তী মন্ত্রপাঠকালে তুই জল মিশান হয়।

ঐ মন্ত্রের প্রশংসার্থ আখ্যায়িকা—"আপো বা.....এবং বেদ"

এই যে বসতীবরী যাহা [ স্বত্যার ] পূর্ব্বদিনে আর এই যে একধনা যাহা [ সেই দিন ] প্রাতঃকালে সংগৃহীত হয়, এই [ উভয়বিধ ] জল, আমরাই আগে যজ্ঞ নির্বাহ করিব, আমরাই [ আগে করিব ], এই বলিয়া [ পরস্পর ] স্পর্দ্ধা (বিবাদ )

<sup>(8) (1891) 1</sup> 

<sup>(</sup> ८ ) विषित्र शार्ष निर्फिष्ठे शानवित्भवत्र नाम हाजान ।

<sup>( + ) 2 | 2010 |</sup> 

<sup>(</sup>१) অগ্নিষ্টোম্যজ্ঞে বোল জন ঋষিক্ থাকেন। হোতা, ব্ৰহ্মা, অধ্বৰ্যু ও উদ্পাতা এই চারি জন প্রধান। তদ্তির বারজন সহকারী শ্বাধিকের নাম বর্ণাক্রনে—মৈত্রাবরূপ, ব্রাহ্মণাছ্রেমী, প্রতিপ্রহাতা, প্রভ্যোতা, অচ্ছাবাক, আগ্নীপ্র, নেষ্টা, প্রতিহন্তা, গ্রাবস্তাৎ, পোতা, উল্লেখ্যা, প্রহ্মণা। এই বোল জন ঋষিক্ ব্যতীত দশ জন চমসাধ্বৰ্যু ও কতিপন্ন পরিক্র্মী (পরিচারক) আবশ্যক হুর।

<sup>(</sup>৮) हमन-हामहा। अनन बाता त्नामरनानि अहन कता हस।

করিয়াছিল। ভৃগু (তশ্লামক ঋষি) দেখিলেন, সেই জলেরা [পরস্পর] স্পর্দ্ধা করিতেছে; তাহা দেখিয়া তিনি "সমন্যা যন্ত্র্যপ যন্ত্র্যন্যাঃ" এই ঋক্ দ্বারা তাহাদিগের মিলন করিয়া দিলেন। তখন তাহারা [বিবাদ ত্যাগ করিয়া] মিলিত হইল। যে ইহা জানে, তাহাদের [উভয়বিধ] জল মিলিত হইয়া যজ্ঞ নির্বাহ করে।

এইজন্ম উভয় জল চমসদ্বয়ে আনিরা চমসদ্বয় সংযোগের সময় ঐ মন্ত্রপাঠের প্রযোজ্যতা। তৎপরে উভয় জল হোতার চমসে মিশান হয়। যথা—"আপো ন… তদাহ"

"আপোন দেবী উপয়ন্তি হোত্রিয়ন্" এই মন্ত্র বসতীবরী ও একধনা [উভয়] জল হোতার চমদে সেচনের সময় [পাঠ করিবে]। সেই সময়ে "অবেরপোহধ্বর্যা উ"—অহে অধ্বয়ুর্ত্ত, [উভয়] জল পাইয়াছ কি !—এই মন্ত্রে হোতা অধ্বয়ুর্ত্তক প্রশ্ন করেন। [ঐ উভয়] জলই যজ্ঞস্বরূপ; [সেই হেডু] ঐ প্রশ্নে "যজ্জকে পাইয়াছ কি !" ইহাই জিজ্ঞাসা করা হয়। [অনন্তর] "উত্তেমনন্নমুঃ"—উহা ঠিকই পাইয়াছি—অধ্বয়ুর্ত্ত এই উত্তর দেন। এই উত্তরে, "[আহে হোতা] উহাই (ঐ উভয়বিধ জলই) ভূমি দেখ," ইহাই বলা হয়।

তৎপরে হোতা একটি নিগদ মন্ত্র অধ্বর্যুর উদ্দেশে পাঠ করিয়া আসন হইতে উত্থান করেন। সেই নিগদ মন্ত্র—"তাস্থ— অপ্ত্যুত্তিষ্ঠতি"।

"অহে অধ্বর্যু, বহুমান্ রুদ্রবান্ আদিত্যবান্ ঋভুমান্ বিভু-মান্ বাজবান্ (অন্নযুক্ত) রুহস্পতিবান্ বিশ্বদেব্যবান্ ইন্দ্রের উদ্দেশে, ঐ [উভয়বিধ] জলে মধুমান্ (মধুর) রৃষ্টিপ্রদ তীত্র-(অবশ্যস্ভাবী)-ফলপ্রদ বহুল-অনুষ্ঠানযুক্ত সোমের অভিষব কর; যে সোম পান করিয়া ইন্দ্র ব্রত্তগণকে (শত্রুগণকে) হত্যা করিয়া-ছিলেন, তদ্বারা সেই যজমান উৎপন্ন পাপসমূহ হইতে উত্তীর্ণ হউন; "ওঁ" এই মন্ত্র দ্বারা [হোতা] [সেই উভয় জলের] প্রভ্যুত্থান করিবে।

উভয়বিধ জলের অভার্থনার জন্ম এইরূপ প্রত্যুখান বিধেয়, যথা—"প্রত্যুখেয়া বৈ-----প্রত্যুখেয়াঃ"।

[ এই উভয় ] জলের প্রত্যুত্থান কর্ত্তব্য । কোন পূজ্য ব্যক্তি আগত হইলে [ লোকে তাহার সম্মানার্থ ] প্রত্যুত্থান করে; এই জন্ম উহাদেরও প্রত্যুত্থান কর্ত্তব্য ।

প্রত্যুত্থানের পর উহার অন্থগমন কর্ত্তব্য, যথা—"অন্থপর্য্যার্ত্যাঃ····· অনুপ্রপত্তব্যম্"।

উহাদের পশ্চাতে অনুগমনও কর্ত্তর। পূজ্য ব্যক্তির পশ্চাতে অনুগমন করা হয়; সেই জন্ম উহাদের অনুগমন কর্ত্তর। [উক্ত নিগদ] পাঠ করিতে করিতেই অনুগমন কর্ত্তর। যদিও অন্ম ব্যক্তি যাগ করে (অর্থাৎ হোতা স্বয়ং যাগ করেন না, যজমানই যাগকর্ত্তা), তথাপি [এরপ করিলে] হোতা যশোলাভে সমর্থ হন; সেই জন্ম [এ মন্ত্র] পাঠ করিতে করিতেই অনুগমন কর্ত্তর।

অমুগমনকালে পাঠ্য অন্ত ঋতেকর বিধান—"অন্বয়ো......বৃভূষেং"

"অন্বয়ো যন্ত্যধ্বভিঃ" এই মন্ত্র পাঠ করিতে করিতে অনুগমন করিবে। [ ঐ ঋকে] "জাময়ো অধ্বরীয়তাম্ পৃঞ্চতীর্মধুনা পয়ঃ" এই [ শেষাংশ ] যে ব্যক্তি মধুলাভের (সোমলাভের) অযোগ্য, সেও যশোলাভ ইচ্ছা করিলে [পাঠ করিবে]।

<sup>(</sup> क ) अर्थाउँ ।

ঐ ঋকের অর্থ—[ ঐ উভয় জল ] যজ্ঞ-সম্পাদনেচ্ছুগণের ভ্রাতৃস্থানীয় ও মাতৃসদৃশ হইয়া আপনার জল মধুর (সোমরসের) সহিত মিশ্রিত করিয়া পথে গমন করে। বিশেষ ফলকামনায় অন্তান্ত ঋকের বিধান, যথা—"অস্থ্যাঃ... পশুকামঃ"।

তেজস্বামী ও ব্রহ্মবর্চ্চসকামী "অস্ধ্যা উপসূর্য্যে যাভির্বা সূর্য্যঃ সহ" এই মন্ত্র, এবং পশুকামী "অপো দেবীরুপহ্বয়ে যত্ত্র গাবঃ পিবন্তি নঃ"" এই মন্ত্র পাঠ করিবে।

পূর্ব্বোক্ত তিন মন্ত্রপাঠের ফল—"তা এতা:.....এবং বেদ"।

ঐ সকল কামনাপ্রাপ্তির জন্ম ঐ সকল মন্ত্র (ঐ তিনটি মন্ত্র)
পাঠ করিতে করিতে অনুগমন করিবে। যে ইহা জানে, সে
ঐ সকল কামনাই প্রাপ্ত হয়।

অক্স ছই মন্ত্রের কালনির্দ্দেশ—"এমা…...পরিদধাতি"।

"এমা অগ্মন্ রেবতীর্জীব ধন্যা" এই মন্ত্র বসতীবরী ও একধনা [ বেদিতে ] রাখিবার সময় পাঠ করিবে। [ বেদিতে ] স্থাপিত হ'ইলে পর ''আগ্মন্নাপ উশতীর্বহিরেদম্" '' এই মন্ত্র দ্বারা অনুবচন সমাপ্ত করিবে।

## তৃতীয় খণ্ড

#### উপাংশু গ্রহ--অন্তর্যাম গ্রহ

অপোনপ্ত্রীয় পাঠের পর অধ্বর্ম উপাংগুগ্রহ ও অন্তর্থামগ্রহ হইতে সোম রদ লইয়া হোম করেন; তথন হোতা অনুচ্চম্বরে মন্ত্র পড়িবেন, যথা—"শিরো বা .....বিস্জেত"।

এই যে প্রাতরনুবাক, ইহা যজের মস্তকস্বরূপ; উপাংশু

<sup>( &</sup>gt; ) | 86|00| ( >> ) | 86|00| ( >> ) > 180|00| ( >> ) > 180|00| ( >> ) > 180|00|

ও অন্তর্যাম (তন্ধামক গ্রহদ্বয়) প্রাণস্বরূপ ও অপানস্বরূপ; এবং বাক্য বজ্রস্বরূপ। এইজন্য উপাংশু ও অন্তর্যাম আহুতি না হওয়া পর্য্যন্ত [হোতা] বাক্য ত্যাগ করিবে না (মৃত্রু-শ্বরে মন্ত্র পাঠ করিবে)।

উপাংশু ও অন্তর্যাম নামক গ্রহন্তর ইতে আহবনীরে আছতি দেওরা হয়। ঐ সময়ে হোতা উচ্চে মন্ত্র পাঠ করিবেন না।

এ বিষয়ে হেতৃপ্রদর্শন—"যদহ তয়ো…...বিস্তজেত"

যদি উপাংশু ও অন্তর্যামের আহুতি না হইতেই বাক্য ত্যাগ করেন, তাহা হইলে [হোতা] বাক্যরূপ বদ্ধ দারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করেন। যদি সেই সময়ে কেহ হোতাকে বলে, ইনি বাক্যরূপ বদ্ধদারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করিয়াছেন, অতএব প্রাণ ইহাকে (যজমানকে) পরিত্যাগ করিবে;—তাহা হইলে অবশ্যই তাহা (যজমানের প্রাণহানি) ঘটে। অতএব উপাংশু ও অন্তর্যামের আহুতি না হইলে বাক্য ত্যাগ করিবে না।

উপাংশুহোম ও অন্তর্থামহোমের পর বাক্যত্যাগের বিধান—"প্রাণং ফছ .....বেদ"।

"প্রাণং যচ্ছ স্বাহা ত্বা স্থহব সূর্য্যায়"—হে শোভনহোম-সম্পাদক [উপাংশুগ্রহ], সূর্য্যের উদ্দেশে সম্যক্ভাবে তোমার

<sup>(</sup>১) সোম্বাগের শেষ দিনে সোমলতা হইতে সোমরস নিজ্বান্ত করিয়। ঐ রস আছতি দেওয়। ছয় ও উহা ঋদিকেরা ও যজমান পান করেন। ইহাই সোম্বাগের প্রধান অসুষ্ঠান। ইহার নাম সবন। দিবসের মধ্যে তিনবার সবন হয়—প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিনসবন ও তৃতীয় সবন। অভিষ্ত সোমরসের নাম গ্রহ। যে পাত্রে সোমরস রক্ষিত হয়, তাহাকেও গ্রহ বলে। যে পাত্রে সোমরস লইয়া পান করা হয়, উহা চমস। প্রাতঃসবনে নিম্নোক্ত গ্রহের ব্যবহার আছে। উপাংও, অন্তর্গাম, ঐক্রবায়ব, নৈত্রাবরুল, আখিন, গুক্র, মন্ত্রী, আগ্রয়ণ, উক্ল, ক্রব, ছাদশ ঋতুগ্রহ, ক্রক্রায় ও বৈশ্বদেব।

হোম করিতেছি, তুমি [ যজমানে ] প্রাণ দান কর—এই বলিয়া উপাংশুগ্রহের উদ্দেশে মন্ত্র [ অনুচ্চস্বরে ] পাঠ করিবে ও "প্রাণ প্রাণং মে যচ্ছ"—হে প্রাণ, আমাকে প্রাণ দাও—এই মন্ত্রে তাহার উদ্দেশে শ্বাস গ্রহণ করিবে। "অপানং যচ্ছ স্বাহা দ্বা স্থহব সূর্য্যায়"—এই বলিয়া অন্তর্যামের উদ্দেশে মন্ত্র [অনুচ্বস্বরে] পাঠ করিবে ও "অপানাপানং মে যচ্ছ" এই মন্ত্রে তাহার উদ্দেশে শ্বাস ত্যাগ করিবে। [তদনন্তর] "ব্যানায় ত্বা"—ব্যানবায়ুর জন্ম তোমাকে [ স্পর্শ করিতেছি ]—এই বলিয়া উপাংশু-সবন ( তন্মামক ) পাষাণকে স্পর্শ করিয়া বাক্য ত্যাগ করিবে ( উচ্চস্বরে কথা কহিবে )। এই উপাংশুসবনই আত্মা। এতদ্বারা ( ঐ পাষাণ স্পর্শ দ্বারা) হোতা আত্মাতেই (শরীরেই) প্রাণ স্থাপিত করিয়া পূর্ণায়ু লাভ করিয়া বাক্য ত্যাগ করেন। তাহাতে পূর্ণ আয়ু লাভ ঘটে। যে ইহা জানে সে পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হয়।

# চতুৰ্থ খণ্ড

### বহিষ্পাবমান স্তোত্ৰ

উপাংশুহোম ও অন্তর্যামহোমের পর অভিযুত সোমরস ঐক্রবারবাদি গ্রহে হোমের জন্ম রাখা হয়। তৎপরে অধ্বর্ম্য, প্রস্তোতা, প্রতিহর্ত্তা, উল্পাতা ও বন্ধা এই পাঁচজন ঋত্বিক্ ও তৎপরে যজমান ক্রমান্তরে হাত ধরাধরি করিয়া চাত্মাল

(২) সোমভিদবের জস্ম অর্থাৎ জলসিক্ত দোম কুটিয়া তাহা হইতে রস নিকাশনের জস্ম বে পাবাণখণ্ড বাবহার হয়, সেই পাবাণের উল্লেখ হইতেছে। উপাংগুহোমের অর্থাৎ উপাংগুগ্রহ হইতে আছভিন্ন নিমিন্ত সোমরস নিকাশনের জস্ম যে পাবাণখণ্ড বাবহাত হয়, তাহার নাম উপাংগুস্বনপাবাণ।

অভিমুখে বহিষ্পবমান স্তোত্ত ' গানের জন্ম প্রসর্পণ (গমন ) করেন; সকলে উপবেশন করিলে হোতা তাঁহালের অনুমন্ত্রণ করেন। হোতা ঐ সময়ে অন্সান্ত ঋত্বিকের সহিত যাইবেন কি না, তৎসম্বন্ধে বিচার—"তদাহঃ……তথা স্থাৎ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, [হোতাও ঐ সঙ্গে]
যাইবেন, কি যাইবেন না ? কেহ কেহ বলেন, যে [হোতাও]
যাইবেন। এই যে বহিষ্পাবমান, ইহা দেবগণের ও মনুষ্যগণের
ভক্ষ্য, সেইজন্য ইহার উদ্দেশে সকলেই যাইবেন, ইহাই
তাঁহারা বলেন। কিন্তু [ ঐ ব্রহ্মবাদীদের ] এই মত এই
[প্রসর্পণ] বিষয়ে আদরণীয় নহে। [ কেন না ] যদি হোতা
[প্রসর্পণকারী উদ্গাতার পশ্চাৎ] গমন করেন, তাহা হইলে
ঋক্কে সামের অনুগামী করা হইবে।

এই সময়ে যদি কেহ সেই হোতাকে বলে, এই হোতা সামগানকারীর (উলগাতার) পশ্চাদ্গামী হইয়াছে ও উলগাতা-তেই [নিজের ] যশ স্থাপন করিয়াছে ও [আপনার উচ্চতর ] পদবী হইতে ভ্রম্ট হইয়াছে, এখন এই ব্যক্তি [আপনার ] পদবী হইতে ভ্রম্ট হইবে;—তাহা হইলে অবশ্যই তাহা [স্বপদ হইতে ভ্রংশ ] ঘটিবে। এই জন্ম [হোতা] সেইখানে

<sup>(</sup>১) "উপাল্মে গায়তা নরং" ইত্যাদি নয়টি মন্ত্রান্থিত নবম মণ্ডলের একাদশ স্কুল সামগায়ী ঋষিক্গণ গান করেন। যাহা গান করা যায়, তাহার নাম স্তোত্র। ঐ স্কুটি যথন গীত হয়, তথন তাহার নাম বহিষ্পবমান স্তোত্র। প্রস্তোতা উপগাতা ও প্রতিহ্বী এই তিনজন সামগায়ী ঋষিকে উহা গান করেন। গানের পূর্বে সামগায়ীরা বহিষ্পবমানের উদ্দেশে চরু ভক্ষণ করেন। হোতা উহা ভক্ষণ করেন না। সেই বহিষ্পবমান চরুকেই দেবগণের ও মনুষাগণের ভক্ষা বলা হইল চি

<sup>(</sup>২) ংগছার কর্ত্র। ঋক্পাঠ, উদ্পাতার কর্ত্র্য সামগান। ঋক্ মন্ত্রেই গান ক্রিলে তাহা সাম হয়। এজন্ত সাম ঋকের পশ্চাদ্গামী। যে পশ্চাদ্গামী সে নিকৃষ্ট, যে পুৰোগার্ম সে উৎকৃষ্ট।

( স্বন্থানে ) উপবিষ্ট হইয়াই [ অন্য ঋত্বিক্গণের দিকে চাহিয়া] মন্ত্রপাঠ করিবে।

হোতৃপাঠ্য মন্ত্ৰ যথা—"যো দেবানাং…..এবং বেদ"

"যো দেবানামিহ সোমপীথো যজ্ঞে বর্ছিষি বেলাম্। তন্সাপি ভক্ষয়ামিদি"—এই যজ্ঞে যে বেদি ও যে বর্ছিঃ আছে, তাহাতে দেবগণের যে সোমপীথ (সোমযাগে ভক্ষণীয় বহিষ্পবমান চরু) আছে, তাহার অংশ আমরা ভক্ষণ করিব—এই মন্ত্র পাঠ করিলে হোতার আত্মা সোমপীথ (সোমপান) হইতে বঞ্চিত হয় না। তৎপরে "মুখমিদ মুখং ভূয়াদম্"—[হে বহিষ্পাবমান], তুমি [যজ্ঞের] মুখ, আমিও মুখ (মুখ্য বা প্রধান) হইব—এই মন্ত্রে এই যে বহিষ্পাবমান, ইহাকেই যজ্ঞের মুখস্বরূপ বলা হয়। যে ইহা জানে, সে আত্মীয় মধ্যে মুখ (প্রধান) হয় ও আত্মীয় মধ্যে শ্রেষ্ঠ হয়।

মিত্রাবরুণের উদ্দেশে সবনীয় সোমরদে পয়স্তা ( দধি ) মিশাইতে হয়; তৎ-সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"আস্থরী……নিরকুরুতাম্"

অস্ত্ররজাতীয়া দীর্ঘজিহ্বী দেবগণের উদ্দিষ্ট প্রাতঃসবন [জিহ্বাদ্বারা] লেহন করিয়াছিল; তদ্বারা ঐ [সোমরস] আরও মত্ততাজনক হইয়াছিল। সেই দেবগণ [মাদকতা নিবারণের উপায়] জানিতে ইচ্ছা করিয়া মিত্র ও বরুণকে বলিলেন, এই প্রাতঃসবনকে নির্দোষ কর। তাঁহারা (মিত্র ও বরুণ) বলিলেন, "তাহাই করিব; তবে আমরা বরপ্রার্থনা করিতেছি।" [দেবগণ বলিলেন] "প্রার্থনা কর"। তথন তাঁহারা প্রাতঃসবনে পয়স্থাকেই বরস্বরূপে প্রার্থনা করিলেন। সেইজন্ম এই সেই পয়স্যা (দিধি) ইহাঁদের বরস্বরূপে প্রার্থিত হওয়ায় কথনও ইহা-

দিগকে ত্যাগ করে না। এই হেতু সেই প্রাতঃসবনে সেই [দীর্ঘজিহ্বী] যাহাকে মাদকতাজনক করিয়াছিল, তাহা এই পয়স্থা দারা সমৃদ্ধই হইল। কেন না মিত্র ও বরুণ সেই মাদক দ্রব্যকে সেই দধি দ্বারা নির্দোষ করিয়াছিলেন।

## পঞ্চম খণ্ড সবনীয় পুরোডাশবিধান

সবনকর্ম্মে পুরোডাশবিধান—"দেবানাং বৈ .....অধিয়ন্ত"

দেবগণ সবনসমূহ' ধরিয়া রাখিতে পারে নাই। তাঁহারা এই [পশ্চাতুক্ত পাঁচটি] পুরোডাশকে দেখিয়াছিলেন এবং সবনসমূহকে ধরিবার জন্ম প্রত্যেক সবনে [আহুতিরূপে] ঐ পুরোডাশ সকল নির্বপণ করিয়াছিলেন। তখন সেই সবনসমূহ তাঁহাদের জন্য গ্বত হইল। সেই সবনসমূহ ধরিবার জন্য প্রত্যেক সবনে যে পুরোডাশ নির্বপণ হয়, তাহাতেই সবনসমূহ দেবগণের উদ্দেশে গ্বত হইয়া থাকে।

পুরোডাশ শব্দের ব্যুৎপত্তি—"পুরো বা…পুরোডাশত্বম্"

এই যে সকল পুরোডাশ, ইহাদিগকে দেবগণ [ সোমাহু-তির ] পুরোবর্ত্তী করিয়াছিলেন, ইহাই পুরোডাশের পুরোডাশম্ব।

<sup>( &</sup>gt; ) স্থতাদিনে তিনবার সোমাভিষ্ব সোমাছতি ও সোমপান হয়। এই তিন অসুষ্ঠান বধাক্রমে প্রতিঃসবন, মাধ্যন্দিনস্বন ও তৃতীয়স্বন। স্বনকর্ম্মে যে পুরোডাশের আইতি হয়, ভাছার নাম স্বনীয় পুরোডাশ। পাঁচ পুরোডাশের বিষয় পরে ষষ্ঠ খণ্ডে দেখ।

<sup>(</sup>२) পুরতো দীন্বমানং হবিঃ এই অর্থে দানার্থক দাশ ধাতু হইতে নিম্পন্ন করা হইল।

পুরোডাপদানের নির্ম-"তদাত্ত: ..... নির্ব্ধপেং"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন—প্রাতঃসবনে আটখানি কপালে, মাধ্যন্দিনসবনে এগারখানি কপালে ও তৃতীয়সবনে বারখানি কপালে—এইরূপে প্রতিসবনে পুরোডাশ আহুতি দিবে; কেন না সবনগুলিরও ঐ রূপ; কেন না [ সবনে বিহিত মন্ত্রের ] ছন্দসকলও ঐরূপে (ঐ সংখ্যাক্রমে ) বিহিত হয়। কিন্তু [ ব্রহ্মবাদীদের ] ঐ মত আদরণীয় নহে। [ কেন না ] প্রতিসবনে যে পুরোডাশসমূহ, ইহারা সকলেই ইন্দ্রের উদ্দেশে আহুত হয়। সেইজন্ম [ তিন সবনেই ] পুরোডাশসমূহ এগারখানি কপালেই আহুতি দিবে।

পুরোডাশাহুতির পর তাহার অবশেষ ভক্ষণবিধি "তদাহুঃ……এবং বেদ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যেটুকু মৃতাক্ত নহে, সেই পুরোডাশই ভক্ষণ করিবে; তাহাতে সোমপানের রক্ষা ঘটিবে; কেন না ইন্দ্র মৃতরূপ বক্ত দ্বারা ' রক্তকে বধ করিয়া-ছিলেন। কিন্তু এই মত আদরণীয় নহে। [ কেননা ] এই যে [ মৃত ] উৎপূত হয়, তাহাই হব্য ( আহুতি রূপে দেয় ) এবং যাহা উৎপূত হয়, তাহাই সোমপীথ-( পেয় সোমরস )-স্বরূপ; সেই জন্য সেই পুরোডাশের যেখান সেখান হইতেই (মৃতাক্ত

<sup>(</sup>৩) প্রাতঃসবনে গায়ত্রীচছন্দের মন্ত্র বিহিত, উহার প্রত্যেক চরণে আট অক্ষর; মাধান্দিন সবনে বিহিত ত্রিষ্টু,ভের প্রতিষ্ঠরণে এগার অক্ষর, ও তৃতীয় সবনে বিহিত জগতীর প্রতিচরণে বার অক্ষর।

<sup>(</sup>৪) ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট পুরোডাশ একাদশ কপালেই বিহিত। ইন্দ্রের ছন্দ ত্রিষ্টুপ্; উহার অতিচরণে এগার অক্ষর।

<sup>(</sup> ৫ ) ঘৃডের বন্ধুসরূপত্ব ও তত্বারা বৃত্তহত্যা সহকে পূর্বে ৯২ পৃঠে দেখ। ছত্যারূপ ক্রু কর্মে সংস্ট বলিয়া ঘৃতাক্ত পুরোডাশগুক্ষণ নিষিক্ষ হইল।

বা মৃতবর্জ্জিত অংশ হইতেই ) ভক্ষণ করিবে। এই যে আজ্য (মৃত ), ধানা, করম্ভ, পরিবাপ, পুরোডাশ, পয়স্থা, এই সকল হব্য আছে, ইহারা সকলেই স্বধা-(অন্ন )-স্বরূপ হইয়া যজমানের উদ্দেশে ক্ষরিত হয়। যে ইহা জানে, তাহার উদ্দেশে এই সমস্ত [হব্য ] হইতেই স্বধা (অন্ন ) ক্ষরিত হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড

ছবিপঙ্ ক্তি — অক্ষরপঙ্ ক্তি — নরাশং নপপঙ্ ক্তি — সবনপঙ্ ক্তি ধানাদির "প্রশংসা.....যো য এবং বেদ"

যে ব্যক্তি হবিষ্পঙ্ক্তি (পঞ্চ-হব্যযুক্ত) যজ্ঞকে জানে, দে হবিষ্পঙ্ক্তি যজ্ঞ কর্তৃক সমৃদ্ধ হয়। ধানা, করম্ভ, পরিবাশ, পুরোডাশ ও পয়স্থা (এই পাঁচটি হব্যযুক্ত) যজ্ঞই হবিষ্পঙ্ক্তি; যে ইহা জানে, দে হবিষ্পঙ্ক্তি যজ্ঞ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

হবিষ্পাঙ্ক্তির পর হোতা পঞ্চাক্ষরযুক্ত মন্ত্রজ্ঞপ করিবেন, তাহার প্রশংসা— "যো বৈ……এবং বেদ"।

যে ব্যক্তি অক্ষরপঙ্ক্তি (পঞ্চাক্ষর যুক্ত) যজ্ঞকে জানে,

<sup>(</sup>৬) (৭) (৮) নিমে দেখ। ধানা, করস্ত, পরিবাপ, পুরোডাশ ও পরস্তা এই পাঁচটি দ্রবাই আহতি দেওরা যায়। পুরোডাশের সঙ্গে ধানাদি চারিটি দ্রব্যও আছতি দেওয়া যায় বলিয়া উহাদেরও সাধারণ নাম এম্বলে পুরোডাশ।

<sup>(</sup>১) যব ভাজিয়া ঘৃতে পাক করিয়া ধানা প্রস্তুত হয়। ঐ ভাজা ধবের ছাতু ঘৃতে পাক করিয়া করম্ভ প্রস্তুত হয়। চাউল ভাজিয়া উহার খই ঘৃতে পাক করিয়া পরিবাপ প্রস্তুত হয়। ছুগ্ধে দিদি মিশাইয়া প্রস্তু। প্রস্তুত হয়। চাউলের পিষ্টকের নাম পুরোডাশ। এই পঞ্চব্য-সময়িত যজের নাম হবিপঞ্জি বক্স।

সে অক্ষরপঙ্ ক্তি যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়। স্থ, মৎ, পৎ, বক্ ও দে এই [ পাঁচ-অক্ষর-যুক্ত ] যজ্ঞই অক্ষরপঙ্ ক্তি; যে ইহা জানে, সে অক্ষরপঙ্ ক্তি যজ্ঞদারা সমৃদ্ধ হয়।

ভৎপরে নরাশংস-পঙ্ক্তির প্রশংসা—"যো বৈ...য এবং বেদ"

যে ব্যক্তি নরাশংসপঙ্ক্তি (পঞ্চনরাশংসযুক্ত) যজ্ঞকে জানে, সে নরাশংসপঙ্কি যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়। প্রাতঃসবনে ছুইটি নারাশংস, মাধ্যন্দিনসবনে ছুইটি নারাশংস, তৃতীয় সবনে একটি নারাশংস থাকে। এইরপ [পঞ্চ-নরাশংসযুক্ত] যজ্ঞই নরাশংসপঙ্কি। যে ইহা জানে, সে নরাশংসপঙ্কি যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়।

চমস হইতে সোমপানের পর পুনরায় ঐ চমস সোমরসপূর্ণ করিয়া রাখিয়া দিলে ঐ চমস নরাশংসনামক দেবতার উদ্দিষ্ট হয়। তথন ঐ চমসকে নারাশংস বলে। প্রাতঃসবনে ও মাধ্যন্দিনসবনে ঐ অন্তর্ভান ছইবার করিয়া ও ভৃতীয় সবনে একবার মাত্র অন্তর্ভিত হয়। এজন্ত যজ্ঞকে পঞ্চনরাশংসযুক্ত বলা হইল।

তৎপরে পঞ্চ সবনের প্রশংসা--"যো বৈ .....এবং বেদ"।

যে ব্যক্তি পঞ্চবনবিশিষ্ট যজ্ঞকে জানে, সে সবনপণ্ড্ৰিত যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়। উপবস্থ দিবসে পশুকর্মা, [স্থত্যাদিনে] তিন সবন ও [সবনের পরবর্তী] অনুবন্ধ্য পশুকর্মা, এই [পাঁচটির একত্র যোগে] যজ্ঞ পঞ্চসবনবিশিষ্ট। যে ইহা জানে সে সবনপণ্ড্ৰিত যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়।

<sup>(</sup>২) হবিপাঙ্জির (পঞ্চবাদানের) পর হোতা মন্ত্র জপ করেন; সেই জপের আ্বার্ড্রে ঐ পাঁচটি অক্ষর উচ্চারণ করিতে হয়। সম্প্রদায়বিদ্গণের মতে এক একটি অক্ষর ব্যক্ষর স্বরূপ। স্থাবার ব্যক্ষর পুজিতজ, মৎ দারা প্রস্তুজ, পৎ দারা সর্বব্যাপিছ, বক্ দারা সর্বব্যকৃত্ব ও দে দারা ফলদাভূজ বুঝার। সাহণোদ্ধ ত বচন—

<sup>&</sup>quot;এতজোত্রপাধান্ত চাদিতোছকরণককম্। একৈকমক্ষরং চাত্র পরস্ত বন্ধানা বপ্ত। ত্ব পুদ্ধিতং মৎ প্রস্তুষ্ট প্ৰ সর্ক্ষরাণি তচ্চ বক্। সর্ক্তে বকু ব্রুক্তির দে ফলানাং প্রদান্ত হুৎ ।"

স্থত্যাদিনে প্রাতঃকালে মধ্যাহ্নে ও অপরাষ্ট্রে তিন সবন বিহিত। তথ্যতীত পুর্বাদিনে যে পশুবাগ হইরাছে ও সবনের পরে যে অন্বন্ধ্য নামক পশুবাগ হয়, ঐ তৃইকেও সবনের স্বরূপ বলিয়া গ্রহণ করিলে সোমবাগে সর্ব্বসমেত পাঁচটি সবন হয়। সেই হেতু যজ্ঞকে পঞ্চসবনযুক্ত বলা হইল। অনস্তর পুরোডাশ আহুতির যাজ্যাবিধান ও তৎপ্রশংসা —"হরিবান্……এবং বেদ"।

'হরিবাঁ ইন্দ্রো ধানা অতু পূষণ্যান্ করন্তং সরস্বতীবান্ ভারতীবান্ পরিবাপ ইন্দ্রস্থাপূপঃ"—হরিবান্ (হরি-নামক-অশ্বদ্বয়যুক্ত) ইন্দ্র ধানা ভক্রণ করুন; পূষণ্যান্ (পশুযুক্ত দেব) করন্ত
ভক্রণ করুন; সরস্বতীবান্ ভারতীবান্ দেব পরিবাপ ভক্রণ
করুন; অপূপ (পুরোডাশ) ইন্দ্রের [প্রিয়]—এই মন্ত্র হবিস্পাক্তির (পঞ্চ হব্যপ্রদানের) যাজ্যা করিবে। ভি সকল মন্ত্রে]
খাক্ ও সামই ইন্দ্রের হরিদ্বয় (অশ্বদ্রয়); পশুগণই পূষা
(দেহপোষক অন্নস্বরূপ), এইজন্ম করন্তরই [পূষণ্যানের]
অন্ধ; "সরস্বতীবান্" ও "ভারতীবান্" এন্ধলে বাক্যই সরস্কৃতী
এবং প্রাণই ভরতা (শরীরভরণহেতু); "পরিবাপ ইন্দ্রস্থাপুপঃ"
এন্ধলে অন্নই পরিবাপ ও অপূপই (পুরোডাশই) ইন্দ্রিয়
(ইন্দ্রিয় সামর্থ্য)। যে ইহা জানে, সে যজমানকে ঐ সকল
দেবতার সাযুজ্য, সামীপ্য ও সালোক্য প্রাপ্ত করায় ও শ্রেষ্ঠ

পুরোডাশবাগের পর তৎসহকী স্বিষ্টকৃৎ যাগের যাজ্যা—"হবিরয়ে…… বন্ধতীতি"

<sup>(</sup>৩) এখনে চারিটি হব্যের লক্ষ্য চারিটি মন্ত্রমাত্র বলা ছইল। পরস্তাদানের লক্ষ্য পঞ্চম মন্ত্র বলা ছইল না। ঐ মন্ত্রশাংগস্তরে আছে।

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup> ) শরীরের ভরণহেতু বলিয়া প্রাণকে ভরত বলা হইল। ভরতের **বৃদ্ধি ভারতী**। বাগ**়** বেবভার ও ভারতী দেবভার উদ্দেশে পরিবাপ দেওয়া হইল।

"হবিরয়ে বীহি"—অহে অগ্নি, হব্য ভক্ষণ কর—এই মন্ত্রকে প্রত্যেক সানে (তিন সবনেই) পুরোডাশসম্বন্ধী স্বিউক্তের যাজ্যা করিবে। অবৎসার (তন্ধামক ঋষি) এই মন্ত্র দ্বারা অগ্নির প্রিয় ধামের সমীপে গিয়াছিলেন ও তিনি পরম লোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে এবং যে ইহা জানিয়া উক্ত পঞ্চ হব্য দ্বারা নিজের জন্ম যাগ করে ও [পরের অর্থাৎ যজমানের জন্ম] যাগ করে, সে অগ্নির প্রিয় ধামের সমীপে গমন করে ও পরমলোক প্রাপ্ত হয়।

## নবম অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### দ্বিদেবত্য গ্ৰহ

তৎপরে প্রাতঃসবনে ঐক্সবায়বাদি অন্তান্ত গ্রহ লইয়া সোমান্ততি হয়। তন্মধ্যে ঐক্সবায়বাদি তিনটি দিদেবতা গ্রহ সম্বন্ধে আথ্যায়িকা—"দেবা বৈ উদজ্জরৎ"

পুরাকালে দেবগণ আমি প্রথমে পান করিব, আমি প্রথমে [পান করিব], এইরূপ ইচ্ছা করিয়া রাজা সোমকে কে অগ্রে

<sup>(</sup>১) পূর্ব্যোদয়ের পূর্বের উপাংগুগ্রহ হইতে ও সুন্যোদয়ের পর অন্তর্যামগ্রহ হইতে সোমাহতি হয়। তৎপরে জন্ম কতিপর জন্মানের পর ঐশ্রবায়বাদি গ্রহ হইতে আহতি হয়। প্রথমে ঐশ্রবায়ব, পরে দিবাবয়ণ, পরে জাখিন গ্রহের হোম। এই ভিনটি গ্রহ প্রত্যেকে মুই মুই দেবভার উদ্দিষ্ট বলিয়া ইহাদিগকে ছিদেবতা গ্রহ বলে।

পান করিবে, তাহা নিরূপণে দমর্থ হন নাই। তাঁহারা প্রথম পান ] সম্পাদনে প্রবৃত্ত হইয়া বলিলেন, আচ্ছা, আমরা [কোন নিদ্দিষ্ট ] লক্ষ্য-অভিমুখে দৌড়িব; যে আমাদের মধ্যে জয় লাভ করিবে, সেই প্রথমে সোম পান করিবে। তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা লক্ষ্যাভিমুখে দৌড়য়াছিলেন। লক্ষ্যমুখে ধাবনে প্রবৃত্ত তাঁহাদের মধ্যে প্রথমে বায়ু, তৎপরে ইন্দ্র, তৎপরে মিত্র ও বরুণ, তৎপরে অধিদ্বয়, সেই লক্ষ্যন্থলে উপস্থিত হইয়াছিলেন।

সেই ইন্দ্র যখন বুঝিলেন, বায়ুই সকলকে জয় করিলেন, তখন তিনি বায়ুর পশ্চাৎ ধাবিত হইয়া বলিলেন, আমরা উভয়েই একসঙ্গে জয় লাভ করিলাম; [অতএব আমাদের সমান ভাগ হউক]; তখন সেই বায়ু বলিলেন—না, আমিই জয় লাভ করিয়াছি। [ইন্দ্র বলিলেন] আমার তৃতীয় ভাগ হউক, তাহা হইলেই আমাদের [একসঙ্গে] জয়লাভ হইবে। সেই বায়ু বলিলেন—না, আমিই জয় লাভ করিয়াছি। [ইন্দ্র বলিলেন] আমার চতুর্থ ভাগ হউক, তাহা হইলেই আমাদের এক সঙ্গে জয়লাভ হইবে। তাহাই হউক, বলিয়া বায়ু ইন্দ্রকে চতুর্থ ভাগে স্থাপন করিলেন। সেই হেতু বায়ু তিন অংশের ও ইন্দ্র চতুর্থাংশের ভাগী হইয়াছেন। ব

এইরূপে ইন্দ্র ও বায়ু উভয়ে একসঙ্গে, [তৎপরে] মিত্র ও বরুণ একসঙ্গে, ও [তৎপরে] অশ্বিদ্বয় একসঙ্গে

<sup>(</sup>২) উদ্রবায়র গ্রহ হইতে দোমরসের অর্থ অংশ লইয়া অধ্বর্ণ্য প্রথমে কেবল স্বায়ূর উদ্দেশে হোম করেন। পরে অস্থ পর্কাংশ বারুও ইন্দ্র উভয়ের উদ্দেশে হোম করেন। কাজেই ইন্দ্রের ভার একচতুর্পাংশ মাত্র।

জয়লাভ করিয়াছিলেন। তাঁহাদের জয়লাভের [ ক্রম-] অমু-সারে এই [ সোম ] প্রথমে ইন্দ্র ও বায়ুর, পরে মিত্রাবরুণের, পরে অধিদ্বয়ের ভক্ষীয় হইয়াছিল।

সেই জন্ম [প্রথমে] ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ গ্রহণ করা হয়; তাহাতে ইন্দ্রের ভাগ চতুর্থাংশ। ঋষি তাহাই দেখিতে পাইয়া "নিযুর্গ ইন্দ্রদার্থিঃ" এই মন্ত্র বলিয়াছিলেন।

সেই জন্মই আবার ঐ যে ইন্দ্র, তিনি যেন [বায়ুর] সারথি হইয়াই [সোমের চতুর্থাংশমাত্র] পাইয়াছিলেন। এই দৃষ্টান্ত-ক্রমেই একালেও ভরতগণ (যোদ্ধারা) 'সত্বগণের (সারথি-দের) বেতন ব্যবস্থা করেন ও সারথিরাও [জয়লক ধনের] চতুর্থ ভাগই [নিজের প্রাপ্য] কহিয়া থাকেন।

## দ্বিতীয় খণ্ড দিদেবত্যগ্রহহোম

দিদেবত্য-গ্রহগুলির প্রশংসা -- "তে বৈ ---- চাখিনঃ"

এই যে সকল দিদেবত্য ( তুই তুই দেবতার উদ্দিষ্ট) গ্রহ, ইহারা প্রাণস্বরূপ। ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ বাক্য ও প্রাণ; মৈত্রা-বরুণ গ্রহ মন ও চক্ষুঃ, আশ্বিন 'গ্রহ শ্রোত্র ও আত্মা।

<sup>(</sup>৩) "পতেনা নো অভিটিভি: নির্কা ইক্রসারখি: বারো: স্বতস্য ক্রিংগতন্।" [ ৪।৪৬।২ ] এই মন্ত্র ক্রক্রবারবগ্রহহোমে দি হীন্ন যাজ্যাবরূপে ব্যবহৃত হর (নিম্নে দেখ)। ঐ মন্ত্রের ক্ষি
বামদেব। "নির্কান্" পদ যার্র বিশেষণ, এতদারা বায়ুকে ইক্রসারখি—ইক্র বাহার সারখি—
এইরূপ বলিয়া বায়ুর উৎকর্ষ স্থাপনা হইল।

<sup>(</sup>৪) সায়ণ ভরত শব্দে যোদ্ধা বৃথিয়াছেন, "ভর: সংগ্রামন্তং ভদ্বন্তি বিভারন্তরীতি ভরতা যোদ্ধার:।" কিন্তু ভরত অর্থে ভরতবংশীয় বীর বৃথাইতেও পারে।

<sup>( ) )</sup> व्यविद्यात्र डिकिडे अर व्यक्ति अर ।

ঐক্সবায়বগ্রহ হোমের যাজ্ঞাকুবাক্যা যথা—তক্ত..... বিষমং করোতি"।

এই সেই ঐন্দ্রবায়বের জন্ম কেহ কেহ ছুইটি অনুষ্টুপ্কে পুরোহনুবাক্যা ও ছুইটি গায়ত্রীকে যাজ্যা করেন। এই যে ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ, উহা বাক্যম্বরূপ এবং প্রাণম্বরূপ; এই জন্ম ঐ ছুই ছন্দই উহার পক্ষে যথায়থ।

কিন্তু এইমত আদরণীর নহে। যে যজ্ঞে পুরোহনুবাক্যাকে যাজ্যা অপেকা উৎকৃষ্ট (অধিকাক্ররবিশিষ্ট) করা হয়, "সেখানে কর্মা সমূদ্ধ হয় না; যেখানে যাজ্যাই উৎকৃষ্ট হয়, অথবা যেখানে উভয়ই সমান (সমাক্রযুক্ত) হয়, সেখানে কর্মা সমূদ্ধ হয়। প্রাণের ও বাক্যের মধ্যে যাহার কামনার জন্ম ঐক্রপ (অনুষ্টুপের ও গায়ত্রীর বিধান) করা হয়, ঐক্রপ করিলে সে কামনা বিফল হয়। ইহাতেই (অর্থাৎ সমান করিলেই) সেই কামনা লক্ষ হয়।

[ পুনশ্চ ] যেটি প্রথম পুরোহসুবাক্যা, ° তাহা বায়ুদৈবত, আর যেটি দ্বিতীয়, ° তাহা ইন্দ্র-বায়ু-দৈবত। যাজ্যা তুইটির পাক্রেও সেইরূপ। ° অতএব যাহা (যে পুরোনুবাক্যা ও

<sup>(</sup>২) কেন না শ্রুতান্তরে আছে—"বাখা অনুসূপ্" "প্রাণো বা গায়ত্রী" [ সায়ণ ]

<sup>(</sup>৩) অনুষ্ঠুভের বত্রিশ জক্ষর ও গারত্রীর চব্বিশ অক্ষর। পুরোহমুবাক্যাকে বাজ্যার জপেক্ষা জাধিক অক্ষরবিশিষ্ট করা উচিত নহে, ইহাই তাৎপর্য্য।

<sup>(</sup>৪) "বায়বা যাহি দর্শত" এই ঋক্ [১।২।১] প্রথম পুরোমুবাক্যা; উহার দেবতা বারু, ছন্দ গায়তী।

<sup>(</sup>৫) "ইক্সবায়ু ইনে স্বতাঃ" এই ঝক্ [১।২।৪] বিতীয় প্রোম্বাক্যা; উহায় দেবতা ইক্স ও বায়ু, ছল গারতী।

<sup>(</sup> ৬ ) 'জ্বাং পিবা মধুনাং [৪।৪৬।১] প্রথম বাজ্যা; উহার দেবতা বন্ধু, ছন্দ পারত্রী। "পত্তেনা নো অভিটিভি:" [৪।৪৬।২ ] দিতীর বাজ্যা ; উহার দেবতা ইক্র ও বায়ু, ছন্দ পারত্রী।

যে যাজ্যা) বায়ু-দৈবত, তদ্বারা প্রাণই কল্পিত (স্বব্যাপারসমর্থ)
হয়; কেন না বায়ুই প্রাণ। আর যাহা (যে পুরোহনুবাক্যা
ও যে যাজ্যা) ইন্দ্র-বায়ু-দৈবত, তাহাতে যে ইন্দ্র-সন্থনী পদ
আছে, তদ্বারা বাক্যই কল্পিত (সমর্থ) হয়; কেননা বাক্য
ইন্দ্রসন্থনী। যে ব্যক্তি যজ্ঞে [অনুবাক্যাকে ও যাজ্যাকে]
বিষম (বিষমান্দরযুক্ত) না করে, 'সে প্রাণে ও বাক্যে যে
ফল, সেই ফলই প্রাপ্ত হয়।

## তৃতীয় খণ্ড

#### সোমপান

ছিদেবতা সোমরস একটি পাত্রে গৃহীত হয়, কিন্ত ছই পাত্রে আছত হয় যথা— "প্রাণা বৈ-----ছম্ম্ম"।

দিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণম্বরূপ ও তাহারা এক এক পাত্রে গৃহীত হয়, এই জন্ম প্রাণসকলের একই নাম (শ্রোত্রাদির সাধারণ নাম প্রাণ)। আর ছই ছই পাত্রে উহাদের আহুতি হয়, সেই জন্য প্রাণসকল দ্বন্দ্রমপে অবস্থিত।

ঐক্সবায়ব মৈত্রাবরুণ ও আখিনগ্রহের প্রত্যেকটি ছই ছই দেবভার উদ্দিষ্ট। দেবভাযুগলের উদ্দিষ্ট সোমরস প্রথমে একই পাত্রে গৃহীত হয়। পরে তাহা

<sup>(</sup> १ ) বাজা। ও অকুবাকা। উভঃত্রই গায়ত্রী বিহিত হইল।

<sup>( &</sup>gt; ) এছলে বাক্য শ্রোত্র চকুঃ প্রভৃতিকেও প্রাণ বলা হটবাছে। পূর্বাপণ্ড দেব।

<sup>(</sup>২) চকু: কৰ্ণ প্ৰভৃতি ইঞ্জিঃ যাহাকে এখানে প্ৰাণ বলা হইতেছে, তাহা স্বোড়া স্বোড়া; বেষন ছুই চোথ ছুই কাণ ইডাাদি।

ছই ভাগ করিয়া ছই পাত্রে রাখিয়া আছতি দেওয়া হয়। যে পাত্রে প্রথমে গৃহীত হইয়াছিল, অধ্বয়ুৰ্য সেই পাত্র হইতেই আছতি দেন। প্রতিপ্রস্থাতা দ্বিতীয় পাত্র হইতে লইয়া আছতি দেন। গ্রহণকালে একটি পাত্রের ও হোমকালে ছইট পাত্রের ব্যবহারের তাংপর্য বুঝান হইল।

তৎপরে হোতা হতাবশিষ্ট গ্রহ হইতে সোমপান করিবেন, তিৰিবরে মন্ত্র "ষেনৈব···...তত্বপহ্বরতে"।

আক্ষয়্য যে যজুর্মন্ত্র দারা <sup>°</sup> [ হুতাবশিষ্ট গ্রহ ] হোতাকে প্রদান করেন, হোতাও সেই মন্ত্রে উহা গ্রহণ করেন।

"এষ বহুঃ পুরুবহুরিহ বহুঃ পুরুবহুর্দ্ময়ি বহুঃ পুরুবহু-ব্বাকৃপা বাচং মে পাহি" " এই মন্ত্রে ঐন্দ্রবায়ব [ গ্রহশেষ ] হোতা ভক্ষণ করেন।

[মদ্রের অবশিষ্ট ভাগ] "আমি প্রাণের সহিত বাক্যকে আহ্বান করিয়াছি; বাক্য প্রাণের সহিত আমাকে অনুজ্ঞা করুক। দেবোৎপন্ন, তনুপালক, তনুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি-গণকে আমি আহ্বান করিয়াছি। দেবোৎপন্ন, তনুপালক, তনু-সম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণ আমাকে অনুজ্ঞা করুন।"

এই মন্ত্রে প্রাণসকলই দেবোৎপন্ন, তন্মপালক, তন্মসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি; এতদ্বারা তাঁহাদিগকেই অনুজ্ঞা করা হয়।

<sup>(</sup>৩) শ্রুতান্তরে—"ব্রহ্মবাদিনো বদন্তি কল্মাৎ সন্ত্যাৎ একপাতা বিদেবত্যা গৃহান্তে বিপাতা হুরতে ইতি। বদেকপাতা গৃহত্তে তল্মাদেকোহত্তরতঃ প্রাণ:, বিপাতা হুরত্তে তল্মাদ্ধী বৌ বহিঠাঃ প্রাণাঃ:"

<sup>( 8 )</sup> অপরবুঁ। প্রহ গ্রহণ করিয়া "মন্ত্রি বস্তঃ পুরুবস্তঃ" এই মন্ত্রে হোতাকে দান করেন। হোতা ঐ মত্রে উহা দক্ষিণ উরুতে রাখিয়া ছুই হত্তে গ্রহণ করিয়া পরবর্তী মত্রে পান করেন।

<sup>(</sup>१) এব ঐক্রবারব গ্রহ:। বহু: নিবাসকেতু:। পুরুষকু: প্রভূতনিবাসকেতু:। ইহ অস্মিন ক্রেকে। বাক্পা বাচ: পালয়িতা। (সারণ) এই পদগুলি ঐক্রবায়ক গ্রহের বিশেষণ।

তৎপরে মৈত্রাবরুণ গ্রহের ছতশেষপান মন্ত্র—"এষ...উপছবয়তে"।

"এষ বস্থবিদ্বন্থরিহ বস্থবিদ্বন্থর্ম রি বস্থবিদ্বন্থশ্চক্ষুপ্পাশ্চক্ষুর্মে পাহি" এই মন্ত্রে হোতা মৈত্রাবরুণ [-গ্রহশেষ] ভক্ষণ
করেন। [মন্ত্রের পরভাগ] "আমি মনের সহিত চক্ষুকে
আহ্বান করিয়াছি। চক্ষু মনের সহিত আমাকে আহ্বান
করুক। দেবোৎপন্ন, তন্মপালক, তন্মুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণকে আমি আহ্বান করিয়াছি। দেবোৎপন্ন, তন্মপালক, তন্মুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণ আমাকে অনুজ্ঞা করুন।" এই মন্ত্রে
প্রাণসকলই (চক্ষু ও মনই) দেবোৎপন্ন, তন্মপালক, তন্মুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি; তাহাদিগকেই এতদ্বারা আহ্বান
করা হয়।

তংপরে আশ্বিনগ্রহশেষপানমন্ত্র—এষ বস্থ ... • উপবেয়তে"

"এষ বস্থঃ সংযদস্থরিহ বস্থঃ সংযদস্থায়ি বস্থঃ সংযদস্থঃ শ্রোত্রপাঃ শ্রোত্রং মে পাহি" এই মন্ত্রে হোতা আখিন (অখিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট ) [-গ্রহশেষ ] ভক্ষণ করেন। [মন্ত্রের শেষভাগ ] "আমি আত্মার সহিত শ্রোত্রকে আহ্বান করিয়াছি। শ্রোত্র আত্মার সহিত আমাকে অনুজ্ঞা করুক। আমি দেবোৎপন্ন, তনুরক্ষক, তনুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণকে আহ্বান করিয়াছি। দেবোৎপন্ন, তনুরক্ষক, তনুসম্বন্ধী তপোজাত ঋষিগণ আমাকে অনুজ্ঞা করুন।" এম্বলে প্রাণ-সকলই (অর্থাৎ শ্রোত্র ও আ্রা) দেবোৎপন্ন, তনুরক্ষক,

<sup>(</sup> ७ ) विष्युष्यः क्षानभूर्त्तकनिवागरङ्कः । देमजावकः श्राह्त विरमव ।

<sup>(</sup> १ ) সংবদ্ধত্ব: নিয়তনিবাসছে ছু:। আখিনগ্রের বিশেষণ।

তমুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি। এতদ্বারা তাঁহাদিগকেই আহ্বান করা হয়।

গ্রহ-শেষপানের নিয়ম—''পুরস্তাৎ……গৃণ্,স্তি"

[হোতা] পূর্ববম্খী হইয়া ঐন্দ্রবায়ব গ্রন্থ সান্থ্যা। ভক্ষণ করেন; সেই জন্ম প্রাণ ও অপান সন্মুখে থাকে। [সেই-রূপ] পূর্ববমুখী হইয়া মৈত্রাবরুণ গ্রহ সন্মুখে রাখিয়া ভক্ষণ করেন; সেইজন্ম চক্ষু ছুইটিও সন্মুখে থাকে। আর আশ্বিন গ্রহকে সকল দিকে ঘুরাইয়া (শিরঃ প্রদক্ষিণ করিয়া) গ্রহণের পর ভক্ষণ করেন; সেইজন্য মনুষ্যগণ ও পশুগণ [শ্রোত্রবারা] সকলদিক্ হইতেই কথিত বাক্য শুনিয়া থাকে।

## চতুৰ্থ খণ্ড

#### দ্বিদেবত্য গ্রহহোমমন্ত্র

ছিদেবত্যগ্রহহোমে যাজ্যাপাঠের সময় হোতা নিশ্বাস গ্রহণ করিবেন না যথা—
"প্রাণা……অব্যবচ্ছেদায়"।

দিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণস্বরূপ; এজন্য শ্বাস না লইয়াই দিদেবত্যহোমে যাজ্যাপাঠ করিবে; তাহাতে প্রাণসকলের সম্ভতি ঘটে ও প্রাণসকলের অবিচ্ছেদ ঘটে।

যাজ্ঞার পর অন্নবষট্কারনিষেধ—"প্রাণা বৈ…অন্নবষট্ কুর্যাণে" দ্বিদেবত্যগ্রহগুলি প্রাণস্বরূপ; দ্বিদেবত্যসকলের [হোমে]

<sup>(</sup> १ ) শাথান্তরে—"বাথা ঐক্রবায়বশ্চকুমৈ ত্রাবরণঃ শ্রোত্রমাখিনঃ পুরস্তাদৈক্রবায়বং ভক্ষয়তি ভন্মাৎ পুরস্তাদ্বাচা বদতি পুরস্তাক্রৈত্রাবরণং তন্মাৎ পুরস্তাচকুষা পশুতি দর্ববিতঃ পরিহার-মাখিনং তন্মাৎ দর্শক্তঃ শ্রোত্রেণ শূণোতি"।

শকুবষট্কার করিবে না। যদি দ্বিদেবত্যসকলের [হোমে]
শকুবষট্কার করা হয়, তাহা হইলে অসমাপ্ত প্রাণসকলের
সমাপ্তি করা হয়; কেন না এই যে অকুবষট্কার, ইহাই
সমাপ্তি; সে সময়ে যদি কেহ ঐ [ শকুবষট্কারী] হোতাকে
বলে, এ ব্যক্তি অসমাপ্ত প্রাণসকলের সমাপ্তি করিয়াছে, প্রাণ
ইহাকে ত্যাগ করিবে, তাহা হইলে তাহা অবশ্যই ঘটে।
সেই জন্ম দ্বিদেবত্যগণের [হোমে] অকুবষট্কার করিবে না।
এক্রবায়ব গ্রহোমে আগুঃ সম্বন্ধে বিধান—"ভদাহঃ অগাগুঃ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, মৈত্রাবরুণ (হোতার সহকারী ) ছইবার আগৃঃ উচ্চারণ করিয়া [ হোতাকে ] ছই-বার [ যাজ্যাপাঠার্থ ] প্রেষণা ( অনুজ্ঞা ) করেন, কিন্তু হোতা একবারমাত্র আগৃঃ উচ্চারণ করিয়া ছইবার বষট্কার করেন; এস্থলে হোতার [দ্বিতীয় যাজ্যাপাঠে] কোন্ মন্ত্র আগৃঃ হয় ? '

(১) মৈত্রাবরণ প্রৈষমন্ত্র দারা আহ্বান করিলে হোডা যাজ্যা পাঠ করেন। "হোডা যক্ষং"
এই আগৃং দারা প্রেষমন্ত্রের আরম্ভ হর ও "হোতর্থল"—হোডা, তুমি যাজ্যা পাঠ কর—বলিয়া শেব
হয়। ঐশ্রবায়বহামে ছই যাজ্যা। ছই যাজ্যার জল্ঞ প্রেষমন্ত্রও ছইটি। মৈত্রাবরণ ছইবারই "হোডা
ফক্ষং" বলিয়া প্রেষ আরম্ভ করেন। উহাই তাঁহার পক্ষে আগৃং উচ্চারণ। হোডা "বে যজামহে"
এই আগৃং উচ্চারণ করিয়া বাজ্যা পাঠ করেন ও পরে "বোষট্" উচ্চারণ করিয়া বয়ট্ কার দারা
শাল্যা শেষ করেন। এইস্থলে বিশেষ বিধি দারা ছই যাজ্যার পূর্বের একবারমাত্র "বে যজামহে"
(আগৃং) বলা হয়, কিন্তু "বোষট্" উচ্চারণ ছই যাজ্যার পর ছইবারই হয়। দিতীয় যাজ্যার পূর্বের
"যে যজামহে" বলা হয় না, তবে দিতীয় যাজ্যার আগৃং কি হইল, তাহাই জিজ্ঞান্ত। মেত্রাবর্ষণপাঠ্য
প্রেমমন্ত্রম্ম "হোতা যক্ষদ্বামুম্বোগাং" ইত্যাদি ও "হোডা যক্ষদিন্ত্রবায় অর্হন্তা" ইত্যাদি—এই
ছই মন্ত্রেই "হোতা যক্ষদ্বামুম্বোগাং" ইত্যাদি ও "হোডা যক্ষদিন্ত্রবায় হার্ছা পার্লিকর্মা
মন্ত্রম্ম হোত্পাঠ্য যাজ্যা। ঐ ছই যাজ্যা পাঠকালে হোডা শান্ত্রহণ করিতে পান না, এইজপ্ত
কেবল আরক্তে একবার মাত্র যে যজামহে এই আগৃক্ষচারণ বিহিত। উক্তরূপ বিধান ক্ষেবল
ঐশ্রাবন্ধণ হোমেই আছে। মৈত্রাবন্ধণ ও আগ্রিনগ্রহের পক্ষে একটি থেষ, একটি নাজ্যা ও একটি
বন্ধট্ কার বিহিত। (আহণ শ্রোণ স্মৃৎ হার)

[তাহার উত্তর ]—দিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণম্বরূপ; এবং আগৃঃ ("যে যজামহে" এই বাক্য) বজ্রম্বরূপ; সেই জন্য এম্বলে হোতা যদি [ছুই যাজ্যার] মধ্যম্বলে আগৃঃ উচ্চারণ করেন, তাহা হইলে আগৃঃম্বরূপ বজুদ্বারা যজমানের প্রাণনাশ করা হয়। যদি কেহ সেম্বলে সেই হোতাকে বলে, এই ব্যক্তি আগৃঃম্বরূপ বজ্রদ্বারা যজমানের প্রাণ নফ করিয়াছে, অতএব প্রাণ ইহাকে পরিত্যাগ করিবে; তাহা হইলে অবশ্যই তাহা ঘটে। সেই জন্য হোতা এম্বলে [ছুই যাজ্যার] মধ্যম্বলে আগৃঃ উচ্চারণ করিবে না।

আবার মৈত্রাবরণ যজ্ঞের মন, হোতা যজ্ঞের বাক্য; মন কর্তৃক প্রেরিত হইয়াই বাক্য কথিত হয়। অন্যমনক্ষ হইয়া যে বাক্য বলা হয়, উহা অস্ত্রোচিত; সেই বাক্য দেব-গণের প্রিয় নহে। সেই জন্য এ স্থলে মৈত্রাবরুণ যে ছুইবার আগৃঃ ("হোতা যক্ষৎ" এই বাক্য) উচ্চারণ করেন, ভাহাই হোতারও [দ্বিভীয়] আগৃঃ হইয়া থাকে।

#### পঞ্চম খণ্ড

### ঋতুগ্ৰহহোম

ঐক্রবায়ব, মৈত্রাবঙ্গণ, আখিন এই তিনটি বিদেবতা গ্রহ। উহাদের আছতির পর শুক্র, মন্থী, আগ্রয়ণ, উক্থ এই চারিটি গ্রহ হইতে হোম হয়। তৎপরে ঘাদশ অত্থাহ হইতে সোমান্ততি হয়। তৎকালে প্রযুক্ত মন্তের নাম
অত্যাক্ষ। এন্থলে গাদশঋতুগ্রহ্যাগের প্রস্তাব হইতেচে যথা—"প্রাণা বৈ
অব্যবচ্ছেদায়"।

ঋতুযাজসকল প্রাণস্বরূপ; সেইজন্য এই যে ঋতু-যাজ দারা অনুষ্ঠান হয়, তাহাতে যজমানে প্রাণ সকলেরই স্থাপনা হয়।

"ঋতুনা" ইত্যাদি মন্ত্রদারা [প্রথম] ছয়টি যজন হয়।' তাহাতে যজমানে প্রাণকেই স্থাপন করা হয়। "ঋতুভিঃ" ইত্যাদি মন্ত্রদারা [তৎপরবর্তী] চারিটি যাগ হয়; তাহাতে যজমানে অপানকেই স্থাপন করা হয়। "ঋতুনা" ইত্যাদি মন্ত্রদারা

(১) চৈত্রমাস হইতে আরম্ভ করিয়া ফান্ধন পর্যন্ত বারমাসের উদ্দেশে বারটি ঋতুগ্রহ বিহিত (ঐ বারটি ঋতুগ্রহ ব্যতীত অধিমাস বা মলমাসের উদ্দেশে আরও একটি ঋতুগ্রহ লওয়া ইচ্ছাধীন।) ঋতুমাজের সময় মৈত্রাবরণ একাকী বাদশাক্ষর প্রৈমন্ত্র বারা অক্সান্ত ঋত্বিক্লিগকে যাজ্যাপাঠে আহ্বান করেন। যাজ্যাপাঠকারী ঋত্বিক্লিগের ও যাজ্যার উদ্দিষ্ট দেবতার নাম যথাক্রমে দেওয়া গেল—

| ১ম            | <b>अ</b> ष्ट्रगा <b>ल</b> | হোডা           | <b>इ</b> ल         |
|---------------|---------------------------|----------------|--------------------|
| २म            | 99                        | <b>শো</b> ডা   | মরুকাণ             |
| ৩শ্           |                           | নেষ্টা         | ছষ্টা ও দেবপদ্মীগণ |
| 84            |                           | আগ্নীধ         | অগ্নি              |
| 44            |                           | ব্ৰাহ্মণাচছংদী | ইন্দ্ৰ বন্ধা       |
| 48            | •                         | মৈত্ৰাবৰূণ     | মিতাবক্লণ          |
| 1ম            | •                         | হোতা           | त्मव अवित्नामाः    |
| ۲Ŋ            | •                         | পোডা           | <b>3</b>           |
| ৯ম            | •                         | ৰেষ্টা         | 3                  |
| ১•ম           | •                         | অচ্ছাবাক       | <b>3</b> 7         |
| 22m           |                           | <b>হো</b> তা   | অবিশ্বর            |
| <b>ડર</b> ષ્ય |                           | হোডা           | অগ্নি গৃহপতি       |
|               |                           |                | •                  |

প্ৰথম ঋতুৰাজে হোতৃপাঠ্য ৰাজ্যামত্ৰ "যে বজামহে ইন্দ্ৰং হোত্ৰাৎসজু দিব আ পৃথিব্যা ঋতুনা সোমং পিবতু।" এই মত্ৰে ও পরবর্ত্তী পাঁচটি মত্ত্ৰে "ঋতুনা সোমং পিবতু" এই বাক্য আছে। তৎপর-বর্ত্তী ( ৭ ছইতে ১০ ) চারিটি মত্ত্ৰে "ঋতুভিঃ সোমং পিবতু" এই বাক্য আছে ও তৎপরবর্ত্তী ( ১১— ১২ ) ছইটি মত্ত্ৰে পুনরার "ঋতুনা সোমং পিবতু" এই ৰাক্য আছে। [তৎপরবর্তী] শেষে যে ছুইটি যাগ হয়, তাহাতে যজমানে ব্যানকেই স্থাপন করা হয়। এই সেই প্রাণ, প্রাণ অপান ব্যান এই তিন রূপেই বর্ত্তমান। সেইজন্য "ঋতুনা" "ঋতুভিঃ" "ঋতুনা" ইত্যাদি [তিনটি পদে আরক্ষ] মন্ত্র-দারা যে যাগ হয়, ইহাতে প্রাণসকলেরই সন্তুতি ঘটে ও প্রাণ সকলেরই অবিচেছদ ঘটে।

পতুষাগে অমুবষট কার নিষেধ যথা—প্রাণা বৈ .... অমুবষট কুর্যাৎ"

ঋতুযাজসকল প্রাণস্বরূপ, ঋতুযাজে অতুবষট্ কার করিবে না।
কেন না ঋতুসকল একের পর একটি বর্ত্তমান বলিয়া সমাপ্তিরহিত। যদি ঋতু যাগে অতুবষট্ কার করা হয়, তাহা হইলে
সমাপ্তিরহিত ঋতুগণকে সমাপ্তিযুক্ত করা হয়। কেন না, এই
যে অতুবষট্ কার, ইহাই সমাপ্তি। যদি কেহ এম্বলে সেই
হোতাকে বলে, এই ব্যক্তি সমাপ্তিরহিত ঋতুগণকে সমাপ্তিযুক্ত করিয়াছে, এ ব্যক্তি হুঃষম (সাম্যাবস্থাচ্যুত বা অহুস্থ)
হইবে, তাহা হইলে তাহা অবশ্যই ঘটে। সেই জন্য ঋতুযাজে অতুবষট্ কার করিবে না।

### ষষ্ঠ থণ্ড

## পুরোডাশভক্ষণ-—দ্বিদ্বেবভাগ্রহ

সবনীয় পুরোডাশ অমুষ্ঠানের পর ইজার আহ্বান বিহিত হইয়াছে। তৎ-পরে দ্বিদেবত্য গ্রহহোম ও তদবশেষ ভক্ষণ বিহিত হইয়াছে। এক্ষণে ঐ ইড়াহ্বান ও গ্রহভক্ষণের পৌর্বাপর্য্যবিচার'—"প্রাণা----- দ্বাতি"

( ১ ) প্রকৃতিযক্তে বিষ্টকুৎ বাগের পর বল্দমান ও ঋদিক্ণণ ইড়াভক্ষণ করেন। আহতির

বিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণস্বরূপ ও পশুগণই ইড়া। বিদেবত্যগুলি ভক্ষণ করিয়া ইড়ার আহ্বান করা হয়। পশু-গণই ইড়া; পশুগণকেই তদ্ধারা আহ্বান করা হয়, এবং যজমানে পশুগণেরই স্থাপনা হয়।

তৎপরে অবাস্তরেড়া ও হোতৃচমদ উভয় ভক্ষণের পৌর্বাপর্য্য-"তদান্তঃ…
য এবং বেদ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, পূর্ব্বে অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করিবে, না হোতৃচমদ ( তৎস্থিত সোমরদ ) ভক্ষণ করিবে ? [ উত্তর ] প্রথমে অবাস্তরেড়াই ভক্ষণ করিবে; তৎপরে হোতৃচমদ ভক্ষণ করিবে।

যদি দিদেবত্যসকল পূর্বের ভক্ষণ করা হয়, তাহা হইলে পেয় সোমকে পূর্বেই ভক্ষণ করা হয়; সেই জন্ম পূর্বের অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করিবে, পরে হোত্চমস ভক্ষণ করিবে। তাহা হইলে [ইড়ার] উভয়দিক্ হইতেই সোমপানদারা 'ভক্ষণীয় অন্ন গ্রহণ করা হয় ও ভক্ষণীয় অনু গ্রহণ ঘটে।

পর পুরেডাশাদির বাহা অবশিষ্ট থাকে, তাহাই সকলে ভাগ করিয়া ভক্ষণ করেন। হোডা নিজের জক্ষ ছই ভাগ হাতে লইয়া মন্ত্র দারা ইড়ার আহ্বান করেন। হোড্হন্তগৃহীত ঐ ছই ভাগের নাম অবাস্তরেড়া। ইড়ার আহ্বানের পর হোডা অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করেন ও পরে যজ্মান ও ঋত্বিকেরা সকলে আপন আপন ইড়াভাগ ভক্ষণ করেন। এইলে সোম্যাগের দিদেবতা এহের অবশেষ, স্বনীয় পুরোডাশের অবশেষ (ইড়া) ও চম্যন্থিত সোম, এই তিন জব্য ভক্ষণ বিহিত। ঋত্বিকেরা ঐক্রবায়ব মৈত্রাবরুণ ও আধ্বিন, এই তিন দিদেবতা গ্রহভক্ষণ করিলে পর ইড়ার আহ্বান হয়। তৎপরে হোতা অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করিলে যজ্মান ও ঋত্বিকেরা ইড়া ভক্ষণ করেন। এই ইড়া ভক্ষণের পর অক্স কভিপর অমুক্তান সম্পাদিত হইলে পর হোতা নিজের চম্য (হোড়-চম্ম) হইতে সোমরস ভক্ষণ করেন; পরে তিনি অন্তের চম্স হইতে ভক্ষণ করেন এবং ইজমান ও অন্ত ঋত্বিকেরাও চম্স হইতে ভক্ষণ করেন।

<sup>(</sup>२) ইড়াভক্ষণের পূর্বোই দিদেবতাগ্রহ হইতে সোমপান হইয়াছে, এবং ইড়াভক্ষণের পরেও চম্স হইতে সোমপান হইল। অভএব ইড়ার উভর্দিক্ হইতেই সোমপান করা হইল।

দিদেবত্যগুলি প্রাণস্বরূপ ও হোত্চমদ আত্মার স্বরূপ।
দিদেবত্যগ্রহের [ সোম-] বিন্দুদকল হোত্চমদে নিক্ষেপ করা
হয়। এতন্থারা প্রাণদকলকেই আত্মাতে নিক্ষিপ্ত করা হয়;
দে (হোতা স্বয়ং) পূর্ণায়ু হয় ও [ যজমানেরও ] পূর্ণায়ুক্ষতা
ঘটে। যে ইহা জানে, দে পূর্ণ আয়ু লাভ করে।

## সপ্তম খণ্ড তৃষ্ণীংশংস

ভৃষ্ণীংশংসদম্বন্ধে আখায়িকা' দেবা বৈ.....এবং বেদ"

পুরাকালে দেবগণ যজ্ঞে যে যে [ অনুষ্ঠান ] করিয়া-ছিলেন, অস্থরেরাও তাহাই করিয়াছিল। তাঁহারা (উভয়েই)

<sup>(</sup>১) ঋতুগ্রহ হইতে সোমাইতির ও সোমপানের পর হোতার সম্পুথে উপবিষ্ট অধ্বর্গু পরাজুখ ছইরা বনেন। তখন হোতা ''হু মং পদ্ বগ্ দে ( ১৮৫ পৃষ্ঠ দেখ ) পিতা মাতরিখা চিছ্দ্রাপদাধাদ-क्टिट्डाक्था कवतः भःत्रन् त्यात्मा विषविज्ञीथा नित्नवन् दृश्म्भिङक्थामनानि भःतिस्वानागूर्विषायु-বিষমায়ু: ক ইনং শংসিব্যতি স ইনং শংসিঘাতি" এই মন্ত্র জপাত্তে অভিহিন্ধার (হ' এই শব্দ উচ্চারণ) না করিঃ।ই "শোংসাবোম" এই বাক্যে অধ্বর্যুকে উচ্চৈ:ম্বরে আহ্বান করেন। তৎপরে "ওঁ ভুরগ্নির্জ্যোতি: জ্যোতিরগ্নি:" এই মন্ত্র মনে মনে অবিরাম জ্বপ করেন। ইহার নাম তুকীং শংস। শংস শব্দের অর্থ প্রশংসা; শংসনশব্দে তদর্থ মন্ত্রপাঠ। শস্ত্র শব্দের অর্থ, বন্ধারা শংসন হয়, সেই রুক্। "শোংসাবোন্" এই বাক্য দারা অধ্বযুদ্ধে আহ্বান হয় বলিয়া উহার নাম আহাব। আহাবের পর ও ভূরগ্নি:" ইত্যাদি ভূঞীংশংস অপ প্রাতঃসবনে বিহিত। মাধ্যন্দিন ও ভূতীয়সবনেও এরপ আহা-বান্তে তৃকীংশংস জপ বিহিত আছে। সেম্বলে "ওঁ ভুরগ্নিং" ইত্যাদির পরিবর্তে "ওঁ ইল্রো জ্যোতি-ভুবো জ্যোতিরিক্র:" এবং "ওঁ স্র্যোজ্যোতির্জ্যোতি: যঃ স্থ্য:" এই ছই মন্ত্র ব্থাক্রমে উপাংগু (মনে মনে) ছপ করা হয়। হোতা "শোংদাবোম্" এই আহাবমন্ত্রে অধ্বর্যুকে আহ্বান করিলে অধ্বর্যু "শোংসামো দেব" এই উত্তর দেন ; অধ্বর্গক্থিত এই প্রত্যুক্তিমন্ত্রের নাম প্রতিগর। প্রতিংগ্রন মাধ্যন্দিন সবন ও তৃতীয় সবন, ঐ তিন অনুষ্ঠানেই কতিপয় শল্প পাঠ বিহিত। কোনম্বলে হোতী, কোথাও ৰা নৈত্ৰাবৰণ, ব্ৰাহ্মণাচ্ছংসী অথবা অচ্ছাবাক শস্ত্ৰ পাঠ কৰেন। প্ৰভ্যেক শস্ত্ৰপা<sup>চ্ছের</sup> পূর্বেই আহাবোচ্চারণ বিহিত। ( সাব • শ্রৌ • হ • ৫।৯)

সমানবীর্য্য হইলেন; কেহ [ অন্সের অপেক্ষা ] নিরুষ্ট হইলেন না। তদনস্তর দেবগণ এই তৃষ্টীংশংস (তন্নামক মন্ত্র) দর্শন করিলেন। ইহাদিগের সেই তৃষ্টীংশংস [ উচ্চস্বরে পঠিত না হওয়ায় ] অস্থরেরা তাহার অনুসরণ করিতে পারে নাই। কেন না এই যে তৃষ্টীংশংস, ইহা তৃষ্টীস্তাবেই (মনে মনেই) পঠিত হয়।

দেবগণ অস্ত্ররগণের প্রতি যে যে বক্ত প্রয়োগ করিয়াছিলেন, তাঁহাদের সেই সেই বক্তেরই অস্তরেরা প্রতীকার করিয়াছিল। তদনন্তর দেবগণ এই ভূফীংশংসরূপ বক্ত দর্শন করিয়াছিলেন ও তাহাই উহাদের প্রতি প্রয়োগ করিয়াছিলেন। অস্তরেরা তাহার প্রতীকার করিতে পারে নাই। দেবগণ তাহাই উহাদিগের প্রতি প্রহার করিয়াছিলেন এবং তাহার প্রতীকার না হওয়ায় তদ্বারা উহাদিগকে বধ করিয়াছিলেন। তখন দেব-গণ জয় লাভ করিলেন এবং অস্তরেরা পরাভূত হইল।

যে ইহা জানে, তাহার দ্বেষকারী ও অনিষ্টকারী শক্ত পরাভূত হয়।

সেই দেবগণ, আমরা জয়ী হইয়াছি, মনে করিয়া যজ্জ বিস্তার করিয়াছিলেন। ইহাদের যজ্জের বিদ্ন করিব, এই বলিয়া অস্তরেরা সেই যজ্জের নিকট আসিয়াছিল। দেবগণ তাহা-দিগকে চারিদিক্ হইতে উদ্ধতভাবে সমীপস্থ হইতে দেখিয়াছিলেন। তাঁহারা বলিলেন, আমরা এই যজ্জ শীঘ্র সমাপ্ত করিব, তাহা হইলে ] অস্তরেরা আমাদের যজ্জ নস্ট করিতে পারিবেনা। তাহাই হউক বলিয়া, তাঁহারা সেই যজ্জকে ভূফীংশংসে

শীঘ্র সমাপ্ত করিয়াছিলেন। "ভূরগ্নিজেনাতিজেনাতিরগ্নিঃ" এই মন্ত্রে ( ভূফীংশংসের এই ভাগে ) আজ্য শস্ত্র ও প্রউগ শস্ত্রকে' সমাপ্ত করিয়াছিলেন। "ইন্দ্রো জ্যোতির্ভূবো জ্যোতি-রিন্দ্রঃ" এই মন্ত্রে নিষ্কেবল্য ও মরুত্বতীয় শস্ত্র সমাপ্ত করিয়া-ছিলেন। "সূর্য্যো জ্যোতির্জ্যোতিঃ স্বঃ সূর্য্যঃ" এই মন্ত্রে বৈশ্ব-দেব ও আগ্নিমারুত শস্ত্র সমাপ্ত করিয়াছিলেন। এইরূপে সেই [ষট্শস্ত্রাত্মক] যজ্ঞকে তৃষ্ণীংশংসে সমাপ্ত করিয়াছিলেন। সেই যজ্ঞকে এইরূপে ভূষ্ণীংশংসে সমাপ্ত করিয়া তদ্ধারা নির্বিল্পে যজ্জসমাণ্ডি পাইয়াছিলেন। সেই জন্ম হোতা যথন ভূষ্ণীংশংস জপ করেন, তখনই যজ্ঞ [নিবিম্নে] সমাপ্ত হয়। ভূফীংশংসজপ হইলে, যদি কেহ এই হোতাকে নিন্দা করে বা শাপ দেয়, তাহা হইলে হোতা তাহাকে বলিবেন—ঐ [শাপ বা নিন্দা ] উহাকেই ( নিন্দাকারীকে বা শাপদাতাকেই ) বিনষ্ট করিবে ; কেন না আমরা অগ্য প্রাতঃকালেই এই যজ্ঞকে ভূফীংশংসে সমাপ্ত করিব ; গৃহাগত ব্যক্তিকে লোকে যেমন [ আতিথ্য-] কর্ম-দ্বারা অভ্যর্থনা করে, আমরাও তেমনই এই [ মন্ত্রজপ ] দ্বারা এই যজ্ঞকে অভ্যর্থনা করিব। যে ব্যক্তি ইহা জানিয়া ভূফীংশংস জপের পর হোতাকে নিন্দা করে বা শাপ দেয়, সে বিনাশপ্রাপ্ত হয়। সেইজন্ম ইহা জানিয়া ভূফ্ষীংশংস জপের পর [ হোতাকে ] নিন্দা করিবে না বা শাপ দিবে না।

<sup>(</sup>২) প্রাতঃসবনে পাঠ্য আজ্ঞা শস্ত্র ও প্রউগ শস্ত্র, মাধ্যন্দিন সবনে পাঠ্য নিজেবল্য ও সরু-ছতীর শস্ত্র এবং তৃতীর সবনে পাঠ্য বৈখদেব শস্ত্র ও আঘিমারুত শস্ত্র। এতৎসম্বন্ধে পরে দেখ।

## অফ্টম খণ্ড তুফীংশংস

তৃষ্ণীংশংসের পুন:প্রশংসা—"চক্ষৃংষি.....শংস্তব্য:"

এই যে তৃষ্ণীংশংস, ইহা সবনসকলের চক্ষুংস্বরূপ।
"স্থরিজে গাতিজে গাতিরিয়িং" ইহা প্রাতঃসবনের চক্ষুর্য;
"ইন্দ্রো জ্যোতির্ভুবো জ্যোতিরিন্দ্রং" ইহা মাধ্যন্দিনসবনের
চক্ষুর্য; "সূর্য্যো জ্যোতির্জ্যোতিঃ স্বঃ সূর্য্যঃ" ইহা তৃতীয় সবনের
চক্ষুর্য । যে ইহা জানে, সে চক্ষুর্যুক্ত সবনসকল দ্বারা সমৃদ্ধ
হয় এবং চক্ষুর্যুক্ত সবনসকল দ্বারা স্বর্গলোক প্রাপ্ত হয়।

এই যে তৃষ্ণীংশংস, ইহা যজের চক্মুঃস্বরূপ। ব্যাহ্নতি ' এক হইয়াও এম্বলে তুইবার উক্ত হইয়াছে; সেইজন্ম চক্ষু (দর্শনেন্দ্রিয়) এক হইয়াও তুইটি (এক জোড়া)।

এই যে তৃষ্ণীংশংস, ইহা যজের মূলস্বরূপ। এই
্যজমান আশ্রয়হীন হউক, ইহা যদি [হোতা ] ইচ্ছা করেন,
তবে তাহার যজে তৃষ্ণীংশংস জপ করিবেন না। তাহা
হইলে যজ্ঞও মূলহীন হইয়া পরাভূত হইবে ও পরে
যজমানকেও পরাভব করিবে।

[সেইজন্ম] সে বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, উহা জপ করাই উচিত। কেন না হোতা যদি তুফীংশংস জপ না করেন, তাহা হইলে ঋত্বিকের পক্রেই অহিত হয়। সমস্ত যজ্ঞ ঋত্বিকেই প্রতিষ্ঠিত এবং যজমান যজ্ঞে প্রতিষ্ঠিত; সেইজন্ম উহা জপ করাই উচিত।

<sup>(</sup>১) ভৃ: ভৃব: ঝ: এই তিনটির নাম ব্যাহাতি। এছলে ব্যাহাতি সঙ্গে থাকার ''অগ্নিজে গাতিঃ' ইত্যাদি অংশকেও ব্যাহাতি বলা হইল। প্রতিমন্ত্রে ঐ ঐ অংশেরও ছইবার আবৃত্তি হইরাছে।

### দশম অখ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্ৰ

প্রাতঃসবনে আজাশস্ত্রের শংসন হয়; ঐ আজাশস্ত্রের তিন পর্ব্ব, প্রথমে আহাবযুক্ত তৃষ্ণীংশংস, পরে নিবিৎ, তৎপরে স্ফুত। এই তিন পর্বের প্রশংসা যথা—"ব্রহ্ম বৈ · · · · ক্>প্রিঃ"

আহাবই ' ব্রহ্ম ( ব্রাহ্মণ ), নিবিৎ ' ক্ষত্র ( ক্ষত্রিয় ) ও সূক্ত ' বৈশ্য । [ প্রথমে আহাব দারা ] আহ্বান করা হয় ও তৎপরে নিবিদের স্থাপনা হয়; এতদ্বারা ব্রহ্মেরই ( ব্রাহ্মণ-জাতিরই) পশ্চাতে ক্ষত্রিয়কে নিযুক্ত করা হয়। নিবিৎপাঠের পর সূক্তের পাঠ হয়। নিবিৎ ক্ষত্রিয় ও সূক্ত বৈশ্য; এতদ্বারা ক্ষত্রিয়েরই পশ্চাতে বৈশ্যকে নিযুক্ত করা হয়।

এই যজমানকে ক্ষত্রিয়ত্ব হইতে বিযুক্ত করিব, এইরূপ যদি হোতা ইচ্ছা করেন, তবে তাহার পক্ষে নিবিদের মধ্যে সূক্ত পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় ও সূক্তই বৈশ্য। এতদ্বারা ঐ যজমানকে ক্ষত্রিয়ত্ব হইতে বিযুক্ত করা হয়।

<sup>(</sup> ১ ) তুকীংশংস জ্ঞাপের পূর্বের হোতা "শোংসাবোম্" এই মন্ত্রদারা অধ্বর্যুকে আহ্বান করেন, ঐ মন্ত্রের নাম আহাব। ২০০ প্রং দেখ।

<sup>(</sup>२) "अधिर्द्धानकः" ইত্যাদি चाममेशमयुक्त मस्त्रत नाम निविद । निस्त २३ वेख स्वय ।

<sup>ি</sup> ৬) "প্র বো দেবারাগ্নে" ইত্যাদি (৩। ১৩। ১-৭) সাতটি ঋক্ষুক্ত স্কাজালারে পঠিত হয়: এ স্থলে উহাকেই শক্ত বলা হইল। নিয়ে ৮ম থও দেখ।

এই যজমানকে বৈশ্যত্ব হইতে বিযুক্ত করিব, হোতা যদি এইরূপ ইচ্ছা করেন, তবে তাহার পক্ষে সৃক্তের মধ্যে নিবিদ্ পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় ও সৃক্তই বৈশ্য। এতদ্বারা ঐ যজমানকে বৈশ্যত্ব হইতে বিযুক্ত করা হয়।

এই যজমানের সমস্ত [ অর্থাৎ ব্রাহ্মণত্ব, ক্ষত্রিয়ত্ব বা বৈশ্যত্ব ] যথাক্রমে স্থরক্ষিত হউক, হোতা যদি এইরূপ ইচ্ছা করেন, তবে তাহার পক্ষে প্রথমে [ আহাব দারা ] আহ্বান করিবেন, তৎপরে নিবিদ্ আধান করিবেন, তৎপরে সূক্ত পাঠ করিবেন; তাহা হইলে সমস্ত [ জাতি ] রক্ষিত হইবে।

অনস্তর নিবিদের প্রশংসা—"প্রজাপতিবৈ '···· এবং বেদ''

প্রজাপতিই এই জগতের অথ্যে একাকী বর্ত্তমান ছিলেন।
তিনি ইচ্ছা করিলেন, আমি প্রজারূপে উৎপন্ন হইব ও বহু
হইব। এই ইচ্ছা করিয়া তিনি তপস্থা করিলেন। তিনি বাক্য
সংযম করিলেন। সংবৎসর পরে তিনি দ্বাদশপদযুক্ত নিবিদ্
ইচ্ছা। এই সেই নিবিদ্কেই তিনি উচ্চারণ করিয়াছিলেন।
তাহার পরে সমস্ত ভূতের স্থি করিয়াছিলেন। ঋষি তাহা
দেখিয়া "স পূর্ব্বয়া নিবিদা কব্যতায়োরিমা প্রজা অজনয়ন্
মন্নাম্" — সেই প্রজাপতি প্রথমে আবিস্থ্ ত নিবিদ্ দ্বারা কবিত্ব

<sup>( 

)</sup> নিবিদের বব্যে শুক্ত বসাইলে নিবিদ্ খণ্ডিত হর; তাহাতে ক্ষত্রিরন্ধের হানি হর।

তক্রণ শুক্তের মধ্যে নিবিদ্ বসাইলে উহা থণ্ডিত হয় ও তাহাতে বৈশ্বদ্ধের হানি হয়। হোতা

ব্লমানের অনিষ্ট ইচ্ছা ক্রিলে এক্লণ ক্রিতে পারেন।

<sup>( )</sup> क्रम नामक वि । ( ७ ) अव्य

( কবি-পদ ) পাইয়াছিলেন ও তৎপরে মন্থুগণের ও এই সকল প্রজা উৎপাদন করিয়াছিলেন—এই মন্ত্র উচ্চারণ করিয়াছিলেন।

সেই হেতু যদি সূক্তের পূর্বে নিবিদের আধান হয়, তাহা হইতে প্রজালাভ ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশু দারা [ সমৃদ্ধ হইয়া ] উৎপন্ন হয়।

### দ্বিতীয় থণ্ড

#### আজ্যশস্ত্র—নিবিৎ

ভৎপরে আজ্ঞাশস্ত্রের অন্তর্গত নিবিদের ব্যাখ্যা। ' ঐ নিবিদের দ্বাদশ পদের এক একটি পদ ক্রমশঃ ব্যাখ্যাত হইতেছে। যথা—"অগ্নিদেবেদ্ধঃ—আয়াতয়তি"

প্রথম পদ] "অগ্নিদে বৈদ্ধঃ" এই [পদ] পাঠ করিবে। ঐ (স্বর্গে অবস্থিত আদিত্যরূপী) অগ্নি দেবগণকর্তৃক ইদ্ধ (প্রদীপ্ত); দেবগণ তাঁহাকে প্রদীপ্ত করেন। এতদ্বারা (ঐ পদের পাঠ দ্বারা) তাঁহাকেই ঐ [ স্বর্গ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ দ্বিতীয় পদ ] "অগ্নির্মস্বিদ্ধং" এই পদ পাঠ করিবে। এই [ ভূলোকস্থ ] অগ্নি মনুগণ ( মনুষ্যগণ ) কর্ত্তৃক ইদ্ধ ; মনুষ্যেরা উহাকে প্রদীপ্ত করেন। এতদ্বারা এই অগ্নিকেই এই [ ভূ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

্তৃতীয় পদ ] "অগ্নিঃ স্থামিৎ" এই পদ পাঠ করিবে। বায়ুই স্থামিৎ ( স্থাকাশ ) অগ্নি; বায়ু স্বয়ং আপনাতে ও

<sup>(</sup>१) মনু অর্থে বৈবস্বতাদি মানবজাতির আদিপুরুষ। তাঁহাদের প্রজা অর্থাৎ সন্তান বাজগাদি মনুষ্য।

<sup>( &</sup>gt; ) चानभगनयुक्त वर्षे निविष् मास्त्रत्र व्यथत नाम भूरताक्रकः। भरतः > व्यथाति । अध एष्यः।

স্বয়ং এই যাহা কিছু [জগতে ] আছে, সেই সমস্তকে প্রদীপ্ত করেন। এতদ্বারা বায়ুকেই অন্তরিক্ষলোকে প্রসারিত করা হয়।

[ চতুর্থ পদ ] "হোতা দেবরতঃ" এই পদ পাঠ করিবে। ঐ [ আদিত্য ] দেবগণের রত হোতা; উনিই সর্বত্র দেবগণ কর্ত্ত্ব প্রার্থিত। এতদ্বারা তাঁহাকেই সেই [ স্বর্গ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[পঞ্চম পদ] "হোতা মনুর্তঃ" এই পদ পাঠ করিবে। এই [ ভূলোকস্থ ] অগ্রিই মনুগণের (মনুষ্যগণের) রত হোতা; ইনি সর্ব্বিত্র মনুষ্যগণকর্ত্ত্বক প্রার্থিত। এতদ্বারা এই অগ্নিকেই এই [ ভূ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ ষষ্ঠ পদ ] "প্রণীর্যজ্ঞানাম্" এই পদ পাঠ করিবে। বায়ুই যজ্ঞ সকলের প্রণী (প্রণয়নকারী); যখন প্রাণ (নিশ্বাস) গ্রহণ করা হয়, তখনই যজ্ঞ ও অগ্নিহোত্র সম্পন্ন হয়। এতদ্বারা বায়ুকেই অন্তরিক্ষলোকে প্রসারিত করা হয়।

[ সপ্তম পদ ] "রথীরধ্বরাণাম্" এই পদ পাঠ করিবে। ঐ [ আদিত্য ] অধ্বরসকলের ( যজ্ঞসকলের) রথী; উনি রথীর মতই ঐথানে (হ্যুলোকে) বিচরণ করেন। এতদ্বারা তাঁহাকেই ঐ [ স্বর্গ-] লোকেই প্রসারিত করা হয়।

[ অন্টম পদ ] "অভূর্ত্তো হোতা" এই পদ পাঠ করিবে। অগ্নিই অভূর্ত্ত ( অনতিক্রমণীয় ) হোতা ; কেহই [ পথমধ্যে ] তির্য্যগ্রূপে অবস্থিত অগ্নিকে অতিক্রম করিতে পারে না। এতদারা ইহাকে এই [ ভূ-] লোকেই প্রসারিত করা হয়। [ নবম পদ ] "ভূর্ণিইব্যবাট্" এই পদ পাঠ করিবে। বার্ই ভূর্ণি ( তরণক্ষম বা অতিক্রমণক্ষম ) ও হব্যবাট্ ( হব্য-বহনকারী ); বার্ই, এই যাহা কিছু আছে, সেই সমস্তকে সহ্য অতিক্রম করেন; বার্ই দেবগণের উদ্দেশে হব্য বহন করেন। এতদ্বারা বার্কেই অন্তরিক্ষলোকে প্রসারিত করা হয়।

দেশম পদ] "আ দেবো দেবান্ বক্ষৎ" এই পদ পাঠ করিবে। ঐ আদিত্য দেবই দেবগণকে [হোমার্থ] আহ্বান করেন। এতদ্বারা তাঁহাকেই ঐ [স্বর্গ-]লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ একাদশ পদ ] "যক্ষদগ্রিদে বো দেবান্" এই পদ পাঠ করিবে। এই অগ্নিদেবই দেবগণের যজন করেন। এতদ্বারা অগ্নিকেই এই [ ভূ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ দ্বাদশ পদ ] "সো অধ্বরা করতি জাতবেদাঃ" এই পদ পাঠ করিবে। বায়ুই জাতবেদাঃ; এখানে যাহা কিছু আছে, তৎসমস্ত বায়ুই করিয়া থাকেন। এতদ্বারা বায়ুকেই অন্তরিক্ষে প্রসারিত করা হয়।

### তৃতীয় খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্র—সূক্ত

নিবিদের পর হক্তপাঠের প্রশংসা' যথা—"প্রবো দেবায়……কর্ত বৈ" "প্রবো দেবায় অগ্নয়ে" ইত্যাদি [সাতটি] অসুষ্টুপ্

<sup>( &</sup>gt; ) তৃতীয় মণ্ডলের অন্তর্গত ত্রয়োদশ স্তুক আজ্যুশল্পে গঠিত হয়। এ স্ভেক্স ক্ষমি বিশানিত্র, দ্বন্দ অনুষ্ঠু গ , দেবতা অগ্নি। উহার মধ্যে সাতটি মন্ত্র আছে।

[পাঠ করিবে]। [প্রথম ঋকে] প্রথম ছুই চরণের মধ্যে বিচ্ছেদ্র (বিরাম) দিবে; সেই জন্ম [প্রংসঙ্গমকালে] স্ত্রীলোকে উরুদ্বয় বিচ্ছিন্ন করে। [সেই প্রথম ঋকে] শেষ ছুই চরণ সংযুক্ত করিবে। সেইজন্ম [স্ত্রীসঙ্গমকালে] পুরুষে উরুদ্বয় যুক্ত করে। তাহারা (উভয়ে মিলিয়া) মিথুন হয়। এই জন্ম উক্থের (আজ্যশস্তের) আরস্তে এইরূপ মিথুন করা হয়। ইহাতে যজমানের জনন (উৎপত্তি) ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদ্রাও পশুদারা [সমৃদ্ধ হইয়া] উৎপন্ন হয়।

"প্র বো দেবায়ায়য়ে" ইত্যাদি অনুষ্টুভের প্রথম ছুই
চরণ বিচ্ছিন্ন করিবে। এতদ্বারা ইহাকে উত্তরভাগে স্থুল বজ্রের
সদৃশ করা হয়। শেষ ছুই চন্দ সংযুক্ত করিবে। বজ্রের
মূলভাগ সূক্ষা; দণ্ডেরও সেইরূপ; পরশুরও সেইরূপ।
এতদ্বারা দ্বেফারী শক্রের বধের উদ্দেশে বজ্র প্রহার করা
হয়। যে তাহার (যজমানের) হন্তব্য, এতদ্বারা তাহার
হত্যা ঘটে।

# চতুৰ্থ খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্ৰ

শন্ত্রপাঠকালে থান্তিকেরা সদোমগুপ পরিত্যাগ করিয়া আগ্নীথ্র উপস্থিত হন ও তত্রতা অগ্নি ধিক্ষাে স্থাপন করেন ; তৎসম্বন্ধে আথ্যায়িকা ও আগ্নীধনামের ব্যংপত্তি যথা—"দেবাস্থরা বৈ · · তদপন্বতে"

<sup>(</sup>২) বক্স বলিতে এ ছলে থড়গাকার জন্ত ব্ঝাইতেছে। ( সামণ)। উহার মৃষ্টিদেশ সঙ্গ, পরে মোটা। দণ্ড অর্থে গদা। পরণ্ড অর্থে কুঠার। উহাদেরণ্ড মৃষ্টিদেশ স্ক্র।

পুরাকালে দেবগণ ও অহ্বরগণ এই লোকসমূহে যুদ্ধ
করিয়াছিলেন। সেই দেবগণ সদোনামক মণ্ডপে 'আঞায়
লইয়াছিলেন। অহ্বরেরা তাঁহাদিগকে সেই সদোনামক মণ্ডপ
হইতে পরাজয় করিয়াছিল। তথন তাঁহারা আগ্রীঙে উপস্থিত
হইলেন। সেখান হইতে তাঁহারা পরাজিত হয়েন নাই।
সেইজয় [উপবসথ দিনে যজমানেরা] আগ্রীঙেই উপস্থিত
থাকেন, সদোমগুপে থাকেন না। [দেবগণ] আগ্রীঙেই
[আপনাদিগকে] ধত রাথিয়াছিলেন (সেখান হইতে চলিয়া
ফান নাই); যেহেতু আগ্রীঙেই [আপনাদিগকে] ধত রাথিয়াছিলেন, সেইহেতু আগ্রীঙির আগ্রীঙাত্ব।

অস্থরেরা সেই দেবগণের সদঃস্থিত অগ্নিসকল নির্বাপিত করিয়া দিয়াছিল। সেই দেবগণ আগ্নীপ্ত হইতেই সদঃস্থ অগ্নিসকল আহরণ করিয়া স্থাপন করিয়াছিলেন এবং সেই অগ্নিদারা অস্থরগণকে ও রাক্ষসগণকে বধ করিয়াছেন। সেইরূপ এখনও যজমানেরা আগ্নীপ্ত হইতেই সদঃস্থ অগ্নি আহ-রণ করেন। তদ্ধারা অস্থরগণের ও রাক্ষসগণের নিধন হয়'।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রাচীনবংশের পূর্কে যে যজ্ঞশালা বা মণ্ডপ, তাহার নাম সদঃ। ঐ মণ্ডপের দক্ষিণপ্রাবে মার্ক্সালীর ও উত্তরপ্রান্তে আয়ীপ্রীর অগ্নিকৃত্ত অবস্থিত থাকে। উত্তর অগ্নির মধ্যে সাতজ্ঞ অপ্নিকের জন্ম নির্দিষ্ট সাতটি ধিক্ষা (অগ্নিকৃত্ত ) থাকে। ঐ সাতটি ধিক্ষা দক্ষিণ ছইতে উত্তরে মধাক্রমে মৈত্রাবরুণ, হোতা, প্রাক্ষণাচছংসী, পোতা, নেষ্টা, অচহাবাক ও আগ্নীপ্র এই সাতজ্ঞ কর্ষেণা প্রত্বিকের জন্ম নির্দিষ্ট। স্বনত্ররে শস্ত্র পাঠের সময় ঐ ক্ষত্বিকেরা আগ্নীপ্র হইতে আগ্রিকৃত্ব করিয়া বা ধিক্যে উপন্থিত হন।

<sup>(</sup> १ ) আগ্নীপু-তন্ত্ৰামক অগ্নিকুও; এই আগ্নীপু অগ্নির দক্ষিণে ধিকাগুলি অবস্থিত।

<sup>্(</sup>৩) শাথান্তরে—"দেবা বৈ ৰজ্ঞং পরাজয়ন্ত ওদাগ্রীধাৎ পুনরবাজয়ন্তেতবৈ ৰজ্ঞভাপরাজিজ বলাগ্রীথ্রা বিভিন্ন বিভাগি বদেব বজ্ঞভাপরাজিজং তত এবৈনং পুনতালুভে"।

खरभाम चाकानत नारमत्र दूरभिक स्था—"एक देव......चाकाकम्"

ভাঁহারা (দেকাণ) প্রাতঃকালে (প্রাতঃসবনে) আজ্য-সদৃহ্ছারা (তন্নামক শস্ত্রদারা) চতুর্দ্দিকে জয় লাভ করিয়া আসিয়াছিলেন। যে হেতু আজ্যদারা চতুর্দ্দিকে জয় লাভ করিয়া আসিয়াছিলেন, তাহাই আজ্যসমূহের আজ্যত্ব।

"আ সামস্তাৎ জন্নন্তি এভিঃ" এই অর্থে আজ্যনাম সিদ্ধ হইল (সান্নণ)। ভৎপরে প্রাতঃসবনে ইন্দ্রাগ্রির উদ্দিষ্ট অফ্রাবাকপাঠ্য শস্ত্রবিধান, বথা— "ভাসাং……ভবতি"

জয়লাভ করিয়া [ সদঃশ্ব ধিষ্ণ্যের অভিমুখে ] আগমনকারী হোতাদিগের <sup>8</sup> মধ্যে অচ্ছাবাকের শরীর হীন ( নিকৃষ্ট অর্ধাৎ সদঃপ্রবেশে অসমর্থ ) হইয়াছিল; তখন ইন্দ্র ও অগ্নি তাঁহার ( অচ্ছাবাকের ) শরীরে অধিষ্ঠান করিয়াছিলেন। কেন না ইন্দ্র এবং অগ্নিই দেবগণের মধ্যে সর্ব্বাপেকা ওজস্বী, বলবান, সহিষ্ণু, সাধু ও পারগ। সেইজন্য অচ্ছাবাক প্রাতঃসবনে ঐক্রায় শস্ত্র পাঠ করেন; কেন না, ইন্দ্র ও অগ্নি তাঁহার শরীরে অধিষ্ঠান করিয়াছিলেন।

সেইজন্যই [ অচ্ছাবাকব্যতীত ] অপর হোত্রকগণ পূর্বের্ম সদঃপ্রবেশ করেন, অচ্ছাবাক পশ্চাৎ প্রবেশ করেন। ষে ব্যক্তি হীন ( অশক্ত ), সে [ সমর্থ ব্যক্তির ] পশ্চাতে যাইতেই ইচ্ছা করে।

<sup>(</sup>৪) এ স্থলে হোতা বলিতে শস্ত্রপাঠার্থ সদঃপ্রবেশকারী সাতজন ঋতিক্কেই বুঝাইতেছে।
ক্ষেনাস্থ্রারী হোতা সাতজন; তন্মধ্যে প্রধানের নাম হোতা; নৈত্রাবরূপ (প্রশান্তা), এাজ্ঞাচছংগী
ভ অচ্ছাবাক এই ভিন জন হোত্রক; আর পোতা, নেষ্টা, আগ্রীপ্র (আগ্রীৎ), এই ভিন জন হোত্রাক্ষ্পৌ। ঐ সাভ জনের জন্তু সদঃশালাভে সাতটি ধিফা নির্দিষ্ট থাকে। তন্মধ্যে অচ্ছাবাক
সক্ষলের পশ্চাতে সদঃপ্রবেশ করিরা উল্লেখ্য শন্ত্রপাঠ করেন।

সেইজন্য যে বহন্ চ (ঋথেদাধ্যায়ী) ব্রাহ্মণ বীর্য্যবান্ ( বেদশাস্ত্রে কুশল ) হইবে, সেই সেই যজমানের পক্ষে অচ্ছাবাকীয়
শস্ত্র পাঠ করিবে। তাহাতেই তাহার শরীর অহীন
( সমর্থ ) হইবে।

# পঞ্চা খণ্ড

বহিষ্পবমানন্তোত্র গীত হইলে পর হোত্গণ আক্ষ্যশস্ত্র পাঠ করেন এবং আক্ষান্তোত্তের পর প্রউগ শস্ত্র' পঠিত হয়। যথা—"দেবরণো বৈ…এবং বেদ"

এই যে যজ্ঞ, ইহা দেবগণের রথস্বরূপ। আর এই যে আজ্য ও প্রউগ (তর্মানক শস্ত্রদ্বয়), তাহা [রথের ] অভ্যন্তর রশ্মি-(অশ্বব্দ্ধন-রজ্জু)-স্বরূপ। সেইহেতু এই যে পবমানের পর আজ্যশস্ত্রের পাঠ হয় ও আজ্যস্তোত্রের পর প্রউগশস্ত্রের পাঠ হয়, তদ্ধারা দেবগণের রথের অভ্যন্তরর্শ্মি সম্পাদিত হয়; তাহাতে সেই রথের (অর্থাৎ যজ্ঞের) চালনায় কোন
বিদ্ন ঘটে না। ঐ কর্ম্ম করিলে মন্তুয্যের রথেরও অভ্যন্তরর্শ্ম
সম্পাদিত হয় ও [যজ্ঞমানের রথেরও] কোন বিদ্ন ঘটে না। যে
ইহা জানে, তাহার দেবরথ ও মনুষ্যরথ উভয়েরই বিদ্ন ঘটে না।

বহিষ্পবদান স্তোত্র ও আজ্যশন্ত্র এতছভয়ের দেবতা পৃথক্ ও ছন্দও পৃথক্। তথাপি ঐ স্থোত্রের পর ঐ শন্ত্র পাঠ কিরুপে বিহিত হইল, তৎসম্বন্ধে বিচার ষ্থা—"তদাতঃ……ভবস্তি"

<sup>(</sup>১) সামগায়ীরা স্থোত্র গান করিলে পর হোতা শস্ত্র পাঠ করেন। প্রত্যেক শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে একবার ন্থোত্র গীত হয়। হরিপাবমান ন্থোত্র গীত হইলে আজ্যশস্ত্র এবং আজ্যন্তাত্র (৬।১৬।১০) গীত হুইলে প্রউপ শস্ত্র পঠিত হয়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন,—স্ভোত্র যেরূপ,
শস্ত্রও তদমুসারী [ হওয়া উচিত ]; কিন্তু সামগায়ীরা
প্রমানদৈবত স্তোত্রে স্তব করেন, আর হোতা অমিদৈবত
আজ্য শস্ত্র পাঠ করেন; তাহা হইলে হোতৃকর্তৃক প্রমানদৈবত স্তোত্রের অনুসরণ কিরূপে সিদ্ধ হয় ? [ উত্তর ]
যিনি অমি, তিনিই প্রমান। ঋষিও এ বিষয়ে বলিয়াছেন, অমিই ঋষি প্রমান। অতএব অমিদৈবত মন্ত্র দ্বারা
হোতা [ শস্ত্রপাঠ ] আরম্ভ করিলে প্রমানদৈবত স্তোত্রের
অনুসরণই সিদ্ধ হয়।

[ আবার ] এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন,—স্তোত্র যেরূপ, শস্ত্র তদমুসারী [ হওয়া উচিত ]; কিন্তু সামগায়ীরা গায়ত্রী দ্বারা স্তব করেন, আর হোতা অমুষ্টুপ্ দ্বারা আজ্যপাঠ করেন। তাহা হইলে তৎকর্তৃক গায়ত্রীর অমুসরণ কিরূপে সিদ্ধ হয় ?

[উত্তর ] [অসুফুপ্ হারাই গায়ত্রী ] সম্পাদিত হয়, এই [উত্তর ] বলিবে। কেন না [আজ্যশস্তে ] এই সাতটি অসু-ফুপ্; উহার প্রথমটি তিনবার ও শেষটি তিনবার পাঠ করিলে, উহা এগারটি হয়। [তদ্ব্যতীত ] বিরাট্ ছন্দের যাজ্যাটি দ্বাদশস্থানীয়; কেন না একটি অক্ষরে বা তুইটি অক্ষরে ছন্দের ব্যত্ত্যয় হয় না। এইরপে উহারা (এ বারটি

<sup>(</sup>২) "অন্যার্ক বি: প্রমান: পাঞ্চলক্তঃ পুরোছিত:। ত্রমীমহে মহাগরস্ ॥" (৯:৬৬।২০) এই মন্ত্রের ক্ষবি বৈধানস।

<sup>(</sup>৩) অনুষ্টুভের অক্ষর বত্রিশটি, বিরাটের তেত্রিশটি। একটি অক্ষরের আধিকা ধর্মবা

অনুষ্ঠুপ্) যোলটি গায়ত্রীর সমান হয়। এইরূপেই অনুষ্ঠুভ্ দারা [ শস্ত্রপাঠ ] আরম্ভ করিলেও হোভ্কর্তৃক গায়ত্রীর অনু-সরণ সিদ্ধ হয়।

ভৎপরে ঐক্তান্মগ্রহহোমের বাজ্যাবিধান--"অগ্ন ইক্রণ্ড ... বজতি"

"অগ্ন ইন্দ্রণ্ট দাশুষো তুরোণে"—এই অগ্নি ও ইন্দ্র উদ্ধয় দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করিবে।

ঐক্রাগগ্রহে প্রথমে ইক্রের পরে অগ্নির নাম আছে, কিন্তু ঐ গাজ্যামজের দেবভামধ্যে পূর্বে অগ্নির পরে, ইক্রের নাম দেখা বাইতেছে। এই আপত্তির খণ্ডন—"ন বৈ…এব"

[ অস্ত্রনিগের সহিত যুদ্ধে ] [ পূর্বেব ] ইন্দ্র ও [ পরে ] আগ্নি যাইয়া জয় লাভ করেন নাই, [পূর্বেব ] অগ্নি ও [ পরে ] ইন্দ্র যাইয়া জয় লাভ করিয়াছিলেন; সেইজন্ম এই যে অগ্নি ও ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করা হয়, ইহাতে বিজয়-লাভই ঘটে।

যাজার অক্ষরসংখ্যাপ্রশংশা—"সা বিরাট্ · · · · ভূপান্তি"

সেই বিরাটের তেত্রিশটি অক্ষর। দেবগণও তেত্রিশ জন; আই বস্থ, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশ আদির্ত্য, প্রক্রাপতি এবং বষট্-কার। এতদ্বারা [প্রাতঃসবনে বিহিত] প্রথম শস্ত্রে (অর্থাৎ আজ্যশস্ত্রে) দেবতাদিগকে অক্ররের ভাগী করা হয়। তদ্বারা

ৰহে। এইজন্ত বিরাট্কেও অসুষ্টুপ্ যদিরা প্রহণ করা ঘাইতে পারে। ভারা ক্ইলে-আক্রাণত্তে সমুদ্রে বারটি অসুষ্টুপ্ হয়।

<sup>(</sup>৪) অনুষ্ঠুপের প্রতিমন্ত্রে চারি চরণ; গায়ত্রীয় তিন চরণ। অতএব বার্টি অনুষ্ঠুণ, বোলটি গায়ত্রীয় স্থান। কাজেই; অনুষ্ঠুণ, ছন্দের আজ্যাত্র গায়ত্রীক্ষন্দের প্রধান তোত্রের অনুসারী হইল।

<sup>(</sup> e ) olsels

দেবতারা [তেত্রিশ জনে ] এক এক অক্ষর অসুসরণ করিয়া [সকলেই] উত্তমরূপে [সোমরস] পান করেন। তাহাতে [অক্ষররূপী] দেবপাত্র দারাই [সোমপান করিয়া] দেবতা-গণ তৃপ্ত হন। "

শঙ্কের ও যাজ্যার দেবতা পৃথক্, দে বিষয়ে আপত্তিখণ্ডন "তদাছ: ... যাজ্যা" এ বিষয়ে [ ত্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন,—যেরূপ শস্ত্র, যাজ্যা তদমুসারী হওয়া উচিত; কিন্তু হোতা অগ্নিদৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; তবে কেন অগি ও ইন্দ্র দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করা হয় ? [উত্তর] যাহার দেবতা অগ্নি ও ইন্দ্র, তাহার দেবতা ইন্দ্র ও অগ্নি [এরূপ বলাও চলে]; আর এই যে শস্ত্র, ইহা গ্রহের সহিত ও ভূফীংশংসের সহিত [ একযোগে ] ইব্রু ও অগ্নি ইহাদেরই উদ্দিষ্ট। কেন না "ইন্দ্রানী আগতং স্বতং গীর্ভিনভো বরেণ্যমৃ। অস্থ পাতং ধিয়েষিতা" '—অহে ইন্দ্র, অহে অগ্নি, তোমরা স্তুতি দারা অভিযুত এবং আকাশের মত বরেণ্য এই সোমের নিকট আগমন কর এবং আপন ধীশক্তি-প্রেরিত হঁইয়া ইহা পান কর—এই মন্ত্রে অধ্বর্যু ঐন্দ্রাগ্ন গ্রহ গ্রহণ করেন; অপিচ, "ভূর্মিজে ্যাভিজে ্যাভির্মিরিন্দ্রো জ্যোভি-ভূবো জ্যোতিরিন্দ্র: দূর্য্যো জ্যোতির্জ্যোতিঃ স্বঃ দূর্য্যঃ" এই মস্ত্রে হোতা ভূষ্ণীংশংস পাঠ করেন। এই হেতু শস্ত্রও যেরূপ, যাজ্যাও তদমুসারী ( অর্থাৎ অভিন্ন দেবতার উদ্দিষ্ট )।

ciscio ( 1)

# ষষ্ঠ খণ্ড

#### আজাশস্ত্র

হোতৃজপের বিধান' –"হোতৃজপং…এবতং"

হোতৃজপ জপ করা হয়। এতদ্বারা রেতঃসেক হয়। উপাংশু (নীরবে) জপ করা হয়; কেন না রেতঃসেকও উপাংশু সম্পাদিত হয়। আহাবের পূর্ব্বেই জপ করা হয়; কেন না আহাবের পর যাহা কিছু [অনুষ্ঠিত হয়], তাহা শস্ত্রেরই [অন্তর্গত]।

আহাবপাঠের নিয়ম যথা—"পরাঞ্চং ... সিঞ্চন্তি"

পরাশ্ব্য (হোতার প্রতি বিম্থ) ও চতুপ্পদের মত ( ছুই হাত ও ছুই পায়ে ভর দিয়া) উপবিষ্ট অধ্বর্যুর উদ্দেশে [হোতা] আহাব পাঠ করিবেন। সেই হেতু চতুপ্পদেরাও (পশুরাও) পরাশ্ব্য হইয়া রেতঃদেক করে। [আহাব-পাঠের পর অধ্বর্যু] ছুই পায়ে সম্মুথ হইয়া দাঁড়ান; সেইজন্য দ্বিপদেরা (মনুষ্যেরা) সম্মুথ হইয়া রেতঃদেক করে।

আহাবের পূর্ব্বে হোতা যে মন্ত্র জপ করেন, ঐ মন্ত্রের ছয় ভাগ। আজ্যশন্ত্রে যজমানের নৃতন জন্ম দম্পাদিত হয়। হোতৃজপ মন্ত্রটির তাৎপর্য্য ও জন্মদানক্রিয়ার অমুকুল, ইহা দেখান হইতেছে, যথা— "পিতা মাতরিখা……তদাহ"

"পিতা মাতরিশ্বা"—মাতরিশ্বা (বায়ু) পিতা—এই স্বংশে প্রাণই পিতা এবং প্রাণই মাতরিশ্বা (বায়ু) এবং প্রাণই রেতঃ;

<sup>( &</sup>gt; ) ৭।৩।১২।১, হোত্জপের বিষয় পূর্বেব বলা হইয়াছে। শক্তপাঠের পূর্বেব হোতা আহাব খায়া অধ্বযুদ্ধে আহ্বান করেন। তৎপূর্বেন হোত্জপ বিহিত। ঐ জপের আরভে ফ মৎ প্র বন্ধ দে এই পঞ্চাক্ষর পঠিত হয়। পূর্বেব ২০০ পৃঠ দেখ।

এতদ্বারা রেতঃদেক হয়। [তৎপরে] "অচ্ছিদ্রা পদাধাৎ" —[ সেই বায়ুস্বরূপ পিতা ] অচ্ছিদ্র পদ (অর্থাৎ রেতঃ) আধান করিয়াছিলেন—এম্বলে অচ্ছিদ্র অর্থে রেতঃ; এতদ্বারা িযজমান ] এই রেতঃ হইতে অচ্ছিদ্র হইয়া উৎপন্ন হন। "অচ্ছিদ্রোকৃথা করমঃ শংসন্"—কবিগণ ছিদ্রহীন উক্থ (শস্ত্র ) শংসন (পাঠ) করেন—এ স্থলে যাঁহারা অনুচান (বেদজ্ঞ), তাঁহারাই কবি ; ভাঁহারাই এই অচ্ছিদ্র রেভঃ উৎপাদন করেন, ইহাই ঐ বাক্যে বলা হইল। "সোমো বিশ্ববিদ্ধীথা নিনেষদ্ বৃহস্পতিরুক্থা মদানি শংসিষৎ"—বিশ্ববিৎ ( সর্ববিজ্ঞ ) সোম নীথসকল (অনুষ্ঠেয় কর্ম্মকল) সম্পাদন করিতে ইত্ছা করিয়াছিলেন, রহস্পতি উক্থান্দ (তুপ্তিজনক উক্র) পাঠে ইচ্ছা করিয়াছিলেন—এ স্থলে রহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ), সোমই কত্র ( ক্তত্রিয়), এবং স্তোত্র ও শত্রই নীথ ও উক্থামদ। এতদ্বারা দৈব ব্রহ্ম দ্বারা ও দৈব ফ্তিয় দ্বারা প্রেরিত হইয়াই উক্থসকল ( শস্ত্রসকল ) পঠিত হয়। কেন না, এই যজে যাহা কিছু অনুষ্ঠেয়, ইহারাই ( সোম এবং রহস্পতি ) তাহা প্রেরণ করিতে সমর্থ। সেই জন্ম যাহা ইহাঁদেরকর্ত্তক প্রেরিত না হইয়া অনুষ্ঠিত হয়, তাহা অক্রিয়া হয়; এবং এই ব্যক্তি অক্রিয়া করিয়াছে, এই বলিয়া লোকে निमा करता य हेश जारन, स्म कर्खवाहे करत, स्म অকর্ত্তব্য করে না। "বাগায়ুবিশায়ুর্বিশ্বমায়ুঃ"—বাক্য হউক ও আয়ু হউক, ও বিশ্বায়ু (পূর্ণায়ু ) হইয়া বিশ্ব (পূর্ণ ) আয়ু [ লাভ করুক ]—এই অংশ [ পরে ] পাঠ করিবে। এ স্থলে প্রাণই আয়ুঃস্বরূপ, প্রাণই রেতঃস্বরূপ এবং বাক্য যোনি-

শ্বরূপ। এতদ্বারা যোনির অভিমুখে রেতঃদেক করা হয়।
"ক ইদং শংসিষ্যতি স ইদং শংসিষ্যতি"—ক (প্রজাপতি)
'
এই শস্ত্র পাঠ করিতে ইচ্ছা করিবেন, তিনিই এই শস্ত্র পাঠ
করিতে ইচ্ছা করিবেন—এই [শেষাংশ] পাঠ করিবে।
এ স্থলে ক-শব্দে প্রজাপতি। প্রজাপতিই উৎপাদন করিবেন
(যজমানের পুনর্জন্ম দিবেন), ইহাই এই মন্ত্রে বলা হইল।

### সপ্তম খণ্ড আজ্যশস্ত

প্রাতঃসবনে আজ্যশন্ত্র পাঠে যজমানের পুনর্জন্ম লাভ হয়। ঐ অমুষ্ঠানের বিভিন্ন আক্স জন্মদান ক্রিয়ার অমুরূপ। প্রথম অমুষ্ঠান হোতৃজপ রেতঃসেকের অমুরূপ; পরবর্ত্তী অমুষ্ঠান তৃষ্ঠীংশংসে রেতঃ মাতৃগর্ভে বিরুত হইয়া জ্রন্থের আকৃতি গ্রহণ করে; তৎপরে নিবিৎ পাঠে শিশু ভূমিষ্ঠ হয়। সেই তৃষ্ঠীংশংস সম্বন্ধে পুনরায় আলোচনা যথা—"আছ্রু…স্থবিদিতম্"

[ আহাবদারা অধ্বর্গকে ] আহানের পর তৃষ্ণীংশংস পাঠ
করিবে; এতদ্বারা [ হোতৃজপকালে ] সিক্ত রেতঃ বিকৃত
হয় (পিগুকুতি লাভ করে)। রেতঃসেক পূর্বে ঘটে,
ও তাহার বিকার পরেই ঘটিয়া থাকে। তৃষ্ণীংশংস উপাংশুভাবে পাঠ করিবে। কেন না, রেতঃসেক উপাংশুভাবেই ঘটে।
ভূষ্ণীংশংস অমুক্তভাবে ( হোতৃজপের অপেকা ঈ্যুৎ উচ্চ অধ্যচ
ক্ষ্পেষ্ট ভাবে) জপ করিবে। কেন না রেতঃ সেইরপেই বিকার

<sup>(-</sup>२-) धावांगिविक् नामाव्य क ; स्था-"क्टेम (गर्वाम इविव) विर्वा

লাভ করে। ভূষ্ণীংশংস ছয় ভাগে 'পাঠ করিবে; পুরুষও ষড়ঙ্গ অর্থাৎ ছয়ভাগে বিভক্ত'। এতদ্বারা আত্মাকে (রেতঃ হ'ইতে উৎপন্ন ভ্রূণরূপী যজমানকে) ছয়ভাগে বিভক্ত অর্থাৎ ষড়ঙ্গ করিয়া বিকৃত করা হয়।

ভূফীংশংস পাঠের পর পুরোরুক্ পাঠ করা হয়। তদ্ধারা বিকৃত রেতঃ [শিশুরূপে] জন্ম লাভ করে। রেতঃ পূর্বে বিকৃত হয়, পরে [শিশুর] জন্ম ঘটে। পুরোরুক্ উচ্চে পাঠ করা হয়। কেন না (জননীর প্রসববেদনাহেতু) উচ্চধ্বনি সহকারেই [শিশুর] জন্ম ঘটে।

দাশাংশবিশিষ্ট পুরোরুক্ পাঠ করিবে। দাদশ মাসেই সংবৎসর, সংবৎসরই প্রজাপতি; তিনিই এই সকলের জন্ম-দাতা। যিনি এ সকলের জন্মদাতা, তিনিই এতদ্বারা (পুরোরুক্ পাঠে) এই যজমানকে প্রজাসহিত ও পশুসহিত [ সমৃদ্ধ করিয়া ] উৎপন্ন করেন। ইহাতে ঐ জন্মলাভই ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাসহিত ও পশুসহিত [ সমৃদ্ধ হইয়া ] জন্ম লাভ করে।

জাতবেদার (তশ্বামক দেবতার) উদ্দিষ্ট পুরোরুক্ পাঠ করা হয়। জাতবেদা ঐ পুরোরুকের নিম্ন অঙ্গ<sup>8</sup>।

<sup>(</sup>১) তুকাংশংসের ছয়ভাগ বথাক্রনে—১ ভ্রমির্ল্যোভি:। ২ জ্যোভিরমি:। ও ইক্লো-জ্যোভির্পুর:। ৪ জ্যোভিরিক্র:। ৫ ক্র্যোক্রোভি:। ৬ জ্যোভি: বং ক্র্য়:।

<sup>(</sup>२) পूक्ररवन्न वस्त्रक वथा-कांचा ( मधाराष्ट्र ), मखक, हुई इस, हुई शव ।

<sup>(</sup>৩) "প্র বে। দেবার" ইত্যাদি পুরুষ পুরুষ পঠিত হয় বলিয়া "অগ্নির্দেবেছঃ" ইত্যাদি পুরুষ বাখ্যাত নিবিদের নাম পুরোক্তম। পুরতো রোচতে দীপাতে ইতি পুরোক্তক,—ভরামক নিবিদ্দমন্ত্র।

<sup>(</sup> a ) নিবিদের শেষভাগে "লো অধ্যয়া করতি জাতবেদাং" এই অংশ থাকার জাতবেদাং উহার শেষভাও উহার নিয় অঞ্চলয়াপ হইল।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, তৃতীয় সবনই জাত-বেদার আয়তন-(আশ্রয় )-স্বরূপ, 'তবে প্রাতঃসবনে কেন জাতবেদার উদ্দিফ পুরোরুকের পাঠ হয় ? [ উত্তর ] প্রাণই জাতবেদাঃ; সেই প্রাণই সকল জাত (উৎপন্ন) পদার্থের বেত্তা (জ্ঞাতা)। সেই প্রাণ যে সকল জাত পদার্থকে জানে, তাহারাই বর্ত্তমান আছে; যাহাদিগকে জানে না, তাহারা কোথায় আছে ? যে যজমান আজ্যশন্ত্রে আপনার ঐ সংস্কারের (পুনর্জন্মলাভের) বিষয় জানে, সেই ঠিক জানে।

### অফ্টম খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্র

আজ্যশন্ত্রে পাঠ্য সংক্রের অন্তর্গত ঋক্সমূহের ব্যাখ্যা—"প্র বো…..সমন্তং সংস্কৃতত"

"প্র বো দেবায়াগ্নয়ে" 'এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এই মন্ত্রে ' "প্র" শব্দে প্রাণ বুঝাইতেছে। এই ভূতসকল (জীবসকল)
প্রাণের পশ্চাতেই গমন করে, প্রাণকেই বর্দ্ধিত করে ও প্রাণ-কেই সংস্কৃত করে।

"দীদিবাংসমপূর্ব্যম্" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এস্থলে মনই দীপ্তিযুক্ত ("দীদিবান্"); অহ্য কোন [ ইন্দ্রিয় ] মনের পূর্ব্বে অবস্থিত নহে ("অপূর্ব্ব্য")। এতদ্বারা মনকেই বদ্ধিত করা হয় ও মনকেই সংস্কৃত করা হয়।

- (e) তৃতীয় সবনে আগ্রিম'কেত শস্ত্র পঠিত হয়। ঐ শক্তেরই দেবতা জাতবেদা:।
- ( > ) 9|29|2 ( 2 ) 9|29|4

"স নঃ শর্মাণি বীতয়ে" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এশ্বলে বাক্যই শর্ম ( স্থখস্বরূপ )। সেই জন্ম যে ব্যক্তি ( যে শিষ্য ) [ আপন গুরুর বাক্য ] নিজবাক্য দ্বারা অনুমোদন করে, তাহার উদ্দেশে লোকে বলিয়া থাকে, ইহার শর্ম (স্থখ) হউক, এই ব্যক্তি [ বাক্য ] সংযম করিয়াছে। এতদ্বারা বাক্যকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও বাক্যকেই সংস্কৃত করা হয়।

"উত নো ব্রহ্মন্নবিয়" এই মন্ত্র' পাঠ করিবে। এস্থলে শ্রোত্রই ব্রহ্ম; শ্রোত্রদারাই ব্রহ্ম (বেদবাক্য) শুনা যায়; শ্রোত্রেই ব্রহ্ম প্রতিষ্ঠিত। এতদ্দারা শ্রোত্রকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও শ্রোত্রকেই সংস্কৃত করা হয়।

"স যন্তা বিপ্র এষাম্" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এ ফলে অপানই যন্তা (নিয়মনকর্ত্তা); অপানদারাই নিয়মিত হইয়া প্রাণ (শাসবায়ু) দূরে যায়; এতদ্বারা অপানকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও অপানকেই সংস্কৃত করা হয়।

"ঋতা বা যস্ত রোদসী" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এ স্থলে
চক্ষ্ই ঋত; সেই জন্ম উভয় ব্যক্তির মধ্যে বিবাদ হইলে
যে বলে, আমি যত্ন করিয়া চোখে দেখিয়াছি, তাহার বাক্যেই
লোকে শ্রন্ধা করিয়া থাকে। এতদ্বারা চক্ষুকেই বর্দ্ধিত করা
হয় ও চক্ষুকেই সংস্কৃত করা হয়।

"নূ নো রাম্ব সহস্রবত্তোকবৎ পুষ্টিমৎ বস্থ"। এই অন্তিম মন্ত্র দ্বারা [ আজ্যশস্ত্র পাঠ ] সমাপ্ত করিবে। এম্বলে আত্মাই সমস্ত (প্রাণমনবাক্যাদির সমষ্টিম্বরূপ) এবং সহস্রবান্ (সহস্রসংখ্যক-ধনবিশিষ্ট) ও তোকবান্ (অপত্যযুক্ত)

<sup>(</sup> a ) alsole ( a ) alsole ( a ) alsole ( a ) alsole ( a )

ও পুষ্টিমান্ ( সমৃদ্ধিযুক্ত )। এতদ্বারা সমস্ত আত্মাকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও সমস্ত আত্মাকেই সংস্কৃত করা হয়।

যে ইহা জানে, সে ইহা জানিয়া ছন্দোময় দেবতাময় ব্ৰহ্মময় শ্মত্তময় হইয়া একযোগে দকল দেবতাকেই প্রাপ্ত হয়।
য়েরপে ছন্দোময় দেবতাময় ব্রহ্মময় শ্মতময় হইয়া একযোগে
দকল দেবতাকেই পাওয়া যায়, যে তাহা জানে, সে
ঠিক্ই জানে।

এই পর্যান্ত [ যাহা বলা হ'ইল, তাহা ] আত্মবিষয়ক 🞉 পরে [ যাহা বলা হ'ইতেছে, তাহা ] দেবতাবিষয়ক।

### নবম থগু

#### আজ্যশস্ত্ৰ

ভূফীংশংস, নিবিৎ ও স্কুক আজ্যাশন্ধের এই পর্ব্বতন্তের প্রশংসা হইতেতে। ভূফীংশংসের প্রশংসা যথা—"রট্ পদং ····অপোডি"

ষট্পদবিশিষ্ট ভূফীংশংস পাঠ করা হয়। ঋতু ছয়টি; এতদ্বারা ঋতুসকলকেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও ঋতুসকলকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

<sup>(</sup>৮) পুরোহমুবাজ্যা হারা হব্য প্রহণ ও যাজ্যাহারা দেবতাকে হব্যপ্রদান হর। বর্ণা ক্ষতান্তরে—পুরোহমুবাজারা ভাবতে প্রয়ন্ত প্রাক্ষয়ে।

निविद्यात अन्तरमा—"द्याप्तमानपर..... व्यटगाउँ"

দ্বাদশপদবিশিষ্ট পুরোরুক্ পাঠ করা হয়। মাস বারটি; এতদ্বারা মাসসকলক্ষ্ণেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও মাসসকলকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

আজ্যশন্ত্রের স্ক্রান্তর্গত ঋক্সকলের প্রশংসা—"প্র বো.....ভব্তি ভব্তি"

"প্র বো দেবার অগ্নরে" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ স্থলে "প্র" শব্দে অন্তরিক্ষ বুঝাইতেছে। এই ভূতসকল অন্তরিক্ষ-মধ্যেই প্রয়াণ করে। এতদ্বারা অন্তরিক্ষকেই [ভোগ-প্রদানে] সমর্থ করা হয় ও অন্তরিক্ষকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"দীদিবাংসমপূর্ব্যম্" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। যিনি
[ সূর্য্য ] তাপ দেন, তিনিই দীপ্তিমান্, ভাঁহার [ উদয়ের ]
পূর্ব্বে কিছুই [ সচেতন ] থাকে না; এতদ্বারা ভাঁহাকেই
(ভোগপ্রদানে) সমর্থ করা হয় ও তাঁহাকেই প্রাপ্ত
ম্ হওয়া যায়

"স নঃ শর্মাণি বীতয়ে" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ স্থলে অগ্নিই শর্ম ( স্থেজনক ) ভক্ষণীয় অন্ধ দান করেন। এতদ্বারা অগ্নিকেই [ ভোগপ্রদানে ] সমর্থ করা হয় ও অগ্নিকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"উত নো ত্রক্ষমবিষঃ" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ ছলে চন্দ্রমাই ত্রক্ষা। এতদ্বারা চন্দ্রমাকেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও চন্দ্রমাকেই প্রাপ্ত হওরা যায়।

''দ যন্তা বিপ্র এবান্" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ ছলে বায়ুই যন্তা (নিয়মনকর্তা); বায়ু বারাই নিয়মিত হইয়া এই অন্তরিক দূরে যায় না। এতদ্বারা বায়ুকেই [ভোগপ্রদানে]
সমর্থ করা হয় ও বায়ুকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"ঋতা বা যক্ত রোদসী" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এম্বলে 
ভাবাপৃথিবীই রোদঃশ্বরূপ। দ্যাবাপৃথিবীকেই এতদ্বারা
[ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও দ্যাবাপৃথিবীকেই প্রাপ্ত
হওয়া যায়।

"নৃ নো রাশ্ব সহত্রবৎ তোকবৎ পুষ্টিমৎ বস্থু" এই অন্তিম
মন্ত্রে-[ আজ্যশস্ত্রপাঠ ] সমাপ্ত করা হয়। সমস্ত সংবৎসরই
সহত্রবান্ (সহত্রসংখ্যক-ধনদাতা), তোকবান্ (পুত্রদাতা),
পুষ্টিমান্ (পুষ্টিদাতা); এতদ্বারা সমস্ত সংবৎসরকেই
[ ভোগপ্রদানে ] সমর্থ করা হয় ও সমস্ত সংবৎসরকেই প্রাপ্ত
হওয়া যায়।

যাজ্যাদ্বারা যাগ করা হয়। যাজ্যাই রৃষ্টিও বিচ্যুৎ;
বিচ্যুৎই এই রৃষ্টি ও ভক্ষণীয় অন্ন প্রদান করে। এতদ্বারা
বিচ্যুৎকেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও বিচ্যুৎকেই
প্রাপ্ত হওয়া যায়।

ইহা জানিয়া সেই যজমান এই [ ঋতু হইতে বিছ্যুৎ পর্যাস্ত ] সর্ব্ব দেবতাময় হইয়া থাকে।

## তৃতীৰ পঞ্চিকা

### একাদশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### প্রউগশস্ত্র

প্রাতঃসবনে স্বাজ্যশন্ধ ও প্রউগশন্ধ উভয়ের পাঠ বিহিত। স্বাজ্যশন্ত্রের বিবরণ পূর্ব্বে দেওয়া হইয়াছে। এখন প্রউগশন্ত্রের বিবরণ দেওয়া হইতেছে যথা—"গ্রহোক্থং……সন্মা"

এই যে প্রাউগ, ইহা [ ঐন্তর্বায়বাদি ] গ্রহগণের উক্থ'
(ঐ সকল গ্রহের উদ্দিষ্ট দেবতার প্রশংসাপর)। প্রাতঃসবনে নয়টি গ্রহ' গৃহীত হয় ও হবিষ্পবিমানে নয়টি মন্তর্বারা
ন্তব করা হয়। এই স্তোম (হবিষ্পবিমান স্তোত্র) দ্বারা স্তব
হইলে [ অধবর্ষু ] দশম গ্রহ ( আশ্বিন গ্রহ) গ্রহণ করেন।
[ অপিচ ] হিক্কার [ হবিষ্পবিমানান্তর্গত মন্ত্রসকলের ] দশম।
তাহা হইলেই ইহা (গ্রহসংখ্যা) এবং উহা (স্তোত্রের অন্তর্গত মন্ত্রসংখ্যা) সমান হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) যে সকল ঋক্ মন্ত্রে দেবতার প্রশংসা হয়, তাহার নাম শস্ত্র। উক্থ ও শস্ত্র একার্থক। শানগায়ীরা যাহা গান করেন, তাহা স্তোক্র বা স্তোম।

<sup>(</sup>२) উপাংশু অন্তর্গাম ও অতুপ্রহ এই করটি ছাড়িয়া অক্ত দশটি প্রহের নাম ধারাপ্রহ।

<sup>(</sup>৩) হবিষ্প্রমান স্তোত্তে "উপালৈ গারতা" ইন্ডাদি নরটি মন্ত্র গীত হয়। পূর্বেদেখ।

এইরপে হিন্ধার সমেত হবিষ্পাবমান স্তোত্তে দশটি মন্ত্র হইল। প্রাতঃসবনে দশটি ধারাগ্রহ হইতে হোম বিহিত। প্রউগশস্ত্র ঐ সকল ধারাগ্রহের উদ্দিষ্ট দেবতার প্রশংসামাত্র। এইরপে হবিষ্পাবমান স্তোত্ত্র ও প্রউগশস্ত্র উভরেরই প্রাতঃসবনে বিহিত গ্রহগণের সহিত সম্বন্ধ প্রদর্শিত হইল।

তৎপরে প্রউগশস্ত্রাস্তর্গত মন্ত্রের বিধান<sup>8</sup> যথা—"বায়ব্যং……এবং বেদ"

বায়ুদৈবত [ তিনটি ঋক্ ] পাঠ করিবে। তদ্ধারা বায়ু-দৈবত গ্রহ উক্থবান্ ( শস্ত্রযুক্ত অর্থাৎ শস্ত্রদারা প্রশংসিত ) হয়।

ইন্দ্র ও বায়ু-দেবতার উদ্দিষ্ট [তিনটি মন্ত্র]' পাঠ করিবে। তদ্মারা ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ উক্থবান্ হয়।

মিত্র ও বরুণ দেবতার উদ্দিষ্ট [তিনটি মন্ত্র] পাঠ করিবে। তদ্ধারা মৈত্রাবরুণ গ্রহ উক্থবান্ হয়।

অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট [ তিনটি মন্ত্র ] পাঠ করিবে। তদ্ধারা আশ্বিন গ্রন্থ উক্থবান্ হয়। "

ইন্দ্রদৈবত [ তিনটি মন্ত্র ]" পাঠ করিবে। তদ্বারা শুক্র ও মন্থী গ্রহন্বয় উক্থবান্ হয়।

তিনজন সামগারী স্তোত্র গান করেন। তন্মধ্যে একজন হিঙ্কার (ত্রু এই শব্দ উচ্চারণ) করেন। ঐ হিঙ্কারকে দশম মন্ত্র বলিয়া ধরিলে স্তোত্রের মন্ত্রসংখ্যা ও প্রাতঃসবনে গ্রহসংখ্যা সমান হর।

- (৪) প্রথম মণ্ডলের অন্তর্গত মধ্চছন্দা কবির দৃষ্ট দিতীয় ও তৃতীয় স্কুত প্রউপ্নয়ে পাঠ করা হয়।
  - ( e ) ১।২।১-৩ এই ডিন মন্ত্রের দেবভা বায়ু।
- (৩) প্রাতঃসবনে বায়ু দেবতার উদ্দিষ্ট স্বতম্ব গ্রহ নাই, তবে ঐশ্রবারব গ্রহেব প্রথমাণে কেবল বায়ুর উদ্দেশে ও দ্বিতীয় অংশ ইশ্র বায়ু উভরের উদ্দেশে আছত হয়। পুর্বের দেখ। এখনে ইশ্রেলায়ব গ্রহের প্রথমাংশকেই বায়ুদৈবত গ্রহ বলা হইল।
  - ( + ) >|2|8-6 ( + ) >|2|9-> ( a ) >|0|3-0
- ( ১০ ) ইতঃপূৰ্বেই আধিনগ্ৰহকে দশমগ্ৰহ বলা হইরাছে। বস্তুতঃ গ্ৰছণকালে উছা দশমস্থানী<sup>ত্ৰ</sup>, কিন্তু হোমকালে জুজীবস্থানীয়। ( ১১ ) ১।৩।৪-৬

বিশ্বদেবগণের উদ্দিষ্ট [তিনটি মন্ত্র] পাঠ করিবে। তদ্দারা আগ্রয়ণ গ্রহ উক্থবান্ হয়।

সরস্বতীদৈবত [ তিনটি মন্ত্র ]'' পাঠ করিবে। [ কিন্তু ] সরস্বতীর উদ্দিষ্ট কোন গ্রহ নাই। বাক্যই সরস্বতী; যে সকল গ্রহ বাক্যদারা ( মন্ত্রদারা ) গৃহীত হয়, তাহারা সকলেই এতদারা উক্থবান্ হয়। যে ইহা জানে, তাহার সকল গ্রহই উক্থযুক্ত ( প্রশংসিত ) হয়।

### দ্বিতীয় খণ্ড প্রউগ শস্ত্র

প্রউগশস্ত্রের প্রশংসা—"অন্নাত্তং বৈ.....শংসম্ভি"

এই যে প্রউগ, ইহা দারা ভোজনযোগ্য অন্ধ রক্ষিত হয়। প্রউগে যেমন নানা দেবতার প্রশংসা হয়, সেইরূপ নানা উক্-থও (অর্থাৎ মন্ত্রও) প্রউগে ব্যবহৃত হয়। যে ইহা জানে, তাহার গৃহে নানাবিধ ভোজনযোগ্য অন্ধ রক্ষিত হয়।

এই যে প্রুটগ নামক উক্থ, ইহা যজমানেরই আত্মবিষয়ক (শরীরোৎকর্ষসাধক), সেইজন্ম তৎকর্ত্ত্ব অত্যন্ত আদরণীয় ইহাই [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন। হোতা এই প্রেটগশস্ত্র হ দারা সেই যজমানকেই সংস্কৃত করেন।

<sup>( 25 ) 21014-8 ( 20 ) 21012-22</sup> 

<sup>(</sup> ১ ) প্রউপের উদ্দিষ্ট দেষভার নাম ও তদস্তর্গত মন্ত্র পূর্ববথতে দেখ।

<sup>(</sup>२) जाकाभारत यक्रमारनत भूनर्क्कमानां रुष । भूर्त्व (१४। अडेनभारत संस्कृत स्थात स्र

বায়ুর উদ্দিষ্ট [ তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। এইজন্ম বলা হয়, বায়ুই প্রাণ, প্রাণই রেতঃ, জায়মান পুরুষের [দেহগঠনে] প্রথমে রেতঃই সম্ভূত হয়। এই হেতু বায়ুর উদ্দিষ্ট যে মন্ত্র পাঠ করা হয়, তদ্ধারা যজমানের প্রাণেরই সংস্কার হয়।

ইন্দ্র ও বায়ুর উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র] পাঠ করা হয়। যেখানে প্রাণ, সেইখানেই অপান। এই যে ইন্দ্র ও বায়ুর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করা হয়, তদ্ধারা তাহার প্রাণের ও অপানেরই সংস্কার হয়।

মিত্র ও বরুণের উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র] পাঠ করা হয়। সেইজন্ম বলা হয়, [জায়মান] পুরুষের প্রথমে চক্ষু উৎপন্ন হয়। এই যে মিত্রাবরুণের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার চক্ষুরই সংস্কার হয়।

অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। সেইজন্য নবজাত শিশুকে লক্ষ্য করিয়া লোকে বলে, ঐ [শিশু] আমার কথা শুনিতে চাহিতেছে, আমাকেই ভাবিতেছে। এই যে অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, তদ্বারা তাহার শ্রোতেরই সংক্ষার হয়।

ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র] পাঠ করা হয়। সেই জন্ম নবজাত শিশুকে লক্ষ্য করিয়া লোকে বলে, ঐ শিশু গ্রীবা ভূলিতেছে, আবার মাথা ভূলিতেছে। এই যে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার বীর্য্যের (দৈহিক সামর্থ্যের) সংস্কার হয়।

বিশ্বদেবগণের উদ্দিষ্ট [ তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। সেই-জ্ঞুনবজাত শিশু পশুর মত (চারি হাতপায়ে) বিচরণ করে। তাহার অঙ্গসকলও বিশ্বদেবগণের সম্বন্ধী। এই যে বিশ্বদেব-গণের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার অঙ্গসকলের সংস্কার হয়।

সরস্বতীর উদ্দিষ্ট [ তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। সেইজন্য নবজাত শিশুতে শেষে ( চলিতে শিথিবার পরে ) বাক্য ( কথা কহিবার শক্তি ) প্রবেশ করে। বাক্যই সরস্বতী। এই যে সরস্বতীর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার বাক্যেরই সংস্কার হয়।

যে ইহা জানে, সেই হোতা, এবং যে যজমান ইহা জানে, যাহার পক্ষে এই শস্ত্র পাঠ করা হয়, সেই যজমান, পূর্বের জাত হইয়াও এই সকল দেবতা হইতে, সকল উক্থ (শস্ত্র) হইতে, সকল ছন্দ হইতে, সকল প্রউগ হইতে, সকল সবন হইতে [পুনরায়] জন্মলাভ করে।

### তৃতীয় খণ্ড প্রউগ শন্ত

প্রউগশস্ত্রের পুনঃপ্রশংসা—"প্রাণানাং বৈ.....দধাডি"

এই যে প্রউগ, ইহা প্রাণসকলেরই উক্থ (প্রশংসাসূচক)।
[এই শস্ত্রে ] সাতজন দেবতার প্রশংসা হয়; মন্তকে প্রাণও
সাতটি; এতদ্বারা মন্তকে প্রাণসকলেরই স্থাপনা হয়।

তৎপরে প্রউগশস্ত্রের সামর্থ্যপ্রদর্শন—"কিং স……য এবং বেদ"

যিনি এই যজমানের হোতা হইবেন, ভিনি ভাছার কি

ইফ বা কি অনিফ করিতে সমর্থ ? [উত্তর ] সেই হোতা যজমানের উদ্দেশে ইহজম্মে যাহা ইচ্ছা করেন, তাহাই করিতে পারেন।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে প্রাণ হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে রায়ুদৈবত [ ঋক্ তিনটি ] লুব্ধ-ভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই সেই মন্ত্রপাঠ লুব্ধ হইবে; এবং তদ্ধারা যজমানকে প্রাণ হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে প্রাণ ও অপান হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে ইন্দ্র ও বায়ু এতত্ত্ভয়ের উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুব্ধভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই সেই মন্ত্রপাঠ লুব্ধ হইবে; এবং তদ্বারা যজমানকে প্রাণ ও অপান হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে চক্ষু হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে মিত্রাবরুণের উদ্দিউ [ঋক্ তিনটি] লুকভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই এই মন্ত্রপাঠ লুক হইবে; এবং যজমানকে চক্ষু হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে স্তোত্র হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে অশ্বিদ্ধরের উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুক্কভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই ঐ মন্ত্রপাঠ লুক্ক হইবে; এবং যজমানকে স্তোত্র হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে বীর্য্য হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুধ্ধ-ভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই ঐ ঋক্ তিনটি লুধ্ধ হইবে; এবং যজমানকে বীর্য্য হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে অঙ্গসমূহ হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে বিশ্বদেবগণের উদ্দিউ [ঋক্ তিনটি] লুক্কভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই ঐ মন্ত্রপাঠ লুক্ক হইবে; এবং যজমানকে অঙ্গসমূহ হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে বাক্য হইতে বিশ্বক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে সরস্বতার উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুক্কভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলে ঐ ঋক্ তিনটি লুক্ক হইবে এবং যজমানকে বাক্য হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

আর যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে সকল অঙ্গদারা ও সমস্ত আত্মা (শরীর) দারা সমৃদ্ধ করিব, তাহার উদ্দেশে সমস্ত শস্ত্রটি যথাক্রমে কোন অংশ পরিত্যাগ না করিয়া পাঠ করিবেন। তাহা হইলে যজমানকে সকল অঙ্গ দারা ও সমস্ত আত্মা দারা সমৃদ্ধ করা হইবে।

যে ইহা জানে, সে সকল অঙ্গ দারা ও সমস্ত আত্মা দারা সমৃদ্ধ হয়।

કર્લ ચપ્છ

### চতুর্থ খণ্ড প্রউগ শঙ্ক

প্রউগশস্ত্রের উদ্দিষ্ট দেবতা ও তৎপূর্ব্বে গীত আব্দ্যস্তোতের উদ্দিষ্ট দেবতা এক নহেন। এ বিষয়ে আপত্তিখণ্ডন—"তদাছঃ……অমুশস্তো ভবতি"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, স্তোত্র যেরপে, শস্ত্রও তদসুসারী হওয়া উচিত; কিন্তু সামগায়ীরা অগ্নির উদ্দিষ্ট মন্ত্র দ্বারা স্তব করেন, আর হোতা বায়ুর উদ্দিষ্ট মন্ত্রদারা শস্ত্র পাঠ করেন, তাহা হইলে ঐ অগ্নির উদ্দিষ্ট মন্ত্রে কিরূপে শস্ত্রের অনুসরণ সিদ্ধ হয় ?

ভিতর ] প্রিউগ শস্ত্রের অন্তর্গত একুশটি মন্ত্রে ] এই
যে সকল দেবতা উদ্দিউ ইইয়াছেন, ইহারা অগ্নিরই তন্ত্রস্বরূপ। সেই অগ্নি যে প্রবল ইইয়া দহন করেন, তাহা তাঁহার
বায়ব্য (বায়ুর সহযোগে উৎপদ্ম) রূপ; সেইজন্ম বায়ুর
উদ্দিউ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিউ স্তোত্রের অন্তুসরণ হয়। আবার
অগ্নি হইভাগ করিয়া (ছুইটি শিখায় বিভক্ত ইইয়া) দহন
করেন এবং ইন্দ্র ও বায়ু ইহারাও ছুইজন; ইহাই সেই অগ্নির
ঐন্দ্রবায়ব রূপ; সেইজন্ম ঐন্দ্রবায়ব মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিউ
স্তোত্রের অন্তুসরণ হয়। আর যে অগ্নি কখন হাউ ইইয়া
উচ্চে উঠেন, কখন হাউ ইইয়া নীচে নামেন, তাহাই তাঁহার
মৈত্রাবরুণ রূপ; সেইজন্ম মৈত্রাবরুণ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিউ
স্তোত্রের অনুসরণ হয়। সেই অগ্নির স্পর্শ উষ্ণ, ইহাই তাঁহার

<sup>(</sup>১) 'অথ আরাহি' ইত্যাদি মন্ত্র সামগারীরা আজ্যতোত্তাত্ত্বস্তুপে গান করেন। ঐ মন্ত্রের দেহতা অগ্নি। হোতা "বারবারাহি" ইত্যাদি মন্ত্রে প্রউগশন্ত্র পাঠ আরম্ভ করেন। ঐ মন্ত্রের দেহতা বায়ু।

বারুণ রূপ; আর সেই উষ্ণস্পর্শ অগ্নিকে লোকে মিত্রের ( বন্ধুর ) মত উপাসনা করে, এই তাঁহার মৈত্র রূপ; দেইজন্য মৈত্রাবরুণ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্রের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নিকে যে তুই বাহু দ্বারা ও তুই অরণি দ্বারা মন্থন করা হয়, এবং অশ্বীও হুইজন, এই তাঁহার আশ্বিন রূপ; সেইজন্য আশ্বিন-মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্তের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নি যে উচ্চ ধ্বনিতে ব ব ব শব্দ করিয়া দহন করেন, যাহাতে ভূত সকল ভয় পায়, এই তাঁহার ঐন্দ্র রূপ ; সেইজন্ম ঐন্দ্র মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্রের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নি এক হই-য়াও বহুধা বিচরণ করেন, এই তাঁহার বৈশ্বদেব রূপ; সেই-জন্ম বৈশ্বদেব মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তে|ত্রের অনুসরণ হয়। আর অগ্নি যে স্ফুর্ত্তির সহিত যেন বাক্য উচ্চারণ করিয়া দহন করেন, এই তাঁহার সারস্বত রূপ; সেইজন্য সারস্বত মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্তের অনুসরণ হয়। এইরূপে বায়ুদৈবত মন্ত্রে আরব্ধ এই প্রউগশস্ত্রের তিন তিনটি ঋকে ঐসকল দেবতা দারাই স্তোত্রগত [ অগ্নির উদ্দিষ্ট ] মন্ত্র অনুস্ত হয়।

তংপরে প্রউগশস্থের যাজ্যা বিধান—"বিশ্বেভিঃ……প্রীণাতি"

"বিশ্বেভিঃ সোম্যং মধ্বগ্ন ইল্রেণ বায়ুনা পিবা মিত্রস্থা ধামভিঃ" —অহে অগ্নি, বিশ্বদেবগণের সহিত এবং ইল্রের ও বায়ুর সহিত মিত্রের বাসস্থানে থাকিয়া সোমের মধু পান কর— এই বিশ্বদেবদৈবত মস্ত্রে বৈশ্বদেব-শস্ত্র-পাঠান্তে যজন করিবে। ইহাতে সকল দেবতাকেই আপন ভাগানুসারে প্রীত করা হয়।

<sup>( 3 ) 3|38|3 . |</sup> 

#### পঞ্চম খণ্ড

#### প্রভিগশন্ত-বষট্কার

প্রতিগশস্ত্রের যাজ্যাপাঠের পর তদস্তর্গত বষট্কার ও অসুবষট্কার সম্বন্ধে বিচার—"দেবপাত্রং·····অসুবষট্করোতি"

এই যে বষট্কার, ইহা দেবগণের পাত্র স্বরূপ; বষট্কারে দেবপাত্র দারাই দেবতাগণকে তৃপ্ত করা হয়। [তৎপরে] অমুবষট্কার করা হয়। 'সে এইরূপ। যেমন লোকে অশ্বকে বা গরুকে প্রথমে অভিমুখ করিয়া পরে তাহাদিগকে [ ঘাসজলাদি দ্বারা] তৃপ্ত করে, সেইরূপ এই যে অমুবষট্কার করা হয়, তাহাতে দেবতাগণকেও অভিমুখ করিয়া তদ্বারা তৃপ্ত করা হয়।

উত্তরবেদিস্থিত অগ্নিতেই হোম হয় ও অনুবষ্ট্কার হয়, ধিষ্ণাস্থিত অগ্নিতে হয় না, তাহাতে সেই অগ্নির কিরূপে তৃপ্তি হইবে, এতৎসম্বন্ধে বিচার—"ইমানেব... প্রীণাতি"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এই প্রশ্ন করেন, ধিষ্ণান্থিত এই অগ্নিসকলেরই উপাসনা কর্ত্তব্য, তবে কেন পূর্ব্ব ( উত্তর্বেদিন্থিত ) অগ্নিতেই হোম হয়, আর পূর্ব্ব অগ্নিতেই অনুব্যট্কার হয় ? [ উত্তর ] "সোমস্থ অগ্নে বীহি"—অহে অগ্নি, সোম ভক্ষণ কর—এই মন্ত্রে যে অনুব্যট্কার হয়, তাহাতেই ধিষ্ণান্থ অগ্নিসকলকেও প্রীত করা হয়।

দিদেবত্যগ্রহয়েমে অন্ত্রষট্কার হয় না, কাজেই অন্তান অসমাও থাকে;
অথচ তপন ঋদিকেরা কিরুপে সোমপান করেন ? ক্লপিচ দর্শপূর্ণমাসাদি <sup>যাগে</sup>

<sup>( &</sup>gt; ) "সোমস্তাগ্রে বীহি" এই মল্পে অসুব্ধট্কার হয়।

স্বিষ্টক্রৎ দ্বারা তৎপূর্ব্বে দত্ত আহুতির সংস্কার হয়, কিন্তু এন্থলে সোমাছতির পর স্বিষ্ট-কুৎ কেন হয় না ? এই উভয় প্রশ্নের উত্তর যথা --"অসংস্থিতান্…ব্যট্ করোতি"

যে [ দিদেবত্য ] সোমের আহুতির পর অনুব্যট্কার হয় না, সেই অসমাপ্ত সোম কিরূপে ভক্ষণ করিবে ? অপিচ সোমের স্বিফর্কুৎ ভাগই বা কি হইবে ? [ ব্রহ্মবাদীরা ] এই প্রশ্ন করেন। [ উত্তর ] "সোমস্থ অগ্নে বীহি" এই মন্ত্র দ্বারা [ প্রউগশন্ত্রের যাজ্যায় ] যে অনুব্যট্কার হয়, তাহাতেই সোমাহুতি সমাপ্ত ও উহার ভক্ষণ [ সিদ্ধ ] হয়। অপিচ, সেই অনুব্যট্কারই সোমের স্বিফর্কুৎ-ভাগ; এই জন্মই ব্যট্কার উচ্চারণ হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড বষট্কার

বষট্কার সম্বন্ধে পুনরায় বিচার—"বজ্রো বা ..... কুর্বস্তি"

এই যে বষট্কার, ইহা বজ্রস্বরূপ। যাহাকে দ্বেষ করা যায়, তাহাকে চিন্তা করিয়া বষ্টকার করিলে তাহারই প্রতি সেই বজ্রের নিক্ষেপ ঘটে।

"ষট্" এই [অন্তাভাগ] দারা বষট্কার হয়। ঋতু ছয়টি; এতদ্বারা ঋতুসকলকেই সমর্থ করা হয়, ঋতুসকলকেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। ঋতুসকল প্রতিষ্ঠিত হইলে এই যাহা কিছু আছে, তাহা সমস্তই তাহার পশ্চাৎ প্রতিষ্ঠিত হয়।

<sup>(</sup>১) ব্লট্কারের ছুইভাগ—"বৌ" আর "ঘট্"

যে ইহা জানে, সেও প্রতিষ্ঠিত হয়। এ বিষয়ে বিদের পুত্র হিরণ্যদং (তন্ধামক ঋষি) বলিয়াছেন,—এই বষট্কার দারা এই ছয়টি প্রতিষ্ঠিত করা হয়; ছ্যুলোক অন্তরিক্ষে, অন্তরিক্ষ পৃথিবীতে, পৃথিবী অপ্সমূহে, অপ্সমূহ সত্যে, সত্য ব্রক্ষো (বেদে), ব্রহ্মা তপস্থায় প্রতিষ্ঠিত হয়; তখন প্রতিষ্ঠান্যরূপ এই সকলই প্রতিষ্ঠিত হয় এবং এই যাহা কিছু আছে, তাহা সমস্তই তাহার পশ্চাৎ প্রতিষ্ঠিত হয়; যে ইহা জানে, সেও প্রতিষ্ঠিত হয়।

"বোষট্" এই বলিয়া বষট্কার হয়। উনিই (ঐ আদিত্যই) 'বো', আর ঋতুসমূহ 'ষট্' (ছয়); এতদ্বারা তাঁহা-কেই (আদিত্যকেই) ঋতুসমূহে নিহিত করা হয় ও ঋতু-সমূহেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। এই হোতা দেবগণের উদ্দেশে যেরূপ [প্রতিষ্ঠা সম্পাদন] করেন, দেবগণও তাঁহার উদ্দেশে সেইরূপ করেন।

### সপ্তম খণ্ড বষটুকার

वश्रंकात्त्रव व्यवास्त्रत्रज्ञ यथा—"ज्ञात्रा देव.....य এवং दिन"

বষট্কার ত্রিবিধ—বজ্ঞ, ধামচ্ছৎ, ও রিক্ত। সেই হোতা উচ্চস্বরে ও বলের সহিত যে বষট্কার করেন, তাহার নাম বজ্ঞ। যে সেই হোতার হস্তব্য হয়, তাহার হত্যার জন্য দ্বেষকারী শক্রর উদ্দেশে ঐ বজ্ঞ নিক্ষিপ্ত হয়; সেইজন্য শক্র যুক্ত যজ্ঞমানকর্তৃক সেই বষট্কার প্রযোজ্য। আবার যাহা সমান স্বরে উচ্চারিত, [ যাজ্যামন্ত্র হইতে ] অবিচ্ছিন্ন, ও যাহার [ যাজ্যা ] ঋক্ পরিত্যক্ত হয় নাই, সেই বষট্কার ধামচ্ছৎ।' প্রজাগণ ও পশুগণ সেই বষট্কারের নিকটে উপস্থিত থাকে; সেইজন্য প্রজাকামী ও পশুকামী যজনমানকর্তৃক সেই বষট্কার প্রযোজ্য।

আর যদ্ধারা বোষট্ [ মৃত্তুস্বরে উচ্চারণহেতু ] সমৃদ্ধিহীন হয়, তাহার নাম রিক্ত। উহা আপনাকে ( হোতাকে ) রিক্ত (সমৃদ্ধিহীন) করে, যজমানকে রিক্ত করে; বষট্কর্তাও পাপযুক্ত হয়; যে যজমানের উদ্দেশে ঐ বষট্কার হয়, সেও পাপযুক্ত হয়। সেইজন্ম ঐ বষট্কারের ইচ্ছাও করিবে না।

যিনি সেই যজমানের হোতা হইবেন, তিনি যজমানের কি ইফ বা কি অনিষ্ট সম্পাদনে সমর্থ ? এ বিষয়ে বলা হয়, সেই হোতা ইহলোকেই যজমানের প্রতি যাহা ইচ্ছা করিবেন, তাহাই করিতে পারিবেন। যাহার উদ্দেশে হোতা ইচ্ছা করিবেন, যজ্ঞ না করিলে যেমন হয়, এই যজমান যজ্ঞ করিয়াও সেইরূপ হউক, তাহা হইলে তাহার উদ্দেশে যেরূপে ঋক্পাঠ (যাজ্যাপাঠ') করিবেন, সেইরূপেই ব্যট্কার করিবেন। ইহাতেই তাহাকে সেই ব্যক্তির (অক্বত্যজ্ঞ ব্যক্তির) সদৃশ করা হইবে। যাহার উদ্দেশে হোতা ইচ্ছা করিবেন, এই যজমান পাপযুক্ত হউক, তাহার উদ্দেশ্যে ঋক্ (যাজ্যা) উচ্চস্বরে পাঠ করিয়া নীচ স্বরে ব্যট্কার করিবেন। ইহাতেই তাহাকে পাপযুক্ত করা হইবে।

<sup>(</sup>১) ধাম বজ্ঞস্থানং তত্ত্র বথা রক্ষাংসি ন প্রবিশস্তি তথা ছাদয়ভি স ধামচছং (সারণ) ফর্গাং বজ্ঞস্থানের রক্ষাকারক।

<sup>(</sup>२) शूर्व (नव।

যাহার উদ্দেশে হোতা ইচ্ছা করিবেন, এই যজমান শ্রেয়োযুক্ত হউক, তাহার উদ্দেশে নীচম্বরে ঋক্ পাঠ করিয়া উচ্চম্বরে বষট্কার করিবেন। ইহাতেই তাহাকে শ্রীযুক্ত করা হইবে।

ঋকের সহিত অবিচ্ছেদে বষট্কার কর্ত্তর। তাহাতে যজমানের [শ্রেয়োলাভে] অবিচ্ছেদ ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশুদারা সংযুক্ত হয়।

### অফ্টম খণ্ড বষট্যকার

বষ্টুকারকালে অভাভ ক্রিয়া যথা—"যহৈন্ত দেবতায়ৈ…এবং বেদ"

যে দেবতার উদ্দেশে [ অধ্বর্যু ] হব্য গ্রহণ করেন,
[ হোতা ] বষট্কারকালে সেই দেবতার ধ্যান করিবেন।
তাহাতে সেই দেবতাকে সাক্ষাৎ করিয়াই প্রীত করা হয়
এবং প্রত্যক্ষেই দেবতার যজন হয়।

বষট্কার বজ্রস্বরূপ; তাহা প্রহারের পর অশান্ত হইয়া
দীপ্তি পায়। দকলে তাহার শান্তির উপায় জানে না,
ও [শান্তির পর] প্রতিষ্ঠা (অবস্থিতি) কোথায়, তাহাও
জানে না। দেই জন্মই ইহলোকে মৃত্যুর এত বাহুল্য। "বাক্"
ইত্যাদি' মন্ত্রই তাহার শান্তির ও তাহার প্রতিষ্ঠার উপায়।
দেইজন্ম যথন যথন বষট্কার করিবে, তখনই "বাক্" ইত্যাদি
মন্ত্রে অনুমন্ত্রণ করিবে। এইরূপে শান্ত হইলে দেই
বষট্কার এই যজমানকে হিংসা করিবে না।

<sup>(</sup> ১ ) ''বাগোজঃ সহ প্রক্রো মরি প্রাণাপানে।' এই মন্ত্র ব্যট্কার প্রশমনের উপায়। পরে দেখ।

অথবা, "অহে বষট্কার, আমাকে বিনষ্ট করিও না, আমিও তোমাকে বিনষ্ট করিব না; রহৎ যজ্ঞদ্বারা তোমার মনের আহ্বান করিতেছি, ব্যানদ্বারা তোমার শরীরের আহ্বান করিতেছি; ভুমি প্রতিষ্ঠাস্থরূপ; ভুমি প্রতিষ্ঠা লাভ কর ও আমাকে প্রতিষ্ঠা লাভ করাও"—ইত্যর্থক মন্ত্রদারা বষট্কারের অনুমন্ত্রণ করিবে।

কিন্তু এই অনুমন্ত্রণ বিষয়ে বলা হয়, এই মন্ত্র দীর্ঘ ও [ এইজন্ম শান্তিকর্মে ] অক্ষম; অতএব "ওজঃ সহ ওজঃ" এই মন্ত্রদারা অনুমন্ত্রণ করিবে; [ কেন না ] "ওজঃ" ও "সহ" এই ছুইটি বষট্কারের প্রিয়তম তনুস্বরূপ; এতদ্বারা বষট্কারকে তাহার প্রিয় ধাম দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয় এবং যে ইহা জানে, সে প্রিয় ধাম দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

বাক্যই প্রাণ ও অপান; বষট্কারও তাহাই। যথনই বষট্কার হয়, তথনই ইহারা [হোতার শরীর হইতে] উৎক্রমণ করে। এই জন্ম তাহাদিগকে "বাগোজঃ সহ ওজা ময়ি প্রাণাপানো"—বাক্য সহিত ও ওজঃ সহিত বর্ত্তমান অহে বষট্কার, আমার ওজোলাভ হউক এবং প্রাণাপান লাভ হউক—এই মন্ত্র দ্বারা অনুমন্ত্রণ করিবে। এতদ্বারা হোতা পূর্ণায়ু হইয়া পূর্ণায়ুক্কতার জন্ম আত্মাতেই বাক্য এবং প্রাণ ও অপান প্রতিষ্ঠিত করেন। যে ইহা জানে, সে পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হয়।

#### নব্য খণ্ড

### প্রৈষাদি-প্রশংস।

বৈপ্রব প্রভৃতির ব্যুংপত্তি ও প্রশংসা যথা—"যজ্ঞো বৈ···প্রেষ্যতি"

যজ্ঞ দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন। তাঁহারা প্রৈষদারা ' সেই যজ্ঞকে প্রেষ ( আহ্বান ) করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন, তাহাই প্রৈষের প্রেষত্ব। দেবগণ পুরোরুক্সমূহ দ্বারা পেই যজ্ঞকে রুচিসম্পন্ধ করিয়াছিলেন; পুরোরুক্ দ্বারা যজ্ঞের রুচি সম্পাদন করিয়াছিলেন, উহাই পুরোরুকের পুরোরুক্ত্ব। সেই যজ্ঞকে বেদিতে অসুবেদন ( অসুকূলভাবে লাভ ) করিয়াছিলেন; বেদিতে যে অসুবেদন করিয়াছিলেন, তাহাই বেদির বেদিত্ব। সেই যজ্ঞ [ বেদিতে ] লব্ধ হইলে পর উহাকে গ্রহ দ্বারা ( উপাংশু প্রভৃতি দ্বারা ) গ্রহণ করিয়াছিলেন; লব্ধ হইলে পর গ্রহ দ্বারা যে গ্রহণ করিয়াছিলেন, উহাই গ্রহ সকলের গ্রহত্ব। তাহাকে লাভ করিয়া নিবিৎসমূহের দ্বারা [ দেবতার উদ্দেশে ] নিবেদন করিয়াছিলেন; লাভের পর নিবিৎসমূহ দ্বারা নিবেদন করিয়াছিলেন, ইহাই নিবিৎসমূহের নিবিৎত্ব।

নুষ্ট দ্রব্য পাইতে ইচ্ছা করিয়া, কেহ বা অধিক পাইতে ইচ্ছা করে, কেহ বা অল্প পাইতে ইচ্ছা করে। উভয়ের মধ্যে যে অধিক পাইতে ইচ্ছা করে, সেই ব্যক্তি উভয়ের মধ্যে ভাল

<sup>(</sup>১) "হোডা বক্ষদগ্নিং সমিধা" ইত্যাদি প্রৈবমন্ত্র।

<sup>(</sup>২) "ৰাযুরবোগাঃ" ইত্যাদি সাতটি পুরোক্ষক্ প্রউশ্বেশন্তের অন্তর্গত সাতটি ঋক্রয়ের প্<sup>রে</sup>শ পঠিত হয়।

ইচ্ছা করে। সেইরপ যে ব্যক্তি এই প্রৈষমন্ত্রসকলকে দীর্ঘ বলিয়া জানে, সেই ব্যক্তি তাহা ভাল জানে; কেননা এই যে প্রৈষমন্ত্রসকল, এতদ্বারাই নফ যজ্ঞের অন্বেষণ হয়। সেই জন্য [মৈত্রাবরুণ] মাথা নোয়াইয়া দাঁড়াইয়া প্রেষমন্ত্রপাঠ করিবেন।

### দশ্ম থণ্ড

### নিবিৎ-স্থাপনা

স্বনত্ত্যে নিবিৎসমূহের স্থাননিরূপণ যথা— "গর্ভা বৈ......এবং বেদ"
এই যে নিবিৎসমূহ, ইহারা উক্থ-(শস্ত্র )-সকলের গর্ভস্বরূপ। সেইহেতু প্রাতঃসবনে ঐ নিবিৎসমূহকে উক্থসমূহের পূর্বের স্থাপন করা হয়। এইজন্মই গর্ভ (জ্রন)
[শরীরমধ্যে] পুরোভাগেই স্থাপিত হয় ও প্রিসবকালেও]
পুরোভাগেই বর্ত্ত্যান থাকে।

মাধ্যন্দিনসবনে নিবিৎসমূহ মধ্যস্থলে স্থাপিত হয়। সেই জন্ম গর্ভ মধ্যস্থলে (উদরমধ্যে) স্থাপিত হয়।

তৃতীয় সবনে নিবিৎসমূহ শেষে স্থাপিত হয়। সেইজন্য গর্ভ ঐ [উদরমধ্য] হইতে অধোমুথ হইয়া জাত হয়। ইহাতে যজমানের পুনর্জন্ম ঘটে।

যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশুদারা জন্মলাভ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) "अशिर्परवद्यः" हेजापि मजनकम । शृत्स प्रथा

এই যে নিবিৎসমূহ, ইহারা উক্থসকলের অলঙ্কারস্বরূপ। বিদেইজন্ম প্রাভঃসবনে উহাদিগকে পূর্বের স্থাপন করা হয়, কেন না বয়নের পূর্বেই বস্ত্রকে অলঙ্কত করা হয়। মাধ্যন্দিন সবনে উহাদিগকে মধ্যে স্থাপন করা হয়, কেন না বস্ত্রেরও মধ্যস্থলে অলঙ্কার দেওয়া হয়। আর তৃতীয় সবনে তাহাদিগকে শেষে স্থাপন করা হয়; কেননা বস্ত্রেরও শেষভাগে অলঙ্কার দেওয়া হয়। যে ইহা জানে, তাহার যজের সমস্ত ভাগই অলঙ্কার দারা শোভা পায়।

# একাদশ খণ্ড নিবিৎপ্রশংসা

নিবিৎসম্বন্ধে বিবিধ উক্তি—"দৌর্য্যা · · · · প্রায়শ্চিত্তি:"

এই যে নিবিৎসমূহ, ইহারা সূর্য্যসম্বন্ধী দেবতাম্বরূপ। প্রাতঃসবনে শস্ত্রসকলের প্রথমে, মাধ্যন্দিনসবনে মধ্যে ও তৃতীয় সবনে অন্তে নিবিদের স্থাপনা হয়। এতদ্বারা নিবিৎ-সমূহ আদিত্যের আচরণই অনুসরণ করে।

দেবগণ পুরাকালে পাদশঃ (ক্রমশঃ) যজের সম্ভার করিয়াছিলেন; সেইজন্য নিবিৎসমূহও পাদশঃ (এক এক পাদ করিয়া) পঠিত হয়।

দেবগণ তখন যেম্থানে যজ্জের সম্ভার করিয়াছিলেন, সেই

<sup>(</sup>২) ভিন্ন বর্ণের তম্ভ বিশ্রাস করিয়া বাস্ত্রের আলকীর সাধিত হয়। এছলে স্বনকে ক্ষেদ্র স্ক্রিন্ত উপমিত করিয়া নিবিংকে তাহার অলকার বলা হইল।

স্থান হইতে অশ্ব উৎপন্ন হইয়াছিল। সেইজন্য [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, নিবিৎসমূহের পাঠককে (অর্থাৎ হোতাকে) অশ্ব দান করিবে। তাহাতে প্রার্থনাযোগ্য বস্তুরই দান করা হয়।

[ দ্বাদশপদযুক্ত ] নিবিদের কোন পদকেই পরিত্যাগ করিবে না। যদি নিবিদের কোন পদ পরিত্যাগ করা হয়, তাহা হইলে যজে ছিদ্র করা হয়। যজে ছিদ্র হইলে উহা শ্বলিত হয় ও যজমান পাপযুক্ত হয়। এই হেতু নিবিদের কোন পদ পরিত্যাগ করিবে না।

নিবিদের কোন তুই পদের বিপর্য্যাস করিবে না। যদি
নিবিদের কোন তুই পদের বিপর্য্যাস করা হয়, তাহা হইলে
যজ্ঞে ভ্রান্তি জন্মান হয়, যজমানও ক্ষুব্ধ (ভ্রান্ত ) হয়। এই
হেতু নিবিদের কোন তুই পদের বিপর্য্যাস করিবে না।

নিবিদের কোন ছই পদ [ একত্র ] যুক্ত করিবে না।
যদি নিবিদের ছই পদ যুক্ত করা হয়, তাহা হইলে যজের
'আয়ুর সংহার করা হয়, যজমানও বিনফ হয়। এই হেডু
নিবিদের কোন ছই পদ যুক্ত করিবে না। কিন্তু "প্রেদং ব্রহ্ম"
ও "প্রেদং ক্ষত্রম্" এই ছই পদ ব্রহ্ম ও ক্ষত্রের মিলনোদ্দেশে
যুক্ত করিবে; তাহা হইলে ব্রাহ্মণ ও ক্ষত্রিয় [ পরস্পর ]
সম্মিলিত হইবে।

তিন-ঋক্ষুক্ত ও চারি-ঋক্-যুক্ত সৃক্ত অতিক্রম করিয়া অন্য সূক্তে নিবিৎ স্থাপন করিবে না। নিবিদের এক একটি পদ স্ক্তগত প্রত্যেক ঋকের অমুক্ল। সেইজন্য তিন-ঋক্-যুক্ত ও চারি-ঋক্ষুক্ত সূক্ত অতিক্রম করিয়া অন্য সূক্তে নিবিৎ । স্থাপন করিবে না। তদপেক্ষা অধিক-ঋক্যুক্ত সূক্তে নিবিৎ স্থাপন করিলে নিবিৎ দ্বারা স্তোত্রকে অজিক্রম করা হয়।
কিন্তু তৃতীয় সবনে একটি ঋকের পাঠ অবশিষ্ট থাকিতে নিবিদের স্থাপন করিবে। যদি চুইটি ঋক্ অবশিষ্ট থাকিতে নিবিৎ
স্থাপন করা হয়, তাহা হইলে সন্তানোৎপত্তির ব্যাঘাত করা
হয় এবং গর্ভ হইতে সন্তানকে বিযুক্ত করা হয়। এই হেতু
তৃতীয় সবনে একটি ঋকের পাঠ অবশিষ্ট থাকিতে নিবিৎ
স্থাপন করিবে।

নিবিৎ ছাড়িয়া ( অর্থাৎ সূক্তমধ্যে যথাস্থানে না বসাইয়া )
স্কুল পাঠ করিবে না। নিবিৎ ছাড়িয়া যে সূক্ত [ ভ্রমক্রমে ]
পাঠ করা হয়, সেই সূক্ত পুনরায় [ নিবিৎ বসাইয়া ] পাঠ
করিবে না; কেন না ঐ সূক্ত [নিবিদের] বসতি স্থান নই্ট করিয়াছে। [সেম্বলে] সেই দেবতারই উদ্দিষ্ট ও সেই-ছন্দোবিশিষ্ট
অন্য সূক্ত আনিয়া তাহার মধ্যেই নিবিদের স্থাপনা করিবে। কিস্তু
সেই [নৃতন] সূক্ত পাঠের পূর্বের্ব "মা প্র গাম পথে। বয়ম্"—'
আমরা যেন পথ হইতে ভ্রম্ট হইয়া না যাই—এই মন্ত্র পাঠ
করিবে। যজ্ঞে যে ভ্রম করে, সে পথ হইতে ভ্রম্ট হয়। "মা
যজ্ঞাদিন্দ্র সোমিনঃ"—হে ইন্দ্র, সোমযুক্ত যজ্ঞ হইতেও যেন
[ভ্রম্ট] না হই—এই [দ্বিতীয় চরণ] পাঠে যজ্ঞ হইতে ভ্রম্ট হয়
না। "মান্তঃ স্কুর্নো অরাতয়ঃ"—আমাদের মধ্যে যেন অরাতি
না গাকে—এই [ তৃতীয় চরণ ] পাঠে যাহারা অরাতি হইতে

<sup>(</sup>১) বিশ্বতিক্রমে বা অমক্রমে নিবিৎ না বসাইয়া স্কুল পাঠ করিলে, পুনরায় ঐ হজের পাঠ নিবিদ্ধ হইল। তাহার স্থলে আর একটি স্কুলের যথাস্থানে নিবিৎ বসাইয়া পাঠ বিহিত; কিন্ত তৎ পূর্বের প্রায়শ্চিত্তস্বরূপে দশম মণ্ডলের ৫৭ স্কুটি পাঠ করিবে। "মা প্র গাম পথো বরং মা যক্তাদিল সোমিবঃ। মাস্কুর্নো অরতিরঃ।" (১০।৫৭।১) ঐইটি ঐ স্কুলের প্রথম মন্ত্র।

ইচ্ছা করে,তাহাদিগকে বিনক্ট করা হয়। তিৎপরে পাঠ্য দ্বিতীয় ঋকৃ] "যো যজ্ঞস্থ প্রসাধনস্তম্ভদে বেম্বাততঃ। তমাত্তং নশী-মহি"—আমাদের যে সন্তান দেবগণমধ্যে প্রসারিত তস্তুর মত [আমাদের পরে] যজ্ঞের সাধন করিবে, দেবগণের আহ্বানকারী সেই সন্তান যেন নক্ট না হয়—এম্বলে প্রজাই (সন্তানই) তন্তঃ; এতদ্বারা যজমানের সন্তানকেই সন্তত (বিচ্ছেদরহিত) করা হয়। তৎপরবর্তী তৃতীয় ঋকের প্রথমার্দ্ধ ] "মনো ম্বাহুবামহে নারাশংসেন সোমেন"—নারাশংস সোম দ্বারা আমাদের মনকে আহ্বান করিতেছি—ইহার তাৎপর্য্য এই যে, যজ্ঞ মন দ্বারাই বিস্তারিত হয় ও মন দ্বারাই অনুষ্ঠিত হয়। এই সুক্তের পাঠই [উক্ত বিশ্বতিদোষ্তের ] প্রায়শ্চিত্তম্বরূপ।

# দ্বাদশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

### আহাব-প্রতিগর

সবনত্ত্রে বিহিত আহাব ও প্রতিগরমন্ত্রের বিধান যথা—"দেববিখঃ... এবং বেদ"

ব্রহ্মবাদীরা বলেন, দেববৈশ্যগণের কল্পনা করিতে হইবে। [ তজ্জন্য ] ছন্দে ছন্দের স্থাপনা করিতে ছইবে।

<sup>( 2 ) 3 • | 4 • | 4 • | 5 • | 6 • | 6 • |</sup> 

<sup>(</sup> ० ) हमप्रशिष्ठ সোমের बांच मात्रांभाम, भूटकी ১৮৫ পৃষ্ঠ দেখ।

<sup>(</sup> ১ ) শন্ত্রপাঠের পূর্ব্বে হোড়ুপাঠ্য আহাব ও অধ্বর্গুপাঠ্য প্রতিগর একতা করিরা যে কর্মট জক

প্রাতঃসবনে [হোতা] "শোংসাবোম্" এই ত্রাক্ষর
মন্ত্র দ্বারা [অধ্বয়ুর্ কে] আহাব করিবেন। অধ্বয়ুর্ "শংসামোদৈবোম্" এই পঞ্চাক্ষর মন্ত্রে প্রতিগর (প্রভ্যুত্তর)
করিবেন। এইরূপে উহা অফাক্ষর হইবে। গায়ত্রীও অফাক্ষরা। এতদ্বারা প্রাতঃসবনে [শস্ত্রপাঠের] পূর্বের গায়ত্রীরই
কল্পনা হইবে। শস্ত্রপাঠের পর [হোতা] "উক্থং বাচি" "
এই চতুরক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। [অধ্যয়ুর্ব] "ওঁ উক্থশাং" '
এই চতুরক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে উহা অফাক্ষর
হইবে। গায়ত্রীও অফাক্ষরা। এতদ্বারা প্রাতঃসবনে [শস্ত্রপাঠের পূর্বের ও পরে] উভয়তই গায়ত্রীর কল্পনা হইবে।

মাধ্যন্দিনসবনে হোতা "অধ্বর্য্যো শোংসাবোম্" এই ষড়ক্ষর
মন্ত্রে আহাব করিবেন; অধ্বয়ুর্য "শংসামোদৈবোম্" এই পঞ্চাক্ষর
মন্ত্রে প্রতিগর করিবেন। এইরূপে উহা একাদশাক্ষর হইবে।

ছইবে, শব্রপাঠের পরেও হোতা ও অধ্বর্যু উভরে তডগুলি জক্ষরের মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে ছন্দের ছাপনা হইবে। প্রাভঃসবনে শব্রপাঠের পূর্বের গায়ত্রী পরেও গায়ত্রী, মাধ্যন্দিন সবনে পূর্বের ত্রিষ্টু ভূপরেও ত্রিষ্টু ভূ, এবং ভূতীয় সবনে পূর্বের জগতী পরেও জগতী স্থাপিত হইবে। এত-দ্বারা ব্রহ্মবাদীর মতে দেববৈশ্রের কল্পনা হয়।

<sup>(</sup>২) প্রাতঃসবনের আহাব মন্ত্র—উহার অর্থ—হে অধ্বর্ধো শেংসাবঃ শংসনং কুর্ব:। ওমিভাসুজ্ঞার্থন্। তরা অনুজ্ঞা দেরা। ( সারণ )—হে অধ্বর্ধ্যু, শক্তপাঠ করিব; তুমি অনুজ্ঞা দাও।

<sup>(</sup>৩) প্রাতঃসবনের প্রতিগর মন্ত্র। জর্থ—হে হোতত্বং শংস, তত্রামোদৈব হর্ষ এবাস্মাকম্; জতোমুক্তা দন্তা ( সারণ )—জহে হোতা, শাল্প পাঠ কর; উহাতে আমাদের আমোদই হইবে; জমুক্তা দিলাম।

<sup>( 8 )</sup> উক্থং ৰাচি--- মদীরায়াং বাচি উক্থং শল্পং সম্পন্নৰ্ ( সামণ )--- জামাদের ৰাক্যে পল্লগাঠ সম্পন্ন হইল।

<sup>(</sup> ৫ ) ওঁ উক্পণা:—ওমিতাঙ্গীকারে, উক্থণাত্তং শন্ত্রণাত্তং শন্ত্রণাত্তং শন্তর্গ ভবসি ( সান্নণ )—ভোষার উক্থ-পাঠ সম্পন্ন হইরাছে।

ত্রিষ্টুপ্ একাদশাক্ষরা। এতদ্বারা মাধ্যন্দিন-সবনে [শস্ত্র পাঠের] পূর্বে ত্রিষ্টুভের কল্পনা হইবে। শস্ত্রপাঠের পর হোতা "উক্থং বাচীন্দ্রায়" এই সপ্তাক্রর মন্ত্র পাঠ করিবেন, ও অধ্বযুর্য "ওঁ উক্থশাঃ" এই চতুরক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে উহা একাদশাক্ষর হইবে। ত্রিষ্টুপ্ একাদশাক্রা। এতদ্বারা মাধ্যন্দিনসবনে [শস্ত্রপাঠের পূর্বেও পরে] উভয়তঃ ত্রিষ্টুভের কল্পনা হইবে।

তৃতীয় সবনে হোতা "অধ্বর্ধ্যা শোশোংসাবোম্" এই সপ্তাক্ষর মন্ত্রে আহাব করিবেন ও অধ্বর্ধু "শংসামোদৈবোম্" এই পঞ্চাক্ষর মন্ত্রে প্রতিগর করিবেন। এইরূপে উহা দ্বাদশাক্ষর হইবে। জগতী দ্বাদশাক্ষরা। এতদ্বারা তৃতীয় সবনে [শস্ত্রপাঠের] পূর্ব্বে জগতীর কল্পনা হইবে। শস্ত্রপাঠের পর হোতা "উক্থং বাচি ইন্দ্রায় দেবেভ্যঃ" এই একাদশাক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন ও অধ্বর্ধু "ওঁ" এই একাক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে উহা দ্বাদশাক্ষর হইবে। জগতী দ্বাদশাক্ষর। এতদ্বারা তৃতীয় সবনে [শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে ও পরে] উভয়তঃ জগতীর কল্পনা হইবে।

এই সমস্ত দর্শন করিয়া ঋষি ' এই মন্ত্র বলিয়া-ছিলেন,—''যদ্ গায়ত্রে অধি গায়ত্রমাহিতং ত্রৈষ্ট্রভাদা ত্রৈষ্ট্রভং নিরতক্ষত। যদা জগঙ্জগত্যাহিতং পদং য ইত্তদ্বিত্নস্তে

<sup>(</sup>७) ইत्स्य सम्भ मनीय वांत्यः भञ्चभाठं मण्यस रहेन।

<sup>(</sup> १ ) "त्नात्नारमाद्यांत्र"---त्नारमाद्यांत्र् । अथम जन्मदत्रत्न विच कांग्यम ।

<sup>(</sup>৮) ইন্সের ও অন্ত দেবভাগণের উদ্দেশে মদীর বাক্যে শল্পাঠ নিম্পন্ন হইল।

<sup>( &</sup>gt; ) এই मख्य कृषि উচ্চজ্যের পুত্র দীর্বভষা: ।

অমৃতত্বমানশুঃ" "— প্রাতঃসবনে শংসনের পূর্বের পঠিত ] গায়ত্রীর পরে [শংসনের পরে পঠিত ] যে গায়ত্রীর স্থাপনা হয়, তদ্রপ [মাধ্যন্দিনসবনে ] ত্রিফুভের পরে যে ত্রিফুপ্ স্থাপিত হয় এবং [তৃতীয় সবনে ] জগতীর পর জগতী স্থাপিত হয়, যে অমুষ্ঠাতারা এই স্থাপনা জানেন, তাঁহারা অমৃতত্ব প্রাপ্ত হন।

এতদ্বারাই এক ছন্দে অন্য ছন্দের স্থাপনা হইয়া থাকে এবং যে ইহা জানে, সে দেববৈশ্যেরই কল্পনা করে।

### দ্বিতীয় খণ্ড

#### স্বনত্রয়ে ছন্দোবিভাগ

অমুষ্ট্প্, গায়ত্রী, ত্রিষ্ট্প্ ও জগতীচ্চন্দের সবনত্রে বিভাগ সম্বন্ধে আখ্যা-রিকা—"প্রকাপতিবৈ '···· বজতে"

প্রজাপতি পুরাকালে যজ্ঞকে ও ছন্দ সকলকে দেবগণের জংশে বিভাগ করিয়া দিয়াছিলেন। তিনি প্রাতঃসবনে গায়ত্রীকে অগ্নির ও বস্থগণের ভাগে দিয়াছিলেন, মাধ্যন্দিনে ত্রিষ্টু ভ্কে ইন্দ্রের ও রুদ্রগণের ভাগে দিয়াছিলেন এবং তৃতীয়-সবনে জগতীকে বিশ্বদেবগণের ও আদিত্যগণের ভাগে দিয়াছিলেন। অনন্তর তাঁহার আপনার যে অসুষ্টু প্ছন্দ বর্ত্তমান ছিল, তাহাকে অচ্ছাবাকোক্ত মন্ত্রের উদ্দেশে [ যজ্ঞের ] প্রান্তনেশ অপসারিত করিয়াছিলেন। তথন সেই অসুষ্টু প্প্রজাপতিকে বলিলেন, তুমি দেবগণের মধ্যে পাপিষ্ঠ;

<sup>( &</sup>gt;. ) >1>48150 1

আমি তোমার আপনার ছন্দ, [তথাপি] আমাকে তুমি অছাবাকপাঠ্য মন্ত্রের উদ্দেশে [ যজ্ঞের ] প্রান্তদেশে অপনারিত করিয়াছ। সেই প্রজাপতি এই সমস্ত (অমুফীভের তিরস্কার) জানিলেন; তিনি আপনার জন্ম সোমযাগের আয়োজন করিলেন ও সেই সোমযাগের অগ্রমুখে ( আরম্ভে ) অমুফীভ কে স্থাপন করিলেন। ' সেই হেতু অমুফীপ সকল সবনের অগ্রমুখে স্থাপিত হইয়া প্রযুক্ত হয়। যে ইহা জানে, সে সকলের অগ্রন্থিত ও মুখ্য হইয়া প্রেষ্ঠতা প্রাপ্ত হয়। সেই প্রজাপতি আপন সোমযাগে এইরূপ [ অমুফীভের মুখ্যম্ব ] কল্পনা করিয়াছিলেন; সেইজন্য যে কোন স্থলে যজ্ঞ [ যজ্ঞারস্কে অমুফীভের প্রয়োগ দারা ] যজমানের বশীভূত হয়, সেখানে যজ্ঞও সমর্থ হয়। যেখানে যজমান ইহা জানিয়া বশীভূত (অমুফীভের প্রয়োগে সাবধান) হইয়া যাগ করে, সেই জনতামধ্যে সেই যজ্ঞও সমর্থ হয়।

# তৃতীয় খণ্ড অমুষ্ট ভ্-প্রশংসা

অনুষ্ঠুপ্ মন্ত্রে শস্ত্রপাঠ করিয়া অগ্নি মৃত্যু হইতে রক্ষা পাইয়াছিলেন, তৎসম্বন্ধে আধ্যায়িকা—"অগ্নিবৈ .....এবং বেদ"

পুরাকালে অগ্নি দেবগণের হোতা হইয়াছিলেন। বহি-ষ্পাবমান স্তোত্ত্র গীত হইলে পর মৃত্যু তাঁহার নিকট

 <sup>(</sup>১) "প্র বো দেবার জগ্পরে" ইডাদি অনুষ্ঠুভ্ মন্তবারা প্রাতঃসবনে আজাশন্তের আরম্ভ
হয় (পুর্বের দেখ)। ইছাই প্রজাপতির বকীর ছক্ অনুষ্ঠুভের মাহাস্ক্র।

উপস্থিত হইয়াছিল। তিনি (অগ্নি) [ আত্মরকার্থ ] অনু-ষ্টুভ্ৰারা আজ্যশস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে **৯**তিক্রম করিয়াছিলেন; আজ্যশস্ত্র পঠিত হ'ইলে মৃত্যু তাঁহার নিকট [ পুনরায় ] উপস্থিত হইয়াছিল। তখন তিনি প্রউগশস্ত্র' আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়া-ছিলেন। তৎপরে মাধ্যন্দিন প্রমানস্তোত্র <sup>°</sup> গীত হইলে পর মৃত্যু তাঁহার নিকট উপস্থিত হইয়াছিল। তথন তিনি অনু-ষ্টুভ্ দারা মরুত্বতীয় শস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মুত্যুকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। তৎপরে মাধ্যন্দিনসবনে [মরুত্বতীয় শস্ত্রপাঠের পর নিক্ষেবল্য শস্ত্রে] রুহতীচ্ছন্দ পঠিত হওয়ায় তাঁহার নিকট মৃত্যু উপস্থিত হইতে পারে নাই; কেন না রহতীসকল প্রাণম্বরূপ; সেই হেতু সে প্রাণসকলের বিয়োগ করিতে পারে নাই। সেইজন্ম মাধ্যন্দিনস্বনে রুহতীসকলের মধ্যে স্তোত্রিয় ঋক্ত্রয় দ্বারা<sup>8</sup> [ নিচ্চেবল্য শস্ত্র ] ষ্পারম্ভ করা হয়। রুহতীসকল প্রাণস্বরূপ। এতদ্বারা প্রাণের উদ্দেশেই শস্ত্রের আরম্ভ হয়।

তদনম্ভর তৃতীয় প্রমানস্তোত্র' গীত হইলে পর মৃত্যু

<sup>(</sup> ১ ) "প্ৰ বো দেবায় জগনে" এই অমুষ্টুভ ্ৰারা।

<sup>(</sup>২) "বায়বায়াহি" ইত্যাদি একুশটি মন্ত্র প্রউগ শল্প। পূর্বের দেখ।

<sup>(</sup>৩) মাধ্যন্দিন সবলে মঙ্গণভীয় শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে "উচ্চা তে জাতমন্ধসং" ইত্যাদি (সাধবেদ-সংস্থিতা ২।২২-২৪) সামদারা মাধ্যন্দিন প্রমান স্তোত্ত গীত হয়।

<sup>(</sup>৪) মাধ্যন্দিন সূরনে মক্লবতীয় শব্র ও তৎপরে নিছেবলা শব্র পঠিত হয়। নিছেবলা শব্র অনেকগুলি বৃহতী ছন্দের মর আছে। তন্মধ্যে তিনটি মন্ত্র নিছেবলা শক্ত পাঠের পূর্বের ভোত্ত-অব্যাসে সামগায়ী উদ্গাভৃকর্ত্ত্ব গীত হয়। ঐ শ্বক্তরের নাম ডোত্তির।

<sup>(</sup> e ) প্রাতঃসবনে আজাশলের পূর্বে বহিস্পবসানস্ভাত্ত, মাধ্যন্দিন সবনে মঞ্জভীর ছলের

উপস্থিত হইয়াছিল। তথন তিনি অসুষ্টুভ্ দারা বৈশ্বদেব শস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। তৎপরে যজ্ঞাযজ্ঞীয় স্তোত্র গীত হইলে মৃত্যু [পুনরায়] তাঁহার নিকট উপস্থিত হইয়াছিল। তথন তিনি বৈশ্বানরীয় সূক্ত দ্বারা আয়িমারুত শস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। বৈশ্বানরীয় সূক্ত বজ্রস্বরূপ এবং যজ্ঞাযজ্ঞীয় স্থোত্র প্রতিষ্ঠা-(সমাপ্তি)-স্বরূপ। অয়ি বজ্র দ্বারা প্রতিষ্ঠা হইতে মৃত্যুকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন। তথন তিনি সকল পাপ হইতে ও সকল পাশ হইতে ও সকল স্থাণু (কাষ্ঠানির্মিত অস্ত্র) হইতে মৃক্ত হইয়া স্বস্তি দ্বারা মৃত্যু হইতে মৃক্তিলাভ করিয়াছিলেন।

যে ইহা জানে, সেই হোতাও স্বস্তি দ্বারা পূর্ণায়ু হইয়া পূর্ণায়ু লাভের জন্ম মুক্ত হন ও পূর্ণ আয়ু লাভ করেন।

# চতুর্থ খণ্ড মরুত্বতীয়শস্ত্র

মরুত্বতীয়শস্ত্রের অন্তর্গত প্রতিপং ও অম্বচর, ইহাদের প্রত্যেকে তিনটি গ্রন্থ। তৎপরে ছইটি প্রগাথ—ইন্দ্রনিহবপ্রগাথ ও ব্রহ্মণস্পতিপ্রগাথ। তৎসম্বদ্ধে আখ্যান্নিকা
—"ইক্রো বৈ.....এবং বেদ"।

- ( ७ ) "তৎসবিতৃত্ব'ণীমহে" ইত্যাদি অনুষ্ঠুভে বৈশদেবশন্তের স্কুপাঠ আরম্ভ হয়।
- ( १ ) ভৃতীয় সৰলে আগ্নিমাক্লড শব্দ্রের পূর্বের "ষজ্ঞা বজ্ঞা বো আগ্নরে" ইত্যাদি নামে বজ্ঞা-য় স্কোত্র গীত হয়। ( সামসংহিতা ২।৫৩-৫৪ )
- (৮) "বৈখানরার পূর্বাজনে" ইত্যাদি বৈখানরীয় সৃষ্ট আগ্নিমাক্ষতশল্পে পঠিত হয়।

পূর্বের মাধ্যন্দিন প্রমানন্তোত্র ও ভৃতীয় স্বনে বৈশদের শক্তের পূর্বের আর্ডির প্রমান স্তোত্ত গীত হয়।

পুরাকালে ইন্দ্র বৃত্তকে বধ করিয়া, আমি উহাকে বধ করিতে পারি নাই, এই মনে করিয়া দূরদেশে চলিয়া গিয়া-ছিলেন ও পরে তাহা হইতে দূরতর দেশে গিয়াছিলেন। অমু-ফুপ্ই সেই দূর হইতেও দূরতর দেশ এবং বাক্যই অমুফুপ্। সেই ইন্দ্র বাক্যে প্রবেশ করিয়া শয়ন করিয়াছিলেন। ভূত-সকল [বিভিন্ন দলে] বিভক্ত হইয়া ইন্দ্রকে অম্বেষণ করিয়াছিল। পিতৃগণ [ যাগের ] পূর্ব্বদিনে তাঁহাকে দেখিতে পাইয়াছিলেন ও দেবগণ পরদিনে দেখিতে পাইয়াছিলেন। সেই জন্ম পূর্ব্ব দিনে (অমাবাস্থায়) পিতৃগণের উদ্দেশে অমুষ্ঠান হয় ও পরদিনে (প্রতিপদে) দেবগণের যাগ হয়।

তখন সেই দেবগণ বলিলেন, আমরা [সোমের ] অভিষব করিব, তাহা হইলেই ইন্দ্র অতি শীঘ্র আমাদের নিকট আসি-বেন। তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা অভিষব করিয়া-ছিলেন। তাঁহারা "আ ত্বা রথং যথোতয়ে" ইত্যাদি মন্ত্র দ্বারা ইন্দ্রকে ফিরাইয়াছিলেন। "ইদং বসো স্থতমন্ধ" ইত্যাদি মন্ত্রের [অভিষবার্থক] "স্থত" শব্দ দ্বারা ইন্দ্র তাঁহাদের নিকট আবিভূ ত হইয়াছিলেন। "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ইত্যাদি মন্ত্র দ্বারা ইন্দ্রকে [যাগভূমির] মধ্যে উপস্থিত করিয়াছিলেন।

যে ইহা জানে, তাহার যজে ইন্দ্র আগমন করেন; সে সেই যজ্ঞ দ্বারা যাগ করে ও ইন্দ্র-সমন্বিত যজ্ঞদ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

<sup>(</sup> ১ ) ৮।৫৭।১ এই মন্ত্রটি প্রতিপৎ ঋক্তরের প্রথম।

<sup>(</sup>২) ৮।২।১ এই মন্ত্রটি অসুচর ঋক্তরের প্রথম।

<sup>(</sup>৩) ৮।৫০।৫-৬ এই মন্ত্রন্ন ইক্রনিহবপ্রগাথ।

#### পঞ্চম খণ্ড

### মরুত্বভীয় শস্ত্র—ইন্দ্রনিহব প্রগাথ

ইক্সনিহবপ্রগাথ সম্বন্ধে আথ্যায়িক!—"ইক্সং বৈ.....ম্বাপিভিরিডি"।

ইন্দ্র ব্রত্তে বধ করিলে সকল দেবতা, ইনি ব্রত্তকে বধ করিতে পারেন নাই, মনে করিয়া ইন্দ্রকে ত্যাগ করিয়াছিলেন। কেবল স্বয়ুপ্তিকালেও বর্ত্তমান মরুদ্রগণ তাঁহাকে ত্যাগ করেন নাই। প্রাণসকলই স্বয়ুপ্তিকালে বর্ত্তমান মরুদ্রগণের স্বরূপ; প্রাণসকলই সেই ইন্দ্রকে তথন ত্যাগ করে নাই। সেই জন্য "আস্বাপে স্বাপিভিঃ" এই চরণে স্বাপি-শব্দযুক্ত প্রগাথ মন্ত্র বপরিত্যক্ত হইয়া [মরুত্বতীয় শস্ত্রে] পঠিত হয়।

অপিচ [মরুত্বতীয় শস্ত্রে ] এই প্রগাথপাঠের পর যদি ইন্দ্রসম্বন্ধী ছন্দের পাঠ হয়, তাহাও মরুত্বতীয় [বিলয়া গণ্য ] হয়; কেন না "আস্বাপে স্বাপিভিঃ" এই চরণে স্বাপিশব্দযুক্ত প্রগাথমন্ত্র অপরিত্যক্ত ইইয়াই পঠিত হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড

### মরুত্বতীয় শস্ত্র —ব্রহ্মণস্পতিপ্রগাথ

ইন্দ্রনিহব-প্রগাথপাঠের পর ব্রাহ্মণস্পতির বা বৃহস্পতির উদ্দিষ্ট প্রগাধ মন্ত্রদ্বর পঠিত হয়।' তৎসম্বন্ধে বিধান যথা—"ব্রাহ্মণস্পত্যং — জন্মতে"

<sup>( &</sup>gt; ) দাৰ্থেৰ ইন্দ্ৰনিহৰ প্ৰগাৰে ঐ চরণ আছে।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রগাণমন্ত্র ১ইটি মাত্র ঝক্; কিন্তু ভাহার মধ্যে কোন কোন চরণ একাধিক বার পাঠ করিয়া ছইটি ঝক্কে ভিনটি মন্ত্রের মত করিয়া লওয়া হয়। যথা—ব্রহ্মণশতির উদ্ভিট প্রগাণ-

ব্রহ্মণস্পতির উদ্দিষ্ট প্রগাথ পাঠ করা যায়। দেবগণ বৃহস্পতিকে পুরোহিত পাইয়া স্বর্গ লোক জ্বয় করিয়াছিলেন এবং ইহলোকেও বিজয় লাভ করিয়াছিলেন। সেইরূপ এত-দ্বারা যজমানও বৃহস্পতিকে পুরোহিত পাইয়া স্বর্গলোক জ্বয় করে ও ইহলোকেও বিজয় লাভ করে।

প্রগাথশংসনের পূর্ব্বে স্থোত্রপাঠ হয় না কেন, তৎসম্বন্ধে প্রশ্ন—"তৌ বৈ •• ইভি"

[পূর্বে বি ন্তোত্রপাঠ না হইলেও এই ছই প্রগাথ পুনঃ পুনঃ [চরণ] গ্রহণপূর্বেক পঠিত হয়। এ বিষয়ে [ ব্রহ্ম-বাদীরা ] প্রশ্ন করেন, স্তোত্র পাঠ না হইলে কোন মন্ত্র পুনঃ পুনঃ [চরণ] গ্রহণপূর্বেক পাঠ করা কর্ত্তব্য নহে, তবে কেন স্ত্রোত্রপাঠ না হইলেও প্রগাথ ছুইটি পুনঃপুনঃ [চরণ] গ্রহণ-পূর্বেক পাঠ করা হয় ?

এই প্রশ্নের উত্তর দিবার পূর্ব্বে দ্বিতীয় প্রশ্ন—"পবমানোক্থয্...ভবতীতি"

এই যে মরুত্বতীয়, ইহাই [মাধ্যন্দিন-] প্রমানসম্বন্ধী শস্ত্র; ঐ [মাধ্যন্দিন প্রমান] স্তোত্রে ছয়টি গায়ত্রী দারা স্তোত্র

মত্রে "প্র নুনং বন্ধণ পতিঃ" ইত্যাদি ছুইটি থক্ আছে। প্রথম থকের প্রথম ও বিতীয় চরণে আট আকর, ভূতীয় চরণে বার আকর, চতুর্ব চরণে আট আকর। বিতীয় থকের প্রথম চরণে বার আকর, বিতীয় চরণে আট, ভূতীর চরণে বার ও চতুর্থে আট আকর। প্রথম থকের চারি চরণ পাঠে সর্বসমেত ছত্রিশ আকর হয়। প্রথম থকের শেষ চরণ ছুইবার ও বিতীয় থকের প্রথম ও বিতীয় চরণ একবার পাঠ করিলে ছত্রিশ আকর সম্পাদিত হয়। ইহাই বিতীয় মন্ত্র বলিয়া গণ্য হইবে। তৎপরে বিতীয় থকের বিতীয় চরণ ছুইবার ও ভূতীয় ও চতুর্থ চরণ একবার পাঠ করিলে আবার ছত্রিশ আকরে ভূতীয় মন্ত্র হইবে। এইরপে চরণের সহিত্ত চরণ গাঁথিয়া ছুইটি বক্তে তিন ব্যন্তের সমান করা বার বলিয়া উহার নাম প্রণাধ।

<sup>(</sup>২) একট থকের কোন এক চরণ একাধিক বার পাঠ করিয়া তাহাকে ছুইটি মন্ত্রে পরিণত ফলায় বাব পুন: পুন: চরণ প্রহণ । প্রগাণমন্ত্র পাঠে ঐক্সপ বিহিত হুইল।

পাঠ হয়, পরে ছয়টি বৃহতী দারা এবং ছয়টি ত্রিই প্ দারা স্তোত্র পাঠ হয়। এইরপে সেই মাধ্যন্দিন প্রমান তিন-ছন্দোবিশিষ্ট ও পঞ্চদশ-স্তোমবিশিষ্ট হয়। এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, এই তিন-ছন্দোযুক্ত ও পঞ্চদশ-স্তোমবিশিষ্ট প্রমানের অসুসরণ [হোতৃকর্তৃক মরুত্বতীয় শস্ত্রপাঠে ] কিরুপে সিদ্ধ হয়?

এই দিতীয় প্রশ্নের উত্তর—"যে এব·····অমুশস্তা ভবস্তি"

[মরুত্বতীয় শস্ত্রের অন্তর্গত ] প্রতিপদের উত্তর ভাগে যে চুইটি গায়ত্রী ও অনুচরের যে [তিনটি ] গায়ত্রী আছে, সেই [পাঁচটি ] গায়ত্রী দারাই [প্রমানস্তোত্ত্রের ছয়টি ] গায়ত্রীর অনুসরণ সিদ্ধ হয়, এবং ঐ শস্ত্রের অন্তর্গত প্রগাথদ্বয় দারা [স্তোত্তের অন্তর্গত ] বৃহতীর অনুসরণ সিদ্ধ হয়।

তৎপরে প্রথম প্রশ্নের উত্তর যথা—"তাম্ব… …অবৈতি"

সামগায়ীরা ঐ সকল বৃহতী মধ্যে রৌরব নামক ও যৌধা-জয় <sup>8</sup> নামক সামদ্বয় দ্বারা পুনঃ পুনঃ [চরণ] গ্রহণ দ্বারা স্তব করেন; সেই জন্ম পূর্বের স্তোত্রগান না হইলেও ঐ তুই প্রগাথ পুনঃ পুনঃ [চরণ] গ্রহণ দ্বারা পঠিত হয়। তাহাতেই শস্ত্র দ্বারা স্তোত্রের অনুসরণ হয়।

তৎপরে দিতীয় প্রশ্লোক্ত প্রমানস্ভোত্তের অন্তর্গত ত্রিষ্টু ত্পুলির অন্ত্রসরণ সম্বন্ধে উত্তর যথা—"যে এব…ভবস্তি"

<sup>(</sup>৩) মাধান্দিন সবনে মাধান্দিন প্রমান ন্তোত্র গানের পর মক্ষতীর শল্পাঠ বিহিত। ন্তোত্রও বেরূপ, শল্পও তদমুবারী হওরা উচিত, এই বিধান আছে (পূর্বে দেখ)। এছলে সেই বিধানের সামঞ্জক্ত কিরূপ হইবে, ঐ প্রয়ের তাহাই তাৎপর্যা। মাধ্যন্দিন প্রমান ন্তোত্তে "উচ্চা ন্তে জাতন্" ইত্যাদি ছয়টি পায়ত্রী "পূনানঃ সোম" ইত্যাদি ছয়টি বৃহতী ও "প্র জু জব" ইত্যাদি তিনটি ত্রিষ্ট পু উদ্লাজ্যণ কর্ম্বক শীত হয়।

<sup>( 8 )</sup> मबामःहिडा शश्द-२७।

[মরুত্বতীয় শস্ত্রের অন্তর্গত স্ক্রমধ্যে] যে ছুইটি ত্রিষ্টুপ্থায়া মন্ত্ররূপে ও 'যে ত্রিষ্টুপ্নিবিদ্ধানরূপে পঠিত হয়, তদ্ধারা ঐ [পবমান স্তোত্তের] ত্রিষ্টুভ্ সকলের অনুসরণ সিদ্ধ হয়।

উহা জানার প্রশংসা-"এবমু....এবং বেদ"

এইরপে যে ইহা জানে, তাহার ঐ মাধ্যন্দিন প্রবান স্তোত্ত ত্রি-ছন্দোবিশিষ্ট ও পঞ্চদশ-স্তোম-যুক্ত হইয়া [ শস্ত্র কর্ত্বক ] অনুস্ত হয়।

### সপ্তম খণ্ড

### মরুত্বতীয় শস্ত্র--ধায্যামন্ত্র

মরুত্বতীয় শস্ত্রের মধ্যে যে কয়েকটি মন্ত্র অন্ত হইতে আনিয়া প্রক্ষেপ করিতে হয়, তাহার নাম ধাযাা। এই সকল মন্ত্রের প্রশংসা "ধায়া…সংসতি"

ধায়াসকল পাঠ করা হয়। প্রজাপতি যে যে লোক কামনা করিয়াছিলেন, ধায়া দ্বারা সেই সকল লোকই ধ্য়ন (পান) করিয়াছিলেন<sup>2</sup>। সেইরূপ এই যে সকল ধায়া আছে, যে যজমান তাহা জানে, সে যে যে লোক কামনা করে, সেই সকল লোকই সে ধ্য়ন করে।

<sup>(</sup> c ) কোন স্জের মধ্যে অস্ত স্জেষ্থক্ প্রক্ষেপ করিলে ঐ প্রক্ষিপ্ত খক্কে ধাষ্যা বলে। সামিধেনী মন্ত্রের ধাষ্যা সম্বন্ধে পূর্বেদেশ। ৭পৃষ্ঠ পাদটীকা।

<sup>(</sup>७) य एएकत मध्य निवित्तत्र हांशन हत्र, छाहात्र नाम निविद्यान एक । शृथ्य त्रथं।

<sup>( &</sup>gt; ) মরুস্বতীর শল্পে ছুইটি ধাব্যা প্রক্ষিপ্ত হয়, বথা—"জ্বিদেবিতা ভগ ইব'' "ভং গোম ফ্রুস্থান্তিং"।

<sup>(</sup>२) वत्रति शिविष व्यक्तिः এই वृश्विष्ठ ऋष वीवा। नव्यतिष्णञ्च एरेण । ( नावव )

দেবগণ যেখানে যেখানে যজ্ঞের ছিদ্র জানিতে পারিয়া-ছিলেন, তাহা ধায্যা দারা অপিধান (আচ্ছাদন) করিয়াছিলেন, ইহাই ধায্যার ধায্যাত্ব।" এইরূপ যে ধায্যা আছে, যে তাহা জানে, তাহার যজ্ঞ অচ্ছিদ্র হইয়া সম্পাদিত হয়। এই যে ধায্যা, এতদ্বারা আমরা যজ্ঞের [ছিদ্র ] দীবন করিয়াছি, যেমন দূচীদ্বারা বস্ত্রের [ছিদ্র ] দীবন করা যায়। এইরূপ যে ধায্যা আছে, যে তাহা জানে, তাহার যজ্ঞের ছিদ্র এতদ্বারা দক্ষিত (অবরুদ্ধ) হয়।

এই যে ধায়াসকল, ইহারা উপসৎসমূহেরই শস্ত্র (প্রশংসা-পর)। "অগ্নিনে তা" ইত্যাদি অগ্নিদৈবত ধায়া প্রথম উপসদের শস্ত্র; "ছং সোম ক্রুভঃ" এই সোমদৈবত ধায়া দ্বিতীয় উপসদের শস্ত্র; আর "পিবন্তাপঃ" এই বিষ্ণুদৈবত ধায়া তৃতীয় উপসদের শস্ত্র । যে ইহা জানে ও যে ইহা জানিয়া ধায়া প্রাঠ করে, সে, সোম যাগ করিয়া যে যে লোক জয় করা হয়, এক একটি উপসৎ দ্বারাও সেই সেই লোক জয় করে।

ভৃতীয় ধাষ্যা সম্বন্ধে কেহ কেহ অন্ত মন্ত্ৰ বিধান করেন, তৎসম্বন্ধে বিচার যথা—"তদ্ধ…শংসেৎ"।

<sup>(</sup>৩) এছলে দখাতি আভিঃ এই ব্যুৎপত্তি ক্রমে ধাযা। শব্দ নিম্পন্ন হইল।

<sup>( 8 )</sup> সন্দৰ্যাতি আভি: এই ব্যুৎপত্তি ক্ৰমে ধায়া নিষ্পন্ন হইল।

<sup>(0) 912-181</sup> 

<sup>1</sup> SICAIC ( 0 )

<sup>( 1 ) 3168151</sup> 

<sup>(</sup>৮) পূর্বেক্স উপসৎ জিনটির দেবতা ষধাক্রমে অগ্নি, সোম ও বিষ্ণু; এই হেতু এই ধাব্যা তিনটিও সেই সেই উপসদেরই শন্ত্রস্বরূপ। পূর্বেদেখ।

এ বিষয়ে ( ভৃতীয় ধাষ্যা বিষয়ে ) কেহ কেহ বলেন "তান্ বো মহঃ" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এই মন্ত্রই পাঠ করেন, ইহা আমরা ঠিক জানি, ইহাই তাঁহারা বলেন। কিন্তু এই মত আদরণীয় নহে। যদি এই মন্ত্র পাঠ করা যায়, তাহা হইলে পর্জ্জন্য বর্ষণনিবারণে সমর্থ হইতে পারেন। সেই হেতু "পিবন্ত্যপঃ" এই [ রৃষ্টির অনুকূল] মন্ত্রই [তৃতীয় ধায্যারূপে] পাঠ করিবে। কেননা [এই মন্ত্রে ] "[ ''পিবন্তি" ] এই পদ রৃষ্টিপ্রদ ; ''মরুতঃ" এই পদ মরুৎসম্বন্ধী; ''অত্যং ন মিহে বিনয়ন্তি'' এই চরণ [বিনয়ার্থক] বিনীতশব্দযুক্ত; আর বিনীতবাচক হইলেই বিক্রান্তবাচক হয় ( অর্থাৎ বিনীত অর্থে বিক্রান্ত ); আর যাহা বিক্রান্তবাচক তাহা বিষ্ণুসম্বন্ধী<sup>?</sup>। আর "বাজিনং" এই পদে ইন্দ্রই বাজী ( বাজযুক্ত অর্থাৎ অন্নযুক্ত )। এইরূপে এই মন্ত্রে চারিটি পদ [ যথাক্রমে ] রৃষ্টিপ্রদ, মরুৎসম্বন্ধী, বিষ্ণুসম্বন্ধী ও इन्प्रमश्वी।

এই দেই [তৃতীয় ধাষ্যা] মন্ত্র তৃতীয় দবনযোগ্য'

<sup>(</sup> २ ) २।७८।>> ।

<sup>(</sup>১০) সায়ণ ভরত অর্থে ঋত্মিক্ করিয়াছেন। ভরং যজ্ঞং তম্বস্তীতি ভরতা ঋত্মিজঃ। কিন্ত ভরত অর্থে ভরতবংশীয় যজমানও ব্ঝাইতে পারে।

<sup>(</sup> ১১ ) ''পিবস্তাপো মরুতঃ সুদানবঃ" ( ১৷৬৪৷৬ ) ইত্যাদি ময়ে পশ্চাত্মক্ত প্ৰশুলি আছে, এই জন্ম ঐ মন্ত্রীয় ধাষ্যাক্সপে প্রযোজা।

এই মন্ত্রের দেবতা মরুদগ্ণ, ছন্দ জগভী।

১২) "ইদং বিষ্পৃবিচক্রমে" ইত্যাদি ময়বলে বিষ্ণৃর সহিত বিক্রমণের সম্বন্ধ ।

<sup>(</sup> ১৩ ) তৃতীয় সবনের ছন্দ জগতী।

হইয়াও মাধ্যন্দিন সবনে পঠিত হয়। সেই হেছু ভরতগণের পশু সায়ংকালে গোর্চে থাকিলেও মধ্যদিনে (মধ্যাহ্নে) [উত্তাপ নিবারণার্থ ] গোশালাতে আইসে। এই মন্ত্রের ছন্দ জগতী; পশুগণও জগতীর সম্বন্ধী; আর যজমানের আত্মা মধ্যদিন-স্বরূপ; এতদ্বারা যজমানে পশুর স্থাপনা হয়।

## অফ্টম খণ্ড

## মরুত্বতীয় শস্ত্র

তদনস্তর মরুত্বতীয় প্রগাথের বিধান—"মরুত্বতীয়ং.....অবরুদ্ধ্যৈ"

মরুত্বতীয় প্রগার্থ পাঠ করিবে। পশুগণই মরুৎ ও পশুগণই প্রগার্থ; এতদ্বারা পশুগণের রক্ষা ঘটে।

তৎপরে নিবিদ্ধানীয় স্থক্তের বিধান—"জনিষ্ঠা · · · জয়তি"

"জনিষ্ঠা উগ্রঃ সহসে তুরায়" ইত্যাদি সূক্ত পাঠ করিবে। এই সূক্ত যজমানের জন্মবাচক; এতদ্বারা যজমানকে যজ্ঞ হইতে দেবযোনির (দেবস্থানের) উদ্দেশে উৎপাদন করা হয়। এতদ্বারা যজমান [শক্রকে] সংযুক্ত করিয়া ও বিযুক্ত করিয়া জয় লাভ করে; এই জন্ম এই সূক্ত সম্পূর্ণ জয়ের হেতু হয়।

এই সূক্তের ঋষি গৌরিবীতি; শক্তির পুত্র গৌরিবীতি স্বর্গ

<sup>(</sup>১) "প্র ব ইক্রায় বৃহত্তে" (৮০০) এই মন্ত্র মর মরুত্বতীয় প্রবাধ স্বরূপে মরুত্বতীয় শক্ত্রে পঠিত হয়।

<sup>1 (&</sup>lt;-(101)-1)

লোকের অতি নিকটে গিয়াছিলেন। তিনি এই সৃক্ত দর্শন করেন ও তদ্বারা স্বর্গলোক জয় করেন। সেইরূপ যজমানও এই সৃক্তদ্বারা স্বর্গলোক জয় করে।

তৎপরে নিবিৎ সম্বন্ধে বিধান—"তস্তাৰ্দ্ধাঃ… স্বৰ্গকামণ্য'

ঐ সূক্তের অর্দ্ধাংশ পাঠ করিয়া অর্দ্ধাংশ অবশিষ্ট থাকিতে তাহার মধ্যে নিবিদের স্থাপনা হয়।

এই যে নিবিৎ, ইহা স্বর্গলোকে আরোহণের উপায়। এই যে নিবিৎ, ইহা স্বর্গলোক আক্রমণে সোপানস্বরূপ। সেই জন্ম যেন আক্রমণ করিতে করিতে (অর্থাৎ সোপানে উঠিবার পরিশ্রম হেতু শ্বাস ত্যাগ করিতে করিতে) ঐ নিবিৎ পাঠ করিবে। যে ব্যক্তি এই স্বর্গকামী যজমানের প্রিয়, সে এতদ্বারা যজমানকে [ আপনার বলিয়া ] গ্রহণ করে।

অনন্তর যে হোতা অভিচারার্থ ইচ্ছা করিবেন যে, আমি ক্ষত্র দ্বারা বৈশ্যকে বধ করিব, তিনি নিবিদ্ দ্বারা সূক্তকে তিন ভাগ করিয়া (অর্থাৎ সূক্তের আদি মধ্য অন্ত তিন স্থলে নিবিদ্ বসাইয়া) পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় আর সূক্ত বৈশ্য। ইহাতে (এইরপে সূক্তকে বিচ্ছিন্ন করাতে) ক্ষত্রিয় দ্বারাই বৈশ্যের হত্যা হয়। যিনি ইচ্ছা করিবেন যে আমি বৈশ্যদ্বারা ক্ষত্রিয়কে বধ করিব, তিনি সূক্তদ্বারা নিবিদ্কে তিন ভাগ করিয়া পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় আর সূক্ত বৈশ্য। ইহাতে বৈশ্যদ্বারা ক্ষত্রিয়ের হত্যা হয়। আর যিনি ইচ্ছা করিবেন যে, আমি এই যজমানকে প্রজা হইতে উভয়দিকে (অর্থাৎ পিতৃ-

<sup>(</sup>৩) ঐ স্তুন্তের অন্তর্গত এগারটি মন্ত্রের ছরটি পাঠ করিয়া পরে "ইন্দ্রো মরুতান" ইত্যাদি নিবিৎ পাঠ করিবে। অবশিষ্ট মন্ত্র পাঁচটি পরে পাঠা।

পিতামহাদি হইতে ও পুত্রপৌত্রাদি হইতে ) বিচ্ছিন্ন করিব, তাহা হইলে নিবিদের উভয়দিকেই (আদিতে ও অস্তে) আহাব পাঠ করিবেন। তাহাতে ইঁহাকে প্রজা হইতে উভয়দিকে বিচ্ছিন্ন করা হইবে।

অভিচারের জন্ম এইরূপ [ বিধান ], কিন্তু স্বর্গকামীর পক্ষে অন্যরূপ ( অর্থাৎ পূর্কোক্ত রূপ ) [ বিধান ] ।

স্কের শেষ ঋকের প্রশংসা যথা—"বরঃ স্থপর্ণা·····ভদাহ"

"বয়ঃ স্থপর্ণা উপসেত্রবিন্দ্রম্ প্রিয়মেধা ঋষয়ো নাধমানাঃ"
—মেধাবী ঋষিগণ স্থপর্ণ পক্ষীর মত ইন্দ্রের নিকট যাচ্ঞার্থ
উপস্থিত হইয়াছিলেন—এই অন্তিম ঋক্ দ্বারা " [ সৃক্তপাঠ ]
সমাপ্ত করিবে। [ ঐ মন্তের তৃতীয় চরণে ] "অপ ধ্বাস্তমূর্ণুহি"—[ হে ইন্দ্র ], ধ্বান্ত ( অন্ধকার ) অপসারণ কর—এই
মন্ত্রাংশপাঠকালে হোতা [ আপনাকে ] যে তমোদ্বারা আরত
মনে করিবেন, তাহা মনে মনে ধ্যান করিবেন, তাহা হইলে
সেই তমঃ তাঁহা হইতে লোপ পাইবে। "পূর্দ্ধি চক্ষুং"—
চক্ষুর পূরণ কর—এই অংশ পাঠ করিয়া পুনঃ পুনঃ চক্ষু মার্ক্তনা
করিবেন। যে ইহা জানে, সে জরা প্র্যান্ত চক্ষুমান্ হয়।
[ চতুর্থ চরণ ] "মুমুগ্ধ্যমামিধ্যেব বন্ধান্"—নিধাদ্বারা ( পাশ
দ্বারা ) বদ্ধ আমাদিগকে মোচন কর—এম্বলে নিধা অর্থে পাশ;
তদ্বারা বদ্ধ আমাদিগকে পাশ হইতে মোচন কর, ইহাই
এম্বলে বলা হইল।

<sup>( 8 )</sup> वर्षकात्रीत शाक शरक त्राक्षत्र मार्था निविषाधान विराध । छोडा शूर्ट्सरे वला इरेन्नाटक ।

<sup>( 0 ) 3 - 190 | 3 )</sup> 

#### নবম খণ্ড

#### মরুত্তীয় শস্ত্র

আথাায়িকা দারা মরুদ্বতীয় শস্ত্রান্তে পাঠ্য যাজ্যামন্ত্রের বিধান—"ইন্দ্রো বৈ
·····করোভি"।

পুরাকালে ইন্দ্র বৃত্তকে বধ করিতে ইচ্ছা করিয়া সকল দেবতাকে বলিয়াছিলেন, তোমরা আমার নিকট উপস্থিত থাক ও আমাকে অনুজ্ঞা কর। তাহাই করিব বলিয়া বৃত্ত-বধের ইচ্ছায় দেবতারা দৌড়িয়া আদিয়াছিলেন। সেই বৃত্ত বৃথিতে পারিল, আমাকেই বধ করিতে ইচ্ছা করিয়া ইহারা দৌড়িতেছে; আচ্ছা, আমি ইহাদিগকে ভয় দেখাই; সেই বলিয়া বৃত্ত তাঁহাদের অভিমুখে শ্বাস ত্যাগ করিয়াছিল। তাহার শ্বাসে বিচলিত হইয়া সকল দেবতা দৌড়িয়া পলাইয়া-ছিলেন। তখন মক্ষতেরা ইন্দ্রকে পরিত্যাগ করেন নাই; প্রত্যুত, হে ভগবন্, ইহাকে প্রহার কর, বধ কর, বীরম্ব দেখাও, এইরূপ বাক্য বলিয়া ইহার নিকট উপস্থিত ছিলেন।

ঋষি এই ঘটনা দেখিয়া "বৃত্রস্থ ত্বা শ্বস্থাদীয়মানা বিশ্বে দেবা অজহুর্ষে স্থায়ঃ। মরুদ্ভিরিন্দ্র স্থাং তে অস্তু অথেমা বিশ্বাঃ পৃতনা জয়াসি"— হে ইন্দ্র, তোমার স্থা বিশ্বদেবগণ বৃত্রের শ্বাদে কম্পিত হইয়া তোমাকে ত্যাগ করিয়াছেন; এখন মরুদ্যাণের সহিত তোমার স্থা হউক; তাহা হইলে

<sup>( &</sup>gt; ) ৮।৯৬। ৭ ঐ মন্ত্রের ঋদি মারুত অগবা তিরুচী:।

[ রত্তের ] এই সকল সেনা ভূমি জয় করিতে পারিবে—এই মন্ত্র ততুদ্দেশে বলিয়াছিলেন।

ইন্দ্র বুঝিলেন, এই মরুতেরাই আমার সচিব, ইহারাই আমার অপেক্ষা করিয়াছে, আচ্ছা, ইহাদিগকেই এই [মরুত্ব-তীয়] শস্ত্রের ভাগ দিব। এই বলিয়া তাঁহাদিগকে এই শস্ত্রের ভাগ দিয়াছিলেন। সেই অবধি এই মরুতেরা ইহাতে [ভাগী] আছেন; তৎপূর্বের [কেবল] নিষ্কেবল্য শস্ত্রে উভয়ের (ইন্দ্রের ও মরুদ্যাণের) স্থান ছিল। [সেই অবধি] [অধ্বর্যুত্র] মরুত্বতীয় [মরুদ্যাণের সম্বন্ধী] গ্রহ গ্রহণ করেন, আর [হোতা] মরুত্বতীয় প্রগাথ পাঠ করেন, মরুত্বতীয় সূক্ত পাঠ করেন এবং মরুত্বতীয় নিবিৎ স্থাপন করেন। এই সকলই মরুদ্যাণের ভাগ।

মরুত্বতীয় শস্ত্র পাঠের পর মরুত্বতীয় যাজ্যা পাঠ হয়।
তদ্ধারা দেবতাগণকে আপনার ভাগানুসারেই প্রীত করা হয়।
"যে ত্বাহিহত্যে মঘবন্ধবর্দ্ধন্ যে শান্ধরে হরিবো যে গবিষ্ঠো।
যে ত্বা নূনমনুমদন্তি বিপ্রাঃ পিবেন্দ্র সোমং সগণো মরুদ্রিঃ"'—
আহে মঘবা, আহি-হত্যায় ( রুত্রহত্যায়) যে মরুতেরা তোমাকে
বর্দ্ধন করিয়াছিল, শন্ধরবধে যাহারা তোমাকে বর্দ্ধন করিয়াছিল,
আহে হরিবান্, [ বল-কর্তৃক অপহতে ] গাভীগণের অন্বেষণে
যাহারা তোমাকে বর্দ্ধন করিয়াছিল, যে বিপ্রগণ ( বিপ্ররূপী
মরুদ্ধাণ) তোমাকে সর্ব্বদা [ স্তবদ্ধারা ] হর্ষিত করে, তুমি সেই
মরুদ্ধাণ সহিত সোম পান কর—এই যাজ্যা মন্ত্র দ্বারা, যেখানে
যেখানে ইন্দ্র এই মরুদ্ধাণের সহিত বিজয় লাভ করিয়াছিলেন,

<sup>(</sup>৩) ৩।৫৭।৪ এই মন্ত্রটি মক্ত্বতীয় পদ্রান্তে পাঠ্য বাজ্যা।

ও যেখানে যেখানে বীর্য্য দেখাইয়াছিলেন, তাহা সম্যক্রপে জানাইয়া ইন্দ্রের সহিত এই মরুদ্রগণকে সোমপানভাগী করাহয়।

#### দশ্ম খণ্ড

#### নিকেবল্য শস্ত্ৰ

निहरूवना-भंक विषया वाशामिका-"हत्सा दि......केकरेखन"

পুরাকালে ইন্দ্র র্ত্রকে বধ করিয়া ও সকল বিষয়ে জয় লাভ করিয়া প্রজাপতিকে বলিয়াছিলেন, তুমি [ এখন ] যাহা আছ, আমিও তাহাই হইব, আমিও মহান্ হইব। সেই প্রজাপতি [ তাঁহাকে ] বলিলেন, তাহা হইলে "কোহহম্"— আমি কে হইব ? ইন্দ্র বলিলেন, তুমি যাহা বলিলে, তাহাই হইবে। সেই অবধি প্রজাপতির নাম "ক" হইল। প্রজাপতির নাম ক। এবং ইন্দ্র যে মহান্ হইয়াছিলেন, তাহাই মহেন্দ্রের মহেন্দ্রের

ভিনি মহান্ হইয়া দেবতাদিগকে বলিলেন, তোমরা আমার জন্ম পূজার নির্দেশ কর। যে বড় হয়, যে শ্রেষ্ঠতা লাভ করে, সে মহান্ হয়, সে এখনও ঐরপ ইচ্ছা করে। দেবগণ ভাঁহাকে বলিলেন, তোমার যাহা [ নির্দেউ ] হইবে, তাহা ভূমি নিজেই বল। তিনি বলিলেন, ঐ মাহেন্দ্র গ্রহ, আর স্বন-

<sup>( &</sup>gt; ) প্রজাপতির নাম ক। পূর্বেদেশ। স্রুত্যস্তরে—ক ইদং কন্মা অদাদিত্যাহ প্রজাপতি-বৈ কঃ প্রজাপতর এব তদদাতি।

<sup>(</sup>২) ইন্দ্রের মহেন্দ্রংখর কারণ শ্রুতান্তরে যথা—"ইন্দ্রো বৃত্তমছন্ তং দেবা ভক্তবন্ মহান্ বা আরমভূষ্ যো মৃত্তমবর্ধাৎ ইতি তন্মহেন্দ্রন্ত সহেন্দ্রগদ্ধ।

মধ্যে মাধ্যন্দিন সবন, শস্ত্রমধ্যে নিক্ষেবল্য, ছন্দোমধ্যে বিউ পুন, সামের মধ্যে পৃষ্ঠ। তথন দেবগণ তাঁহার জন্ম সেই সকলই উপহার নির্দ্দিষ্ট করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, তাহার জন্মও উপহার নির্দ্দিষ্ট হয়।

সেই ইন্দ্রকে দেবগণ বলিলেন, তুমি সকলই [নিজের জন্ম] বলিলে, আমাদেরও কিন্তু ইহাতে [ভাগ] রহুক। তিনি বলিলেন, না, তোমাদের [ভাগ] কিরূপে থাকিবে ! দেবগণ তাঁহাকে [আবার] বলিলেন, অহে মঘবা, আমাদেরও [ভাগ] রহুক। তখন ইন্দ্র তাঁহাদের প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিলেন।

## একাদশ খণ্ড নিকেবল্য শস্ত্র

শাখারিকারে নিক্ষেবণ্য শস্ত্রের যাজ্যাবিধান যথা—"তে দেবা…জত্রাকুর্মন্"
সেই দেবগণ বলিলেন, ঐ যে ইন্দ্রের প্রেয়সী বাবাতা'
পত্নী, তাঁহার নাম প্রাসহা, তাঁহার নিকটেই আমাদের ইচ্ছা
জানাই। তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা তাঁহার নিকট
ইচ্ছা জানাইলেন। তিনি ইহাঁদিগকে বলিলেন, [কল্য] প্রাতঃকালে তোমাদিগকে প্রত্যুক্তর দিব। কেননা, স্ত্রী পতির নিকট

<sup>(</sup>৩) মাধ্যন্দিন স্বনে প্রমান ন্ডোত্র গানের পর রথন্দরাদি যে চারিট ন্ডোত্রগীত হয়, উহারাই পৃষ্ঠন্ডোত্র।

<sup>( &</sup>gt; ) রাজাদিগের ডিন এশ্রণীর পদ্মী থাকিও। উত্তমজাতীয়া পদ্ধীয় মাধ্য ছহিবী, জ্পান্ত্রাজী-যার নাম বারাতা, অধ্যক্রাতীয়ার নাম পরিবৃত্তি।

জানিতে ইচ্ছা করে এবং রাত্রিকালেই পতির নিকট জানিতে ইচ্ছা করে। দেবগণ [ পরদিন ] প্রাতঃকালে ভাঁহার নিকট গিয়াছিলেন। তিনি প্রভ্যুত্তরে এই মন্ত্র বলিলেন;—

"যদাবান পুরুতমং পুরাষাড়া বৃত্তহেন্দ্রো নামান্যপ্রাঃ। আচেতি প্রাদহস্পতিস্তবিশ্বান্ যদীমুশ্মসি কর্ত্তবে করত্তং" —পুরাষাট্ (পুরাতন পুরুষমধ্যে সহিষ্ণু) বৃত্তবাতী ইন্দ্র পুরুতম (প্রভূত) বস্তু পাইয়াছিলেন ও নামে [চারিদিক্] পূর্ণ করিয়াছিলেন; সেই প্রাদহস্পতি (প্রবলগণের পতি) ও তুবিশ্বান্ (বহুধনবান্) ইন্দ্র দেবগণের অভীষ্ট জানিয়াছিলেন; আমরা যাহা করিতে চাহি, তাহা ইন্দ্র করিয়াছেন। এই মন্ত্রে ইন্দ্রই প্রাদহস্পতি ও তুবিশ্বান্; [শেষ চরণে] যাহা আমরা করিতে চাহি, তাহাই তিনি করিবেন, ইহাই বাবাতা দেবগণকে বলিয়াছিলেন।

সেই দেবগণ বলিলেন, আমাদের [হিতকারিণী] এই প্রাসহ। এই শস্ত্রে কিছুই পান নাই; এখন ইহাতে ইহার [ভাগ ] রহুক। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা এই [নিচ্চেবল্য ] শস্ত্রে সেই বাবাতারও ভাগ বিধান করিয়াছিলেন। সেই জন্ম "যদ্বা-বান পুরুতমং পুরাষাট্" ইত্যাদি মস্ত্র এই শস্ত্রে পঠিত হয়।

এই যে প্রাসহা নামে ইন্দ্রের প্রেয়দী বাবাতা পত্নী, ইনিই সেনা, এবং ক-নামক প্রজাপতি ইহার (ইন্দ্রপত্নীর) শশুর।

<sup>(</sup> ২ ) ১০।৭৪।৬ এই মন্বটি নিকেবল্য শস্ত্রে ধায্যামন্ত্ররূপে প্রক্রিপ্ত হইয়া থাকে।

<sup>(</sup>७) माथास्टरत "हेन्सानी देव प्रमात्रा प्रवर्ण"।

<sup>🕻 🤋 )</sup> প্রস্কাপতি ইন্দ্রের জন্মদাতা, যথা শ্রুতান্তরে "প্রস্কাপতিরিক্তমস্ক্রতামুক্তাবরং দেবানান্ 🗗

যে [ যুদ্ধার্থী ] ব্যক্তি ইচ্ছা করে, আমার সেনা জয়লাভ করুক, সে ঐ সেনার অর্দ্ধভাগ অতিক্রম করিয়া [ ভূমিতে ] দাঁড়াইয়া একগাছি তৃণ উভয়দিকে ( গোঁড়ায় ও আগায় ) ছিঁড়িয়া অহ্য ( শক্রপক্ষীয় ) সেনার অভিমুখে "প্রাসহে কস্থা পশ্যতি"—অয়ি প্রাসহে, [ তোমার শশুর ] ক (প্রজাপতি ) তোমাকে দেখিতেছেন—এই মন্ত্রে নিক্ষেপ করিবেন। পুত্রবধূ যেমন শশুরকে লজ্জা করিয়া নিলীন ( লুকায়িত ) হয়, সেইরূপ যেন্থলে ইহা জানিয়া একগাছি তৃণকে উভয়দিকে ছিঁড়িয়া "প্রাসহে কস্থা পশ্যতি" এই মন্ত্রে অহ্য সেনার অভিমুখে নিক্ষেপ করা হয়, সেন্থলে সেই সেনাও ভঙ্গ দিয়া নিলীন হয়।

ইন্দ্র [তখন] সেই দেবগণকে বলিয়াছিলেন, তোমাদেরও এই শস্ত্রে ভাগ হউক। সেই দেবগণ বলিলেন, তেত্রিশ-অক্ষর-যুক্ত যে বিরাট, তাহাই নিক্ষেবল্যের যাজ্যা হউক।

দেবতা তেত্রিশ জন,—অফ বস্থ, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশআদিত্য, প্রজাপতি ও বষট্কার। এতদ্বারা দেবতাগণকে
অক্ষরের ভাগী করা হয়। দেবতারা (তেত্রিশ জনে) এক
একটি অক্ষর অনুসারে [সোম]পান করেন। দেবপাত্রদ্বারাই এতদ্বারা দেবতাদের তৃপ্তি হয়।

হোতা যে যজমানের সম্বন্ধে ইচ্ছা করিবেন, এ ব্যক্তি আশ্রয়হীন হউক, তাহার পক্ষে বিরাট্ ছাড়িয়া গায়ত্রী বা ত্রিষ্টুপ্ বা অন্য ছন্দে যাজ্যামন্ত্র করিবেন ও [পরে ] বষট্কার করিবেন। এতদ্বারা তাহাকে আশ্রয়হীন করা হইবে। যাহার সম্বন্ধে ইচ্ছা করিবেন, এ ব্যক্তি আশ্রয়যুক্ত হউক,

<sup>(</sup> ৫ ) "পিবা সোমমিক্র" ইত্যাদি বিরাট্ ছন্দের মন্ত্র নিজেবল্যশন্তের যাজ্যা। নিমে দেও।

তাহার পক্ষে "পিবা সোমমিন্দ্র মন্দতু ত্বা" ইত্যাদি বিরাট্ দ্বারা যাজ্যামন্ত্র করিবেন। এতদ্বারা তাহাকে আশ্রয়-বুক্ত করা হইবে।

### घामन थरा

### নিকেবল্য শস্ত্র

নিক্ষেবল্য শস্ত্রের সহিত তৎপূর্ব্বে গীত সামের সম্বন্ধ বিচার—"ঋক্ চ . এবং বেদ"

অত্যে ঋক্ ও সাম এতছভয় [পৃথক্] ছিল। [সাম এই নামমধ্যে] "সা" এই নামে ঋক্ ছিল আর "শুম" এই নামে সাম ছিল। সেই ঋক্ সামের নিকট গিয়া বলিল, আমরা প্রজোৎপত্তির জন্ম মিথুন (সংযুক্ত) হইব। তাহাতে সাম বলিল, না, আমার মহিমা তোমার অপেক্ষা অধিক। তখন সেই ঋক্ ছুইটি হইয়া [আবার] তাহাকে বলিল। তখন সেই ঋক্ তিনটি হইয়া [আবার] তাহাকে বলিল। তখন সেই ঋক্ তিনটি হইয়া [আবার] তাহাকে বলিল। তখন সেই তিনটির সহিত সাম সংযুক্ত হইল। যেহেছু তিনটি ঋকের সহিত সাম সংযুক্ত হইল। যেহেছু তিনটি (তিন-ঋক্যুক্ত) মন্ত্র ভারা [উল্গাতারা] শুব করেন, তিনটি ভারা উল্গাতার কার্য্য করেন, এবং একটি সাম তিনটি ঋকের সহিত ভুল্য

<sup>( . ) 4124131</sup> 

<sup>( &</sup>gt; ) এ হলে নিদেবল্য শক্ত্রে গের রথগ্তর সামের উল্লেখ হইতেছে। ত্রইটি ঋকৃকে তিন্টিতে পায়িকত করিয়া এই সাম গঠিত হয়। (সামসংহিতা ২০০-০০১)

হয়। সেই জন্ম এক পুরুষের বহু পদ্ধী হইয়া থাকে, কিন্তু এক স্ত্রীর বহু পতি এক সঙ্গে হয় না। যে হেডু সা এবং অম উভয়ে সংযুক্ত হইয়াছিল, ভাহাতেই সাম হইয়াছিল। ইহাই সামের সামত্ব। যে ইহা জানে, সে "সামন্" (সর্বত্র সমান বা সমদৃষ্টি) হয়। যে বড় হয়, যে শ্রেষ্ঠতা লাভ করে, সেই সামন্ হয়; নভুবা "অসামন্য" ( অসমদৃষ্টি বা পক্ষপাতী) বলিয়া নিশ্দিত হয়।

সেই [শস্ত্রের ] পাঁচটি অঙ্গ ও [সামের ] পাঁচটি অঙ্গ পৃথক্ ভাবে কল্লিত হয়; যথা [১] [শস্ত্রাঙ্গ ] আহাব ও [সামাঙ্গ ] হিন্ধার; [২] [সামাঙ্গ ] প্রস্তাব ও [শস্ত্রাঙ্গ ] প্রথম ঋক্; [৩] [সামাঙ্গ ] উদ্গীথ ও [শস্ত্রাঙ্গ ] মধ্যম ঋক্; [৪] [সামাঙ্গ ] প্রতিহার ও [শস্ত্রাঙ্গ ] অন্তিম ঋক্; [৫] সামাঙ্গ ] নিধন ও [শস্ত্রাঙ্গ ] বষট্কার ।

এই [ শস্ত্রাঙ্গ ] পাঁচটি ও [ সামাঙ্গ ] পাঁচটি পৃথক্ পৃথক্ ভাবে যে কল্লিত হয়, সেই জন্ম যজ্ঞকে পাঙ্কু ( পঞ্চ-সংখ্যান্বিত) বলে ও পশুগণকেও পাঙ্কু ( মন্তক ও চারি পা, এই পঞ্চাঙ্গযুক্ত ) বলে।

যে হেতু এই [পাঁচ] শস্ত্র ও [পাঁচ] সাম একযোগে দশিনী (দশাক্ষরযুক্ত) বিরাটের সমান হয়, সেই জন্ম যজ্ঞকে দশিনী বিরাটে প্রতিষ্ঠিত বলা হয়।

<sup>(</sup>২) নিকেবল্য শত্রে আহাবান্তে তিনটি থকে যাজ্যা গঠিত হয়। যাজ্যান্তে বৰট্কার হয়। গুরু ক্ষের নাম তোক্তিত ক্রুচ। শত্রের এই পাচটি অফ। তদক্ষারে শক্ত সহকারে গেয় সামেরও পাঁচটি অফ। প্রথমাজ হিজার অর্থাৎ 'হিন্" এই শব্দ উচ্চারণ। ছিতীয় অফ প্রভাব, এই অংশ প্রভাব। তৃত্বি অফ উদ্দীধ উদ্দাতা গান করেন। চতুর্ব অফ প্রতিহার, ইহা প্রতিহর্ত্তা গান করেন। প্রকর্ম অফ নিধন; ইহা তিন জনে মিনিরা গান করেন।

[নিক্ষেবল্য শস্ত্রের আরস্তে পাঠ্য] স্তোত্রিয় ঋক্ তিনটি আত্মার (আপনার) স্বরূপ; অনুরূপ নামক তৎপরবর্তী ঋক্ তিনটি প্রজাস্বরূপ; [শস্ত্রে প্রক্ষিপ্ত] ধায্যামন্ত্র পত্নীস্বরূপ; প্রগাথ পশুস্বরূপ; আর সূক্ত গৃহস্বরূপ।

যে ইহা জানে, সে ইহলোকে ও পরলোকে প্রজা সহিত ও পশু সহিত গৃহমধ্যে বাস করে।

## ত্রয়োদশ খণ্ড নিকেবল্য শস্ত্র

নিক্ষেবল্য শস্ত্রের বিভিন্ন ভাগের বিধান যথা—"স্তোত্তিয়"।

স্থোত্রিয় [ ঋক্ত্রয় ] পাঠ করিবে।' স্তোত্তিয়ই আত্মা।
মধ্যম ( উচ্চও নহে, নীচও নহে এইরূপ ) স্বরে পাঠ করিবে;
তদ্ধারা আত্মারই সংস্কার হয়।

[পরে] অনুরূপ [তয়ামক তিনটি ঋক্] পাঠ করিবে। প্রজাই (পুত্রই) [আত্মার] অনুরূপ। সেই অনুরূপ [ঋক্ত্রয়] উচ্চ স্বরে পাঠ করিবে; তাহাতে প্রজাকে আত্মা অপে-ক্ষাপ্ত উৎকৃষ্ট করা হয়।

তৎপরে ধায়্যা পাঠ করিবে।<sup>°</sup> ধায়্যাই পত্নী। সেই

<sup>(</sup>১) "অভিতা শ্র নোমুসঃ" ইত্যাদি ছুইটি মন্ত্র নিকেবল্যের প্রগাথ। উহাকেই তিন ভাগ করিয়া তিনটি থকের স্বরূপ করা হয়। উহার নাম স্তোত্রিয়।

<sup>(</sup>২) "অভিদা পূর্ব পীতর ইক্রন্তোমেভিরারবং" ইতাদি ছই মন্ত্রের (৮)৩)৭-৮) প্রগাণ ত্তোত্রিরের পর পাঠ্য, উহাও ত্তোত্রিরের অমুরূপ; কেন না উভয়ই প্রগাণই "অভিদ!" পদে আরক। এই লক্ত উহাদের নাম অমুরূপ।

<sup>(</sup>७) वदावान शूक्कार श्रावि ३ । १८१७ अहे मज निष्क्वत्नात्र शासा। श्रावि एप।

ধায্যা নীচ স্বরে পাঠ করিবে। যেন্থলে ইহা জানিয়া নীচ স্বরে ধায্যা পাঠ করা হয়, সেই গৃহে পত্নী অপ্রতিবাদিনী (অমুকূলবাদিনী) হইয়া থাকে।

প্রগাথ পাঠ করিবে। উহা [ অনুদাতাদি চতুর্বিধ ] স্বরযুক্ত বাক্যে পাঠ করিবে। পশুগণই স্বর, পশুগণই প্রগাথ; ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে।

"ইন্দ্রন্থ সু বীর্যাণি প্রবোচম্" ইত্যাদি " [ নিবিদ্ধানীয় ]
দূক্ত পাঠ করিবে। হিরণ্যস্তৃপদৃষ্ট এই নিচ্চেবল্য দৃক্ত
ইন্দ্রের প্রিয়। এই দৃক্ত দ্বারা অঙ্গিরার পুত্র হিরণ্যস্তৃপ
ইন্দ্রের প্রিয় ধামের নিকট গিয়াছিলেন ও পরম লোক
জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্রের প্রিয় ধামের
নিকট যায় ও পরম লোক জয় করে। গৃহই প্রতিষ্ঠাস্বরূপ;
দূক্তও তাদৃশ। প্রতিষ্ঠিততম ( সর্বাদোষবর্জ্জিত ) স্বরে উহা
পাঠ করিবে। সেইজন্য যদিও পশুগণকে দূরদেশেই পাওয়া
যায়, তথাপি তাহাদিগকে গৃহে আনিতেই লোকে ইচ্ছা করে।
কেননা, গৃহই পশুগণের প্রতিষ্ঠা ( অবস্থানভূমি )।

<sup>(</sup> ৪ ) "পিবা প্রবস্থ রসিনঃ" ইত্যাদি প্রগার্থ মন্ত্র।

<sup>(</sup> e ) নিক্ষেবলা শত্রে নিবিদ্ধানীয় স্কু প্রথম মন্তলের ছাত্রিংশক্তম স্কুল। ৄউহার মধ্যে ১৫টি অকু আছে। ইহার অধি হিরণান্ত গুলালিরস।

# ত্ৰয়োদশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

### সোমাহরণ-আখ্যায়িকা

ছতীয় সবন বিধানের পূর্ব্দে গায়ত্রী কর্তৃক সোমাছরণ উপাখ্যান যথা— "সোমো বৈ.....আহরৎ"।

পুরাকালে রাজা সোম ঐ [ স্বর্গ ] লোকে ছিলেন। দেবগণ ও ঋষিগণ তাঁহার বিষয়ে চিন্তা করিলেন, এই রাজা সোম কিরপে ওখান হইতে আসিবেন। তাঁহারা বলিলেন, অহে ছন্দসকল, তোমরা এই রাজা সোমকে আমাদের নিকট আহরণ কর। তাহাই করিব বলিয়া সেই ছন্দেরা স্থপর্ণ (পক্ষী) হইয়া উপরে উথিত হইল। তাহারা যে স্থপর্ণ হইয়া উপরে উঠিয়াছিল, সেই জন্ম আখ্যানবিদেরা এই আখ্যানকে সৌপর্ণ আখ্যান বলিয়া থাকেন।

ছন্দেরা সেই রাজা সোমকে আনিবার জন্য চলিয়াছিল।
সেকালে ছন্দেরা চারি চারি অক্ষরযুক্ত ছিল। [তদ্মধ্যে]
চতুরক্ষরা জগতী প্রথমে উর্দ্ধে উঠিলেন। তিনি উঠিয়া অর্দ্ধ পথ
গিয়া প্রান্ত হইলেন। তথন তিনি তিন অক্ষর পরিত্যাগ করিয়া
একাক্ষরা হইয়া দীকাকে ও তপস্থাকে আহরণ করিয়া
পুনরায় নামিয়া আদিলেন। সেই হেডু, যাহার পশু আছে,
সেই ব্যক্তিই দীকা লাভ করিয়াছে ও তপস্থা লাভ করিয়াছে।

কেননা পশুগণ জগতী-সম্বন্ধী এবং জগতীই তাহাদিগকে আনিয়াছিলেন।

অনন্তর ত্রিষ্টুপ্উপরে উঠিলেন। তিনিও উঠিয়া অদ্ধ পথ গিয়া প্রান্ত হইলেন। তথন তিনি এক অক্ষর পরিত্যাগ করিয়া ত্রাক্ষরা হইয়া দক্ষিণা আহরণ করিয়া পুনরায় নীচে নামিলেন। ত্রিষ্টুভ্ দারা দক্ষিণা আনীত হইয়াছিল, সেই-জন্ম [ ঋত্বিকেরাও ] মাধ্যন্দিন স্বনে ত্রিষ্টুভের স্থানেই [ যজ্মান্দত্ত ] দক্ষিণা আনয়ন করেন।

# দ্বিতীয় খণ্ড সোমাহরণ আখ্যায়িকা

গায়ত্রীর উপাখ্যান—"তে দেবা……ইষুরভবং"

সেই দেবগণ গায়ত্রীকে বলিলেন, তুমি আমাদের নিকট ঐ সোমকে আনয়ন কর। গায়ত্রী বলিলেন, তাহাই করিব, তবে তোমরা আমাকে সকল স্বস্তায়ন দারা অনুমন্ত্রিত কর। [দেবগণ,] তাহাই হউক, ইহা বলিলে তিনি উর্দ্ধে উঠিলেন। দেবগণ তাঁহাকে "প্র" শব্দ ও "আ" শব্দ [ এই হুই মন্ত্রে] সকল স্বস্তায়ন দারা অনুমন্ত্রণ করিলেন। এই যে "প্র" শব্দ ও "আ" শব্দ, ইহাই সকল স্বস্তায়ন। সেইজন্ম যে ব্যক্তি প্রিয় হয়, তাহাকে "প্র" এবং "আ" এই মন্ত্রে অনুমন্ত্রণ

<sup>( &</sup>gt; ) শ্রুতাস্তরে —সা পশুভিশ্চ দীক্ষয়া চ আগচ্ছৎ তত্মাৎ জগতী ছন্দসাং পশব্যতমা তত্মাত্মন্তমা তত্মাৎ পশুমস্তং দীক্ষোপনমতি।

করিবে; তাহা হইলে সে স্বস্তিতেই গমন করিবে ও স্বস্তিতেই আগমন করিবে।

সেই গায়ত্রী উঠিয়া সোমরক্ষকগণকে ভয় দেখাইয়া পদ্বয় বারা ও মুখ বারা রাজা সোমকে দৃঢ়ভাবে গ্রহণ করি-লেন এবং অন্য দুই ছন্দ (জগতী ও ত্রিষ্টুপ্) যে কয়টি অক্ষর ত্যাগ করিয়া আসিয়াছিলেন, তাহাদিগকেও দৃঢ়ভাবে গ্রহণ করিলেন।

[ তথন ] কৃশানু নামক সোমরক্ষক' গায়ত্রীর পশ্চাৎ
[ বাণ ] মোচন করিয়া তাঁহার বামপদের নথ ছিঁ ড়িয়া দিলেন।
সেই নথ শল্যক (শজারু) হইল। সেইজন্য সেই শল্যক
নথের মত [তীক্ষরোমযুক্ত]। সেথানে যে মেদের অবণ হইয়াছিল, তাহাই [ ছাগাদি যজ্জিয় পশুর ] বশা হইল ও সেই
জন্মই তাহা হব্যস্বরূপ হইল। [ কৃশানুনিক্ষিপ্ত বাণের ]
যে অনীক' ছিল, তাহা নিদ'ংশী (দংশনাসমর্থ দর্প) হইল;
তাহার বেগ হইতে স্বজ ( দিশিরা দর্প) হইল; [সেই বাণের]
যে পত্র ছিল, তাহা মন্থাবল হইল; যে স্নায়ু ছিল, তাহা
গণ্ডুপদ' হইল; যে তেজন' ছিল, তাহা অন্ধ দর্প হইল। এইরূপে সেই [ বাণ ] সেই সেই [ জন্ধু ] হইল।

<sup>(</sup> ১ ) সোমরক্ষক গন্ধবিগণের মধ্যে কুশামু সপ্তম ( সায়ণ )।

<sup>(</sup> ২ ) অনীক—বাণের লোহনির্দ্মিত শল্যভাগ।

<sup>(</sup> ৩ ) বৃক্ষশাখায় অধোমধে লম্বনশীল জীববিশেষ।

<sup>( 8 )</sup> সর্পাকৃতি জীববিশেষ ( সায়ণ. )।

<sup>(</sup> a ) বাণের কাঠভাগ।

# তৃতীয় খণ্ড সবনোৎপত্তি

গায়ত্তীর উপাধ্যানে স্বনোংপত্তি যথা—"সা যদ্ .....এবং বেদ"

সেই গায়ত্রী দক্ষিণ পদ দারা [সোমের ] যতটুকু গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাই প্রাতঃসবন হইল। গায়ত্রী তাহাকে নিজের আশ্রয় করিলেন। সেই জন্ম প্রাতঃসবনকেই সকল সবনের মধ্যে সমৃদ্ধতম মনে করা হয়। যে ইহা জানে, সে [সবনের] অগ্রন্থিত ও মুখ্য হইয়া শ্রেষ্ঠতা লাভ করে।

গায়ত্রী বামপদ দারা যতচুকু গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাই
মাধ্যন্দিন দবন হইল। তাহা [গায়ত্রীর বাম পদ হইতে]
শ্বলিত হইয়াছিল। শ্বলিত হইয়া তাহা পূর্ববর্ত্তী [প্রাতঃ-]
দবনের অনুগমন করিতে পারে নাই। দেই দেবগণ বিচারপূর্ববিক দেই [মাধ্যন্দিন] দবনে ছন্দের মধ্যে ত্রিফুভ্কে ও
দেবতার মধ্যে ইন্দ্রকে শ্বাপিত করিয়াছিলেন। তখন উহা
পূর্ববর্ত্তী দবনের দহিত দমানবীর্য্য হইল। যে ইহা জানে,
দে দমানবীর্য় ও দমানজাতি ঐ উভয় দবন দ্বারা দমৃদ্ধ হয়।

আর গায়ত্রী মুখনারা যতটুকু গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাই ছতীয় দবন হইল। নীচে নামিবার দময় গায়ত্রী তাহার রদ পান করিয়াছিলেন। এইরূপে শীতরদ হইয়া উহা পূর্ববর্ত্ত্তী দবনন্বয়ের অনুগমন করিতে পারে নাই। তখন দেই দেবগণ বিচারপূর্বক পশুমধ্যে [তাহার প্রতীকারের উপায়] দেখিতে পাইলেন। দেইছেতু এই যে ক্ষীর দেবন করা হয় ও আজ্য-

দ্বারা ও পশুদ্বারা' (পশুর হৃদয়াদি অঙ্গন্বারা) হোম করা হয়, ইহাতেই সেই তৃতীয় সবন পূর্ববর্তী সবনদ্বয়ের সমানবীয়্য হইয়া থাকে। যে ইহা জানে, সে সমানবীয়্য ও সমানজাতি সকল সবন দ্বারাই সমৃদ্ধ হয়।

## চতুর্থ খণ্ড

#### ছন্দোগণের অক্ষরলাভ

প্রথম থণ্ডে বলা হইরাছে, দকল ছন্দেরই আগে চারি চারি জক্ষর ছিল, তন্মধ্যে ত্রিষ্ট্রপূ একটি অক্ষর ও জগতী তিনটি অক্ষর দোম আনিতে গিয়া প্রাস্ত হইরা হারাইরা কেলিয়াছিলেন। অথচ এখন দেখা যায়, গায়ত্রীর আট অক্ষর, ত্রিষ্ট্রভের এগার অক্ষর, জগতীর বার অক্ষর। এই বিরোধের পরিহারার্থ গায়ত্রীর উপাথাানের অবশিষ্ট ভাগ যথা—"তে বৈ……অভবৎ"

দেই অপর ছুইটি ছন্দ ( ত্রিষ্টুপ্ ও জগতী ) গায়ত্রীর
নিকট আসিয়া বলিলেন, তুমি [ যে চারিটি অক্ষর সোমাহরণকালে ] পাইয়াছ, তাহা আমাদের; সেই অক্ষরকয়টি আমাদের নিকট ফিরিয়া আহ্রক। গায়ত্রী বলিলেন, না, আমরা
যে যাহা পাইয়াছি, তাহার তাহাই থাকুক। তথন তাঁহারা
দেবগণের নিকট প্রশ্ন উপস্থিত করিলেন। সেই দেবগণও
বলিলেন, তোমাদের যে যাহা পাইয়াছ, তাহার তাহাই
খাকুক। সেই হেতু এ কালেও কেহ কিছু পাইলে বলা হয়,

<sup>(</sup>১) ক্ষীর এবং আদ্যা উভয়ই পশু হইতে উৎপন্ন হয়। তৃতীয় সবলে ঐ সকলের ও পাংকের ব্যবহার হন্দয়াতে তৃতীয় সবলের সোম গায়ত্তী কর্তৃক পীতরস হইয়াও তেজােহীন চউত্তে পারিল মা।

যে যাহা পাইয়াছে, তাহা তাহার। তখন গায়ত্রীর আট অক্ষর, ত্রিষ্ট্রভের তিন অক্ষর ও জগতীর একঅক্ষর হইল।

সেই অফাক্ষরা গায়ত্রী প্রাতঃসবন নির্বাহ করিয়াছিলেন।
কিন্তু ত্রাক্ষরা ত্রিফুপ্ মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করিতে পারেন
নাই। গায়ত্রী তাঁহাকে বলিলেন, আমি আসিতেছি, এখানে
(মাধ্যন্দিন সবনে) আমারও স্থান হউক। ত্রিফুপ্ বলিলেন,
তাহাই হইবে, তবে তুমি সেই [তিন-অক্ষর-বিশিষ্ট] আমাকে
[তোমার] আট অক্ষর দ্বারা যুক্ত কর। গায়ত্রী তাহাই
হউক বলিয়া তাঁহাকে [আট অক্ষরে] যুক্ত করিলেন।
তখন মাধ্যন্দিন সবনে মরুত্বতীয় শস্ত্রের যে তুই উত্তরবর্তী
প্রতিপৎ আর যে অনুচর আছে, তাহা গায়ত্রীকে দেওয়া
হইল। ত্রিফুপ্ত একাদশাক্ষরা হইয়া মাধ্যন্দিন সবন
নির্বাহ করিলেন।

জগতী একাক্ষরা হইয়া তৃতীয় সবন নির্বাহ করিতে পারিলেন না। গায়ত্রী তাঁহাকে বলিলেন, আমি আসিতেছি, ইহাতে (তৃতীয় সবনে) আমার স্থান হউক। জগতী বলি-লেন, তাহাই হউক, তবে সেই [ একাক্ষরবিশিষ্ট ] আমাকে একাদশ অক্ষর দ্বারা যুক্ত কর। গায়ত্রী তাহাই হউক বলিয়া

<sup>( &</sup>gt; ) গায়ত্রীর চারি অক্ষর আগেই ছিল ; ত্রিষ্টুভের একটি ও জগতীর তিনটি কুড়াইয়া পাইয়া ভাহার আট অক্ষর হইল।

<sup>(</sup>২) মরুজতীয় শস্ত্রের আরক্তে "আ তা রখং যথোতদে" ইত্যাদি তিনটি ধক্ প্রতিপৎ, তন্মধ্যে উদ্ভরবর্ত্ত্রী, অর্থাৎ প্রথমটির পরবর্ত্ত্রী মন্ত্রমন্ত্র সায়ত্রী ছন্দের। আর "ইদং বদো স্ক্রমন্ত্র" ইত্যাদি তিনটি ধক্ মরুজতীয় শস্ত্রের অসুচর; ঐ তিনটির গায়ত্রী ছন্দ। এইরূপে মাধ্যন্দিন স্বনে মরুজতীয় শস্ত্রে গায়ত্রীর স্থান হইলে। ত্রিষ্টু ভূও গায়ত্রীর অসুগ্রহে একাদশাক্ষরা হইলেন। ১২ অধ্যায় ৪ বও দেব।

ভাঁছাকে ভদ্দারা যুক্ত করিলেন। তৃতীয় সবনে বৈশ্বদেব শস্ত্রের যে তুই উত্তরবর্তী প্রতিপৎ আর যে অসুচর আছে, তাহা গায়ত্রীকে দেওয়া হইল। জগতীও দ্বাদশাক্ষরা হইয়া তৃতীয় সবন নির্ব্বাহ করিলেন।

দেই অবধি গায়ত্রী অফীক্ষরা, ত্রিফুপ্ একাদশাক্ষরা ও জগতী দাদশাক্ষরা হইয়াছেন। যে ইহা জানে, সে সমান-বীর্য্য ও সমানজাতি সকল ছন্দ দারা সমৃদ্ধ হয়।

গায়ত্রী যে এক হইয়া ত্রিবিধ হইয়াছিলেন, সেইজন্ম বলা হয়, ইনি যে এক হইয়া ত্রিবিধ হইয়াছিলেন, যে এই কথা জানে, তাহাকে [ধনাদি] দান কর্ত্তব্য।

# পঞ্চম খণ্ড তৃতীয় সবন

তৃতীয় সবনে আদিভ্যগ্রহের বিধান—"তে দেবা.. ...সংস্থাপরানীভি"

সেই দেবগণ আদিত্যগণকে বলিয়াছিলেন, তোমাদের সহিত আমরা এই [ তৃতীয় ] সবন নির্বাহ করিব। [ তাঁহারা বলিলেন ] তাহাই হউক। সেইহেতু আদিত্য গ্রহে তৃতীয় সবনের আরম্ভ হয়, ও তাহাতে [ সকল গ্রহের ] পূর্বের আদিত্য গ্রহ বিহিত হয়।

"আদিত্যাসো অদিতির্মাদয়স্তাম্"—আদিত্যগণ ও অদিতি

<sup>(</sup> ৩ ) বৈষদেব শক্তের প্রতিপৎ ও অনুচর সম্বন্ধে পরে দেখ।

<sup>( &</sup>gt; ) 914318 1

[ এই গ্রহে ] হাউ হউন—এই মদ্-শব্দ-যুক্ত রূপসমৃদ্ধ মন্ত্র [ আদিত্যগ্রহের ] যাজ্যা হয়; কেননা ভৃতীয় সবনের রূপও হর্ষজনক। [ আদিত্য গ্রহহোমে ] অনুব্যট্কার করিবে না বা গ্রহভক্ষণ করিবে না। কেননা এই যে অনুব্যট্কার, ইহা সমাপ্তিস্বরূপ ও [ গ্রহ-] ভক্ষণও সমাপ্তিস্বরূপ, আর আদিত্য-গণ প্রাণস্বরূপ; ওরূপ করিলে প্রাণেরই হয় ত সমাপ্তি হইতে পারে।

পরে সাবিত্রগ্রহের ও বৈশ্বদেবশস্ত্রের প্রতিপদের বিধান যথা—"ত্ত আদিত্যাঃ……তৃতীয় সবনে চ"

সেই আদিত্যগণ সবিতাকে বলিয়াছিলেন, তোমার সহিত্ত আমরা এই সবন নির্বাহ করিব। [তিনি বলিলেন] তাহাই হউক; সেই হেতু বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপদের দেবতা সবিতাও তাহার পূর্বেই সাবিত্র গ্রহ বিহিত। "দমুনা দেবঃ সবিতাবরেণ্যঃ" এই মদ্-শন্দ-যুক্ত রূপসমৃদ্ধ মস্ত্রে সাবিত্র গ্রহের যাজ্যা হয়। কেননা তৃতীয় সবনের রূপও হর্ষজনক। এখানেও অনুব্যট্কার করিবে না ও [গ্রহ-] ভক্ষণ করিবে না। কেননা, এই যে অনুব্যট্কার, ইহা সমাপ্তিশ্বরূপ ও [গ্রহ-] ভক্ষণও

<sup>(</sup> ২ ) হ্রার্থক মদ্ ধাতু হইতে প্রথম চরণের মাদয়ন্তাং পদ নিম্পন্ন।

<sup>(</sup> ७ ) "তৎ সৰিতুৰ্ব শীমহে" ইত্যাদি সৰিভূদৈৰত ঋক্ বৈশ্বদেৰশদ্ৰের শুতিপথ। "দ্যুনা দেৰ-সৰিতা" এই মন্ত্ৰ সাবিত্ৰগ্ৰহের যাজ্যা। এই মন্ত্ৰ ছুইটি শাক্ত-সংহিতার নাই।

<sup>(</sup>৪) এই মন্ত্রটি সাবিত্রগ্রহের বাজ্যা, ইহাও শাকল-সংহিতার নাই। আবলারন উহা দিরাছেন বধা ''দমুনা দেবঃ সবিতা বরেণ্যো দধত্তসাদক্ষ পিডুভ্য আয়ুনি। পিবাৎ সোমসমদল্লেনমিউরঃ পরিজ্যাচিত্রমতে অক্ত ধর্মণি॥" (আবঃ শ্রোঃ বঃ ২০১৮২)

উহার তৃতীয়চরণে হর্ষার্থক মদ খাড়ু নিম্পন ''ক্ষমদন্" এই পদ আছে, এই হেডু উহা রূপসমূদ।

সমাপ্তিম্বরূপ। আর সবিতা প্রাণম্বরূপ; ওরূপ করিলে হয় ত প্রাণেরই সমাপ্তি হইতে পারে।

এই যে সবিতা, ইনি প্রাতঃসবন ও তৃতীয়সবন এই উভয় সবনকেই বিশেষরূপে [ আহুতগ্রহদারা ] পান করেন। সেই-জন্ম [ বৈশ্বদেব শস্ত্রে ] সবিতার উদ্দিষ্ট নিবিদের যে পিবতি-শব্দ-যুক্ত পদ পূর্বের থাকে আর মদ্-শব্দ-যুক্ত পদ পরে থাকে,' তাহাতে প্রাতঃসবন ও তৃতীয় সবন উভয়ত্র এই সবিতাকে ভাগ দেওয়া হয়।

তৎপরে বৈশ্বদেবশস্ত্রে বিহিত বস্তুদৈবত শ্বকের ও ছাবাপৃথিবীদৈবত শুক্তের বিধান যথা—"বহুবঃ……প্রতিষ্ঠাপয়তি"

বস্থদৈবত ঋক্ প্রাতঃসবনে অনেকগুলি আর তৃতীয়সবনে একটি মাত্র পঠিত হয়। দৈইজন্য পুরুষেরও [শরীরের] উদ্ধি-ভাগে অবস্থিত প্রাণ অনেকগুলি আর অধোভাগে অবস্থিত প্রাণ [ অল্প ]।

ছাবাপৃথিবী-দৈবত সূক্ত' পাঠ করা হয়। ছোঃ এবং পৃথিবী ইহাঁরাই প্রতিষ্ঠা-(আশ্রয়)-স্বরূপ; ইনি (পৃথিবী) ইহকালে প্রতিষ্ঠা, উনি (ছোঃ) পরকালে প্রতিষ্ঠা। সেই জন্ম এই যে ছাবাপৃথিবী-দৈবত সূক্ত পঠিত হয়, এতদ্ধারা যজমানকে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

<sup>(</sup> ৫ ) "সবিতা দেবঃ সোমস্ত পিবভূ" এই পিবতি-শব্দ-বৃক্ত মন্ত্র নিবিদের আদিতে থাকে; "সবিতা দেব ইহ অবদিহ সোমস্ত মৎ সং" এই মদ-শব্দ-বৃক্ত মন্ত্র নিবিদের অক্তে থাকে।

<sup>(</sup> ৬ ) "একরা চ দশভিক বন্ধৃতে" এই বহুদৈৰত মন্ত্র বৈশ্বদেব শল্পের অন্তর্গত।

<sup>(</sup> ৭ ) প্রথম মঞ্জের ১৫৯ স্কু এই শক্তের নিবিদ্ধানীয় স্কু; উহার মধ্যে নিবিধ বসাইতে হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড

## বৈশ্বদেবশস্ত্র—আর্ভবসূক্ত

ঋভূদৈবত ( আর্ভব ) স্থক্তের বিধান—"আর্ভবং…পিত্র ইতি"

ঋভুদৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়। 'ঋভুগণ' তপস্থা **দারা দেব-**গণ মধ্যে সোমপানে অধিকার অর্জন করিয়াছিলেন। দেবতারা প্রাতঃসবনে শত্ত্রে ঋভুদের জন্ম অংশ কল্পনা করিয়াছিলেন I কিন্তু অগ্নি বস্থদিগের সাহায্যে প্রাতঃস্বন হইতে তাঁহাদিগকে নিরাকৃত করিয়াছিলেন। তখন মাধ্যন্দিন সবনে **শস্ত্রে তাঁহাদের** অংশকল্পনা হইল। ইন্দ্র রুদ্রগণের সাহায্যে মাধ্যন্দিন স্বন হইতে তাঁহাদিগকে নিরাকৃত করিলেন। তখন তৃতীয়সবনে শস্ত্রে তাঁহাদের অংশকল্পনা হইল। এথানে পান করিতে পাইবে না, এখানেও না, এই বলিয়া বিশ্বদেবগণ তাঁহাদিগকে ি সেখান হইতেও ] নিরাক্বত করিলেন। [তখন] প্রজাপতি সবিতাকে বলিলেন, এই ঋভুগণ তোমার অন্তেবাদী ( শিষ্য ): তুমি ইহাদের সহিত একত্র [সোম] পান কর। সেই সবিতা বলিলেন, তাহাই হইবে, তবে তুমিও তাহাদের উভয়দিকে থাকিয়া পান কর। তথন প্রজাপতি তাঁহাদের উভয় দিকে থাকিয়া পান করিলেন।

[সেইজতা] "স্থরূপ কৃৎসুমূত্য়ে" এবং "আয়ং বেন-শ্চোদয়ৎ পৃশ্লিগর্ভাঃ" এই ছুই মন্ত্র, যাহা কোন বিশেষ দেবতার

<sup>(</sup>১) প্রথম মণ্ডল ১১১ হক্ত গড়ুদৈবত। উহা বৈশদেব শস্ত্র মধ্যে পাঠা।

<sup>(</sup>२) अञ्---( मवक्थाश्व मक्षावित्मव ( माम्र )।

<sup>(0) 21812 (8) 2-125012 (0)</sup> 

উদ্দিষ্ট নহে, [ অতএব ] যাহার প্রজাপতিই দেবতা, যাজ্যা-স্বরূপে আর্ভবসূক্তের উভয় দিকে পঠিত হয়। এতদ্বারা প্রজাপতি ঋভুগণের উভয়দিকে থাকিয়াই [ সোম ] পান করেন। সেই জন্মই দেখা যায়, শ্রেষ্ঠী (বড় লোক) যে ব্যক্তিকে ভাল বাসেন, তাহাকে অন্য লোকের নিকটেও আদৃত করান। "

কিন্তু দেবগণ সেই ঋভুদের হইতে দূরে থাকিয়া মনুষ্য-গদ্ধের জন্ম তাহাদিগকে হ্বণা করিতেন। সেই জন্ম "যেভ্যো মাতা" এবং "এবা পিত্রে" এই ছুই ধায্যা [ ঋভুগণের ও বিশ্বদেবগণের উদ্দিষ্ট সূক্তের] মধ্যস্থলে স্থাপিত হয়।

# সপ্তম খণ্ড

#### বৈশ্বদেব শস্ত্র

তৎপরে বৈশ্বদেব স্কুলাঠ; তৎসম্বন্ধে বিচার যথা—"বৈশ্বদেবং……প্রীণাতি"
বৈশ্বদেব সূক্ত<sup>†</sup> পাঠ করা হয়। প্রজা যেরূপ, বৈশ্বদেব শস্ত্রও সেইরূপ; তন্মধ্যে জনসমূহ যেরূপ, সূক্তসকল সেই রূপ; অরণ্যসকল যেরূপ, ধায্যাসকল সেইরূপ। সেই

<sup>(</sup>৫) এই ধাষ্যামন্ত্র ষ্থাক্রমে আর্ভবস্থক্তের পূর্বের ও পরে পঠিত হয়।

<sup>(</sup>৬) প্রস্কাপতি ঋতুগণকে ভাল বাসিতেন; তিনি সবিতার নিকট তাহাদিগকে আাদৃত করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>१) "য়েন্ডো মাতা মধুমং" (১০।৬০।০) এবং "এবা পিত্রে বিশ্বদেবায়" (৪।৫০।৩) এই শ্বন্থটি মন্ত্র আভিবস্তুত হইতে বৈশ্বদেব স্কুকে পৃথক্ করিবার জন্ম "আয়ং বেনশ্চোদয়ৎ পৃদ্ধিগর্ভাঃ" এই মন্ত্রের পূর্বের বসান হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রথম মণ্ডল ৮৯ স্ক্র । র দেবতা বিশ্বদেবগণ।

ধায্যার উভয়দিকে পর্য্যাহাব' করা হয়। সেইহেতু এ বিষয়ে বলা হইয়াছে, যে যাহা অরণ্য (জলহীন), তাহাও মৃগ ও পক্ষী দারা আকার্ণ হওয়ায় [ প্রকৃত পক্ষে ] অরণ্য (জীবহীন) নহে।

আবার পুরুষ যেরূপ, বৈশ্বদেব শস্ত্র দেইরূপ। পুরুষের মধ্যে অঙ্গদকল যেরূপ, [শস্ত্রমধ্যে] দূক্তদকল দেইরূপ। [ অঙ্গমধ্যে] পর্ব্বদকল (অঙ্গদন্ধিদকল) যেরূপ, [ দূক্তমধ্যে] ধায্যাদকলও দেইরূপ। দেই ধায্যার উভয়দিকে পর্য্যাহাবকার হয়। দেইহেতু পুরুষের পর্ব্বদকল শিথিল হইয়াও দৃঢ়ভাবে ধৃত থাকে। ধায্যাও [ আহাবরূপী ] ব্রহ্মকর্ত্ত্ক ধৃত থাকে।

এই যে ধায়াসকল ও যাজ্যাসকল, ইহারাই যজ্ঞের মূল। সেইজন্ম যদি [উপদিউ মন্ত্র ব্যতীত] অন্ম অন্ম মন্ত্রকে ধায়া। ও যাজ্যা করা হয়, তাহা হইলে যজ্ঞকে উন্মূলিত করা হয়; সেইজন্ম তাহা (ধায়া। ও যাজ্যা মন্ত্র) [প্রকৃতিযজ্ঞে ও বিকৃতিযজ্ঞে উভয়ত্র] একরূপই হইবে।

এই যে বৈশ্বদেব নামক শস্ত্র, তাহা পঞ্চজনের সম্বন্ধী। ইহা পঞ্চবিধ জনেরই উক্থ (তুর্ন্তিহেতু); দেবগণের, মনুষ্যগণের, গন্ধর্ব ও অপ্সরোগণের, সর্পগণের এবং পিতৃগণের, এই পঞ্চবিধ জনেরই ইহা উক্থ। এই পঞ্চবিধ জনেই এই [শস্ত্রপাঠক] হোতাকে জানে। যে ইহা জানে,

<sup>(</sup>২) "শোংসাবোম্" এই মন্ত্র আহাব বা পর্য্যাহাব। ধায্যামন্ত্রেরও পূর্বের ও পরে আহাব বা পর্যাহাব। ধায্যামন্ত্রেরও পূর্বের ও পরে আহাব উচ্চারিত হয়। কোন দেশমধ্যে যেমন জনপদের পার্যে জরণ্য থাকে ও জরণা মধ্যে জীবজন্ত ধাকে, সেইক্লপ বৈশ্বদেবশত্ত্রে প্রত্তের পার্যে ধায়া ও ধায়া মধ্যে আহাব থাকে। বৈশ্বদেব শত্ত্রের সহিত জনপদের তুলনা হইল।

<sup>(</sup>৩) ব্ৰহ্ম বা আহাব ইডি শ্ৰুডিঃ ( সায়ণ )।

এই পঞ্চবিধ জনসমূহের তুষ্ট্যর্থ হোমকুশল ব্যক্তিরা তাহার নিকট আগমন করে।

যে বৈশ্বদেব শস্ত্র পাঠ করে, সেই হোতা সকল দেবতারই
[ প্রীতি-উৎপাদক ]। সেই জন্ম শস্ত্রপাঠকালে হোতা সকল
দিক্কেই ধ্যান করিবেন। এতদ্বারা সকল দিকেই রসের
স্থাপন করা হয়। কিন্তু যে দিকে তাঁহার শত্রু থাকে, সে
দিকের ধ্যান করিবেন না; তাহা হইলে তাহার পশ্চাতে গিয়া
তাহার বীর্য্য হরণ করা হইবে।

"অনিতির্দেটারদিতিরন্তরিক্ষম্" এই অন্তিম ঋকে শস্ত্রপাঠ
সমাপ্ত করিবে; কেননা এই [ভূমিই] অদিতি, ইনিই গোঃ, ইনিই
অন্তরিক্ষ। "অদিতির্মাতা স পিতা স পুত্রঃ" এই [দ্বিতীয়
চরণের] অর্থ এই যে ইনিই মাতা, ইনিই পিতা, ইনিই পুত্র।
"বিশ্বে দেবা অদিতিঃ পঞ্চজনাঃ" এই [তৃতীয় চরণের] অর্থ
বিশ্বদেবগণ ইহারই, ও পঞ্চজনও ইহাতেই অবস্থিত।
"অদিতির্জাতমদিতির্জনিত্বম্" এই [চতুর্থ চরণে] ইনিই ভূত ও
ভবিষ্যৎ [প্রাণিসমূহ]।

[ এই অন্তিম ঋক্ পাঠকালে ] ছুইবার' প্রতি চরণের পর বিরাম দিয়া পাঠ করিবে। পশুগণ চতুষ্পদ, ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে। একবার অর্দ্ধঋকের পর বিরাম দিয়া পাঠ

<sup>1 . ( | 4 | ( 8 )</sup> 

<sup>(</sup> ৫ ) অন্তিম ঋক্টি তিনবার পাঠ করিতে হয়। তক্মধ্যে প্রথম দুইবার প্রতি চরণের পর বিরাম ও তৃতীরবার অর্জ ঋকের পর বিরাম বিহিত। মন্ত্রের চারিটি চরণ পৃথক্ করিয়া <sup>পাঠ</sup> করার উহা চতুষ্পদ পণ্ডর সহিত সম্পর্কিত হইল। তৃতীর বারে দুই ভাগে পঠিত হওরায় উহা ভিপদ নমুদ্রের সহিত সম্পর্কিত হইল।

করিবে। তাহাতে প্রতিষ্ঠা ঘটে; কেননা মন্থ্যা দ্বিপ্রতিষ্ঠ (ছুই পায়ের উপর প্রতিষ্ঠিত)। আবার পশুরা চতুষ্পদ; এইহেডু এতদ্বারা দ্বিপ্রতিষ্ঠ (দ্বিপদস্থিত) যজমানকে চতুষ্পদ পশু-সমূহেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

দর্বনাই পঞ্জনীয় ঋক্ষারা " সমাপ্ত করিবে। পাঠকালে ভূমি স্পর্শ করিয়া সমাপ্ত করিবে। তাহা হইলে যে ভূমিতে যজ্ঞের সম্ভার হয়, তাহাতেই এই যজ্ঞাকে যজ্ঞান্তে স্থাপিত করা হয়। "বিশ্বে দেবাঃ শৃণুতেমং হবং মে" এই বিশ্বদেব-গণের উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে বৈশ্বদেব শস্ত্র পাঠের পর যাজ্যা করিবে। এতদ্বারা দেবতাগণকে আপন ভাগ দ্বারাই প্রীত করা হয়।

## অফ্টম খণ্ড

## ভৃতীয় সবন—স্বতবাগ ও সৌমাবাগ

তৃতীয় সবনে সোমের উদ্দেশে চরুহোম ও তাহার পূর্ব্বে ও পরে অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে ষথাক্রমে ম্বত হোম হয়; তদ্বিময়ে যাজ্যাদি বিধান ষথা—"আগ্নেমী ···হরন্তি"

প্রথর্ম স্বতহোমের যাজ্যামন্ত্র অগ্নিদৈবত; সোমের উদ্দিষ্ট [ চরু হোমের ] যাজ্যামন্ত্র সোমদৈবত; [ তৎপরবর্ত্তী ] স্বত গোমের যাজ্যামন্ত্র বিষ্ণুদৈবত। ''ত্বং সোম পিতৃভিঃ

<sup>(</sup> ७ ) "विष्य (द्यवा व्यक्तिः): ११ अस्त्र नाम ११ अस्त्र नाम ११ अस्त्र नाम ११ अस्त्र ।

<sup>(</sup> १ ) ७:६२। २० हेश देवस्त्र मस्त्रत्र मांका।

<sup>(</sup>১) "মুজাছৰলো মৃতপৃঠো অন্নি:" এই মন্ত্ৰ অন্নির উদ্দিষ্ট মৃতহোমের বাজ্যা। "দং সোষ পিতৃভি:" এই মন্ত্ৰ সোমের উদ্দিষ্ট চরুহোমের বাজ্যা; "উরু বিকো বিক্রমন্ব" এই মন্ত্র বিক্রম উদ্দিষ্ট মৃতহোমের যাজ্যা। প্রথম ও তৃতীয় মন্ত্র আখলায়ন দিরাছেন। (৫০১৯)

সংবিদানঃ" বৈ পিতৃশব্দযুক্ত মন্ত্রকে সোমের উদ্দিষ্ট যাগে যাজ্যা করিবে।

ঋত্বিকেরা যে সোমের অভিষব করেন, উহাতে সোমকে বধ করা হয়। এই যে সোমের উদ্দিষ্ট চরু, ইহাকে সেই [মৃত] সোমের অনুস্তরণী গাভী-স্বরূপ করা হয়। সেই অনুস্তরণী পিতৃগণের যোগ্য। এই হেতু পিতৃ-শব্দ-যুক্ত মন্ত্রকে সোমের উদ্দিষ্ট যাজ্যা করা হয়।

[ঋত্বিকেরা] সোমের যে অভিষব করেন, তাহাতে সোমকে বধ করা হয়। সেইজন্ম ইহাকে [ দ্বত দারা ও চরুদ্বারা] বর্দ্ধিত করা হয়। উপসংসকলদারা তাঁহাে পুনরায় প্রীত করা হয়। এই যে অগ্নি সোম ও বিষ্ণু দেবতা, ইহারাই উপসদের স্বরূপ।

হোতা সোমের উদিষ্ট চরু [ অধ্বয়ুর নিকট হইতে ]
গ্রহণ করিয়া ছন্দোগগণের (উদ্গাতৃগণের) [গ্রহণের] পূর্বেব [চরুমধ্যস্থ ন্থতে আপনার দেহচ্ছায়া প্রতি] দৃষ্টি নিক্ষেপ করিবে।
এ বিষয়ে কেহ কেহ [ দৃষ্টিক্ষেপের পূর্বেবিই ] ছন্দোগগণকে
চরু দান করেন। কিন্তু সেরূপ করিবে না। [ হবিঃশেষ
ভক্ষণকালে ] বষট্কর্ত্তা (হোতা) সকলের প্রথমে সকল ভক্ষ্য
ভক্ষণ করেন, এইরূপ বলা হয়। সেইহেতু সেইরূপে

<sup>( 5 )</sup> AIBAI20 !

<sup>(</sup>৩) মৃতব্যক্তিকে দহন করিবার সময় এক বৃদ্ধা গাভী হত্যা করিয়া উহার অবরব মৃতের অবয়বে রাখিয়া একত্র দহন করিতে হয়, এইরূপ বিধি আছে। মৃতের অনুমরণার্থ হিংসিত হয় বলিয়া ঐ গাভীর নাম অমুম্বরণী। উহা পিতৃলোকের যোগা। ( সারণ )

<sup>( 8 )</sup> छेलमः (मथ ।

বষট্কর্ত্তাই পূর্বের দৃষ্টিক্ষেপ করিবেন, ও [পরে]ছন্দোগ-দিগকে [ভক্ষণার্থ] প্রদান করিবেন।

#### নবম খণ্ড

### আগ্নিমারুত শস্ত্র—প্রজাপতির উপাখ্যান

আগ্নিমারুত শস্ত্রের উপক্রমে প্রক্রাপতির উপাথ্যান যথা—"প্রক্রাপতি বৈ…দেবাঃ"

পুরাকালে প্রজাপতি আপন কন্থার উদ্দেশে ধ্যান করিয়াছিলেন। কেহ কেহ বলেন, তিনি (সেই কন্থা) দ্যোঃ
দেবতা, কেহ বলেন তিনি উষা। প্রজাপতি ঋশ্যরূপ ধরিয়া
রোহিতরূপিনী সেই কন্থার সহিত সঙ্গত হইয়াছিলেন। দেবগণ তাঁহাকে দেখিয়া বলিলেন, প্রজাপতি, যাহা কেহ করে নাই,
তাহা করিতেছেন। এই বলিয়া, যে তাঁহাকে আর্ত্তি (শান্তি)
দিতে পারিবে, এমন ব্যক্তির তাঁহারা অন্বেষণ করিতে লাগিলেন। কিন্তু আপনাদের মধ্যে তেমন ব্যক্তি কাহাকেও দেখিলেন না। তথন তাঁহাদের যে ঘোরতম (অত্যুগ্র) শরীর
ছিল, তাহা তাঁহারা একত্র মিলিত করিলেন। সেই সকল শরীর
মিলিত হইয়া এই দেবের উৎপত্তি হইল; তাঁহার নাম ভূতবান্। যে ব্যক্তি তাঁহার এই নাম জানে, সে ভূতিলাভ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) ঋষ্ঠো মৃগবিশেষঃ। তথাচাভিধানকার আহ গোকর্ণপৃষ্টেওণর্খারোহিতাশ্চমরে। মৃগা ইতি। ( সারণ )

<sup>(</sup>২) মূলে আছে "রোহিতং ভূতাম্"। সায়ণ অর্থ করিয়াছেন, ঋতুমতী। রোহিতং লোহিতং ভূতা প্রাপ্তা ঋতুমতী জাতেতার্থঃ।

<sup>(</sup> ७) অকৃতং বৈ অকর্দ্তব্যমেব নিষিদ্ধাচরশং করোতি। ( সামণ )

्रिष्

দেবগণ সেই ভূতবান্কে বলিলেন, এই প্রজাপতি, যাহা কেহ করে নাই, তাহা করিয়াছেন, ইহাঁকে [বাণ দারা] বিদ্ধ কর। তিনি বলিলেন, তাহাই হউক, তবে আমি তোমা-দের নিকট বর চাহিতেছি। [তাঁহারা বলিলেন ] বর প্রার্থনা কর। তিনি পশুগণের আধিপত্য বর চাহিলেন। সেই হেতু তাঁহার নাম পশুমান। যে তাঁহার এই নাম জানে, সে পশুযুক্ত হয়। তথন তিনি প্রজাপতিকে লক্ষ্য করিয়া বিাণ ষারা ] তাঁহাকে বিদ্ধ করিলেন। বিদ্ধ হইয়া তিনি উদ্ধে উৎ-পতিত হইলেন। তাঁহাকে ( আকাশস্থ মুগরূপী প্রজাপতিকে) (लाटक मूग<sup>8</sup> विनिशा थाटक। आत के यिनि मिशरक विन्न कतिया-ছিলেন ], তিনিই [আকাশে] ঐ মুগব্যাধ; আর যিনি রোহিত-রূপিণী, তিনি [ আকাশে ] রোহিণী; আর যাহা ত্রিকাণ্ডযুক্ত' বাণ, তাহাও [ আকাশে ] ত্রিকাণ্ড বাণ হইয়া আছে।

প্রজাপতির [রোহিতরূপিণী তুহিতায়] সিক্ত এই রেতঃ 🧠 [স্রোতোরপে] ধাবিত হইয়াছিল। তাহা এক সরোবর হইল। সেই দেবগণ বলিলেন, প্রজাপতির এই রেতঃ যেন দোষযুক্ত (অস্পৃশ্য) না হয়। প্রজাপতির এই রেতঃ "মা তুষৎ"—দোষ যুক্ত না হয়—এই যে তাঁহারা বলিয়াছিলেন, তাহাতেই সেই রেতঃ "মাতুষ" [নামে প্রসিদ্ধ] হইল। ইহাই মাতুষের মাতুষত্ব। **এই যে মানুষ, ইহারই নাম মাতুষ। মানুষকেই এই পরো**ক

<sup>( 8 )</sup> রোহিণা ও আর্রার মধ্যে অবন্থিত মুগণীর্গ নক্ষত্র। ( সায়ণ )

<sup>(</sup>१) लुकक नक्त्य।

<sup>(</sup> ৬ ) এ ছলে সায়ণ বর্ধ করিতেছেন—রোহিৎ রক্তবর্ণা মুগী।

<sup>(</sup> १ ) বাণের তিনভাগ; অনীক, শলা, ডেজন। মুগশিরার নিকটে বাণাকৃতি তারা<sup>ত্রয়</sup> मुबाहेर थहा

(অপ্রচলিত) নামে ডাকা হয়। দেবগণ পরোক্ষ নামই ভাল বাসেন।

#### দশম থগু

#### আগ্নিমারুত শস্ত্র

প্রজ্ঞাপতির রেতঃ হইতে অক্সান্ত বন্ধর উৎপত্তি যথা—"তদগ্নিনা…পশবন্তে চ" িদেবগণ প্রজাপতির ী সেই রেভঃ অগ্নি দারা বেষ্টিভ করিয়াছিলেন; মরুতেরা তাহা কম্পিত করিয়াছিলেন; কিন্তু অগ্নি তাহা [ দ্রবত্বহেতু ] কঠিন করিতে পারেন নাই। পুনরায় তাহা বৈশ্বানরনামক অগ্নি দারা বেষ্টিত করা হইয়া-ছিল। মরুতেরা তাহা কম্পিত করিয়াছিলেন। অগ্নি বৈশ্বানর তাহা কঠিন করিয়াছিলেন। সেই রেতোমধ্যে যে অংশ প্রথমে উদ্দীপ্ত হইয়াছিল, তাহাই ঐ আদিত্য হইল। দ্বিতীয় যে অংশ ছিল, তাহা ভৃগু হইল। বরুণ সেই ভৃগুকে গ্রহণ করিলেন। সেইজন্ম তিনি বারুণি ভ্ঞা যে তৃতীয় অংশ দীপ্তি পাইয়াছিল, তাহা আদিত্যগণ হইল। অবশিষ্ট সমস্ত [ দগ্ধ হইয়া ] অঙ্গার হইয়াছিল। তাহা হইতে অঙ্গিরোগণ হইলেন। পুনরায় যে অংশ অশান্ত হইয়া উঠিল, जाहा इट्रेट द्रहम्मि**जि हर्हेलन। यि প**रिकान शकिन, তাহা হইতে কৃষ্ণবর্ণ পশুসকল হইল। যে লোহিত

<sup>( &</sup>gt; ) পরিক্ষাণানি কৃষ্ণবর্ণানি কাষ্ঠানি। ( সারণ ) জলভ জঙ্গার নিবাইলে যে কৃষ্ণবর্ণ করলা অবশিষ্ট থাকে।

মৃত্তিকা থাকিল, তাহা হইতে রোহিত (রক্তবর্ণ) পশুগণ হইল। যে ভস্ম থাকিল, উহা পরুষ-শরীর হইয়া গৌর, গবয়, ঋশ্য, উষ্ট্র, গর্দভ এবং এই যে সকল অরুণ বর্ণ পশু, তাহাই হইয়া ছড়াইয়া পড়িল।

এই আথ্যায়িকান্তর আগ্নিমাকৃত শঙ্কের প্রস্তাব যথা—"তান্বা এষঃ..... নমস্যতি"

সেই দেব (ভূতবান্) তাহাদিগকে ( প্রজাপতি-রেতোজাত পশুগণকে ) লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছিলেন, এ সমস্তই আমার; এই [ যজ্ঞ-] ভূমিতে স্থিত হীন দ্রব্য, সমস্তই আমার। তথন, এই যে রুদ্রদৈবত ঋক্ পঠিত হয়, এতদ্বারা সেই ভূতবান্কে [ সেই সকল বস্তুতে ] নিঃস্পৃহ করা হইয়াছিল। "আ তে পিতম রুতাং স্থন্ধমেতু মা নঃ সূর্য্যস্ত সংদূশো যুযোথাঃ। ত্বং নো বীরো অর্বতি ক্ষমেথাঃ প্রজামেমহি রুদ্রিয় প্রজাভিঃ"— অহে মরুদ্যাণের পিতা [ রুদ্র ], তোমার স্থ্য উৎপন্ন হউক ; আমাদিগকে দূর্য্যের দৃষ্টি হইতে বিযুক্ত করিও না; অহে বীর, তুমি আমাদের [প্রজাদি] সম্পত্তিতে সহিষ্ণু হও; অহে রুদ্রিয়, আমরা যেন প্রজাদারা প্রজাম্বরূপে উৎপন্ন হই—এই [ আগ্নিমারুত শস্ত্রে পাঠ্য রুদ্রদৈবত ] ঋকু পাঠ করিবে। [ তৃতীয় চরণে "ত্বং নঃ"—স্থলে ] "অভি নঃ" [এই পাঠান্তর] পাঠ করিবে না। তাহা হইলে ("অভি নঃ" এই পাঠ ব্যবহার না করিলে) সেই দেব (রুদ্র) প্রজাগণের অভিমুখে দৃষ্টিপ্রদ

<sup>(</sup> ২ ) ২।৩৩।১

<sup>(</sup>৩) শাখান্তরে "জ: নো বীরঃ" স্থলে "অভি নো বীরঃ" এই পাঠ আছে। সেই <sup>পাঠ</sup> এস্থলে নিষিদ্ধ হইল।

হন না। । । চতুর্থ চরণে "রুদ্রিয়" স্থলে ] "রুদ্র" । এই পাঠান্তর ] বলিবে না ; ঐ [ "রুদ্র" ] নাম পরিহার করাই উচিত। [ বরং ] ঐ ঋকের স্থলে "শং নঃ করতি" এই অন্য মন্ত্র পাঠ করিবে। কেননা উহাতে যে [মঙ্গলার্থক] "শং" শব্দে আরম্ভ হইয়াছে, তাহাতে সকলেরই শান্তি (মঙ্গল) ঘটে। [ ঐ মন্ত্রের ] "নৃভ্যো নারিভ্যো গবে" এই চরণের নৃ শব্দে পুরুষ, নারী শব্দে স্ত্রী বুঝায়; উহাদের সকলেরই [ ঐ মন্ত্রে ] শান্তি ঘটে।

ঐ ঋক্ রুদ্রের উদ্দিষ্ট হইলেও যথন উহাতে রুদ্রের নাম বিশেষভাবে কথিত হয় নাই, তথন উহা শান্তিজনক; তাহাতে হোতা পূর্ণায়ু হয়, ও পূর্ণায়ু লাভ ঘটে। যে ইহা জানে, সে পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হয়। সেই ঋকের ছন্দ গায়ত্রী। গায়ত্রীই ব্রহ্ম। ইহাতে ব্রহ্মদারাই সেই [রুদ্র] দেবতাকে প্রণাম করা হয়।

<sup>(</sup>৪) রজ উপ্রস্থভাব দেবতা। তাঁহার নামগ্রহণও বিপজ্জনক। যে মন্ত্রে তাঁহার নাম আছে, মেথালে "রুদ্রু" না বলিয়া "রুদ্রিয়" বলাই ভাল। "অভি নো বীরো অর্বতি ক্ষমেথাঃ" এ স্থলে "অভি" শব্দ উদ্দেশবাচী। ঐ চরণের অর্থ—আমাদের ছেলেপিলের উদ্দেশে সহিষ্ণু হও, তাহাদের পানে ভাকাইও না। কি জানি যদি "অভি" এই শব্দ উচ্চারণেই তাহানের উদ্দেশে তাঁহার দৃষ্টি আকৃষ্ট ইয়, এই আশক্ষায় বলা হইল "অভি" না বলিয়া "জং" বলিবে। তাহা হইলে মন্ত্রের অর্থ বজার থাকিবে, স্বথচ রুদ্রের দৃষ্টি আকৃষ্ট হইলে না।

<sup>( 0 ) 3/80/6/</sup> 

# একাদশ খণ্ড আগ্নিমারুত শস্ত্র

আগ্নিমাকত শস্ত্রের প্রথম ঋক্—"বৈশ্বানরীয়েণ…বিবক্তা"

বৈশ্বানর-দৈবত সূক্তে আগ্রিমারুত শস্ত্র আরম্ভ করা হয়।
কেননা বৈশ্বানরই সেই [প্রজাপতি কর্তৃক] দিল্ল রেতঃ
কঠিন করিয়াছিলেন। সেই জন্ম বৈশ্বানরীয় সূক্ত দারা
আগ্রিমারুত শস্ত্র আরম্ভ করিবে। [ঐ সূক্তের] প্রথম
ঋক্ শ্বাস রুদ্ধ করিয়া পাঠ করিবে। যে [এইরূপে]
আগ্রিমারুত শস্ত্র পাঠ করে, সে অগ্রিদিগকে ও অশান্ত
আর্চিঃসমূহকে প্রসন্ধ করিয়া চলে। সে প্রাণ (বায়ু)
দ্বারা অগ্রিকে শান্ত রাখে। অধ্যয়নকালে যদি কোন
অক্ষরচ্যুতির আশঙ্কা থাকে, তবে কোন সংশোধনকারীর
[উপস্থিতি] ইচ্ছা করিবে; তাহা হইলে তাঁহাকেই সেতুস্বরূপ
করিয়া [অপরাধ হইতে] উত্তীর্ণ হইতে পারিবে। সেই জন্ম
আগ্রিমারুত শস্ত্রপাঠে [প্রথমেই] সংশোধনক্ষম বক্তা শ্বির
করিবে; [প্রমাদের পর্য] সংশোধন করিবে না।

তংপরে মারুতহক্তের বিধান—"মারুতং…শংসতি"

মরুৎ-দৈবত সূক্ত<sup>া</sup> পাঠ করা হয়। মরু**তেরাই** সেই [প্রজাপতি কর্ত্বক] সিক্ত রেতঃ কম্পিত করিয়া কঠিন করিয়া-ছিলেন। সেইজন্ম মরুৎ-দৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়।

<sup>(`&</sup>gt;) "বৈধানরায় পৃণু পান্ধদে" ইত্যাদি বৈধানরীয় স্তক্তে আগ্রিমাকতের আরম্ভ। তৃতীয় সঞ্চলের ভূতীয় স্কু বৈধানরীয় স্কু ।

<sup>(</sup>২) "প্রস্তব্দ প্রভবদঃ" ইত্যাদি স্ক । প্রথম মণ্ডল ৮৭ স্কে ;

তংপরে প্রগাথদ্বয়ের বিধান-"যজ্ঞা যজ্ঞা.....এবং বেদ"

"যজ্ঞা যজ্ঞা বো অগ্নয়ে" এবং "দেবো বো দ্রবিণাদাঃ" এই ছই [যথাক্রমে] যোনি ও অনুরূপ প্রিগাথ ছইটি] শস্ত্রের মধ্যস্থলে পাঠ করিবে। এই যোনি ও অনুরূপ মন্ত্র শস্ত্রের মধ্যস্থলে পাঠ করা হয়; সেইছেছু [ ক্রীলোকের ] যোনিও [ শরীরের ] মধ্যস্থলে অবস্থিত। যেহেছু ছইটি সূক্ত ( আগ্রিনারুক সূক্ত ও মারুত সূক্ত ) পাঠের পর [ এই যোনির ] পাঠ হয়, সেই হেছু প্রতিষ্ঠান্বয়ের (শরীরের প্রতিষ্ঠান্বরের) উপরেই জননেন্দ্রিয় স্থাপিত হয়। ইহাতে প্রজোৎপত্তি ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজা ও পশু দ্বারা উৎপন্ন হয়।

#### দ্বাদশ থণ্ড

#### আগ্নিমারুত শস্ত্র

তৎপরে আগ্নিমারুত শস্ত্রের অন্তর্গত জাতবেদশু স্থক্তের ও আপোহিষ্ঠীয়
ঋক্ত্রেয়ের বিধান—"জাতবেদশু…অবসীয়ানিতি"

জাতবেদার উদ্দিষ্ট সূক্ত পাঠ করিবে। প্রজাপতি প্রজা-সকল স্থাষ্ট্র করিয়াছিলেন। তাহারা স্থাষ্ট হইয়া প্রজাপতিকে

<sup>|</sup> SC-CCIBCIP ( 8 ) | S-CI4810 ( c )

<sup>(</sup> e ) ঐ দুইটি প্রগাণ। প্রত্যেক প্রগাণে দুইটি কক্ আছে, উহাকে তিনটি ককে পরিণত করিয়া উদ্যাতা গান করেন বলিয়া উহাকে ভোত্তিয়ও কনা হয়। প্রথম ভোত্তিয়টি আদিতে পাকায় উহার নাম "ব্যোনি"। বিভীয়টিও তদমুরূপ হওরার উহার নাম "ব্যুক্তপ" শস্ত্রের আদিতে শাঠ না করিয়া পূর্বেষ্যান্ধ ত ক্ষেদ্যর পাঠান্তে শস্ত্র মধ্যে এই প্রগাণ পাঠের বিধি।

<sup>(</sup> ১ ) "প্রতব্যসীং নবাসীং" ইত্যাদি প্রথম মণ্ডলের ১৪৩ স্ক্র।

পশ্চাৎ করিয়া চলিয়া গিয়াছিল, আর ফিরে নাই। প্রজাপতি তাহাদিগকে অগ্নি দ্বারা বেস্টন করিয়াছিলেন। তথন তাহারা অগ্নির নিকট ফিরিয়াছিল। সেইহেতু অগ্নাপি লোকে [ শীতার্ত্ত হইলে ] অগ্নির নিকট ফিরিয়া থাকে। প্রজাপতি বলিলেন, এই "জাত" ( স্থ ট ) প্রজাগণ অগ্নির সাহায্যে "বিত্ত" ( লব্ধ ) হইয়াছে। তিনি যে বলিয়াছেন, এই জাত প্রজাগণ [অগ্নির] সাহায্যে বিত্ত হইয়াছে, ইহাতেই ঐ সূক্ত "জাতবেদার" (অগ্নির) সম্বন্ধযুক্ত হইল; ইহাই জাতবেদার জাতবেদস্ত। দীপ্যমান প্রজাগণ অগ্নি কর্ত্তক বেষ্টিত ও অবরুদ্ধ হইয়া শোক করিতে করিতে সেই খানেই অবস্থিত হইল। প্রজাপতি তাহাদিগকে জল দ্বারা অভিষিক্ত করিলেন। সেই জন্ম জাতবেদার উদ্দিষ্ট সুক্তের পরে আপোহিষ্ঠীয়<sup>থ</sup> ঋক্ত্রয় পাঠ করা হয়। সেই জন্ম শান্তিপ্রার্থী হোতা ঐ ঋকত্রয় পাঠ করিবেন। সেই প্রজাগণকে জল দ্বারা অভিষিক্ত করিয়া প্রজাপতি তাহা-দিগকে আপনার বলিয়া মনে করিলেন। তৎপরে তিনি বুখ্য অহি দ্বারা (তমামক দেবতা দ্বারা )° পরোক্ষভাবে ( গোপনে ) সেই প্রজাসমূহে তেজ আধান করিয়াছিলেন। এই যে গার্হপত্য অগ্নি, ইনিই "অহিবু ধ্যঃ"। এতদ্বারা গার্হপত্য অ্মির সাহায্যেই সেই প্রজাগণে পরোক্ষভাবে তেজ আধান করা হইল। সেইজন্ম বলা হইয়াছে যে, হোমরহিত ব্যক্তি অপেক্ষা হোমকারী ব্যক্তি অতিশয় শ্রেষ্ঠ।

<sup>(</sup>২) "আপো হি ঠা ময়ো ভূবতা ন উঠেজ দধাতন। মহেরণায় চক্ষদে॥" ইত্যাদি ক্ষক্রয়। ১-১৯১-৩।

<sup>(</sup>৩) জ্বহির্প্নাঃ অগ্নিবিশেষের নাম। ( সারণ) শক্ষান্তর্গত 'উত নোহহির্প্নাঃ'' (৬।৫০।১৪) এই মন্ত্র পাঠের প্রশংসার্থ এই আধ্যায়িকা।

# ত্রয়োদশ খণ্ড আগ্নিমারুত শস্ত্র

আগ্নিমারুত শস্ত্রের অস্তর্গত অস্তান্ত মস্ত্রের বিধান—"দেবানাং পত্নীঃ… শংস্তব্যম্"

গৃহপতি অগ্নির পশ্চাৎ "দেবানাং পত্নীঃ" ইত্যাদি [ঋক্ষয়] পাঠ করা হয়। সৈইজন্ম পত্নী [ যজ্ঞশালাতে ] গার্হপত্য অগ্নির পশ্চাতে বদেন<sup>ং</sup>।

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] কেহ কেহ বলেন, [দেবপত্নীদের ]
পূর্বের রাকার উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ করিবে; "[দেবগণের] ভগিনীর
উদ্দেশেই সোমপানের প্রথমাংশ বিধেয়। কিন্তু এ মত
আদরণীয় নহে। পূর্বের দেবপত্নীগণের উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ
কর্ত্তব্য। এই যে গার্হপত্য অগ্লি, ইনিই পত্নীগণে রেতঃ
আধান করেন। এতদ্বারা গার্হপত্য অগ্লির সাহায্যেই পত্নীতে
প্রত্যক্ষভাবে রেতঃ আধান করা হয়। তাহাতে প্রজোৎপত্তি
ঘটে। যে ইহা জানে সে প্রজাদ্বারা ও পশু দ্বারা উৎপন্ন
হয়। আর সেইজন্মই সহোদরা ভগিনীকে পরোদরজাতা পত্নীর
অনুজীবিনী হইয়া জীবিত থাকিতে হয়।"

<sup>(</sup> ১ ) ৫।৪৬।৭-৮। পূর্ব্বোক্ত "উত নো অহির্ব্ধ্যঃ" ইত্যাদি ঋক্ গৃহপতি অগ্নির উদ্দিষ্ট, ঐ ক্ষু পাঠের পুর দেবপত্নীগণের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ কবিবে, ইহাই তাৎপর্য্য।

<sup>(</sup>২) যজ্ঞশালাতে গার্হপত্য অগ্নির নিকটে যক্ষমানের পত্নীর আসন নির্দিষ্ট থাকে।

<sup>(</sup>৩) রাকা সম্পূর্ণচক্রমণ্ডলযুক্তা পৌর্ণমাসী বা তদভিমানিনী দেবতা। ইনি দেবগণের ভগিনী।

<sup>&#</sup>x27; s ) দেবভগিনীকে প্রথমে সোম না দিয়া দেবপত্নীদিগকেই দেওয়া হইল। জনসমাজেও ভগিনীর অপেক্ষা পত্নীর আদর অধিক।

তিৎপরে ] রাকার উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ করিবে। পুরুষের শিশ্মের উপরে যে সেবনী (সেলাই চিহ্ন) আছে, রাকাই তাহা দীবন করিয়াছেন। যে ইহা জানে, তাহার পুরুষ পুত্র জন্মে। পাবীরবীর উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ করিবে। বান্দেবী সরস্বতীই পাবীরবী; এতদ্বারা বান্দেবতাতেই বাক্যের (মন্ত্রের) স্থাপনা হয়।

এ বিষয়ে কেহ কেহ প্রশ্ন করেন, আগে যমদৈবত ঋক্ পাঠ করিবে, না পিতৃদৈবত ঋক্ পাঠ করিবে ? [উত্তর] পূর্বের "ইমং যম প্রস্তরমা হি দীদ" এই যমদৈবত ঋক্ই পাঠ করিবে'। রাজারই পূর্বের পানে অধিকার"; সেইজন্ম যমদৈবত ঋক্ই পূর্বের পাঠ করিবে।

"মাতলী কিব্যর্থমো অঙ্গিরোভিঃ'—কাব্যগণের এই ঋক্ পূর্ব্বোক্ত ঋকের পশ্চাৎ পাঠ করিবে। কাব্যগণ' দেবগণের অপেক্ষা নিকৃষ্ট, পিতৃগণের অপেক্ষা উৎকৃষ্ট; সেইজন্ম পূর্ব্বোক্ত , যমদৈবত মন্ত্রের ] পশ্চাৎ কাব্যগণের ঋক্ পাঠ করিবে।

"উদীরতামবর উৎ পরাসঃ উন্মধ্যমাঃ পিতরঃ সোম্যাসঃ" —নিকৃষ্ট উৎকৃষ্ট মধ্যম ত্রিবিধ পিতৃগণই সোমযোগ্য, তাঁহারা উৎকর্ষ লাভ করুন—ইত্যাদি পিতৃদৈবত ঋক্ত্রয় পাঠ করিবে;

<sup>(</sup> ८) "त्राकांमहः सूहवाः" रेजापि श्रक्षत्र २।७२।८-८।

<sup>(</sup>৬) ৬।৪৯।৭ পাৰস্ত শোধস্ত হেডুছাৎ পাৰীরবী বাগ্দেবী ( সারণ )

<sup>( 9 ) &</sup>gt;-1>8|8 (

<sup>(</sup>৮) যম: পিতৃণাং রাজা ইতি শ্রুতি:--সায়ণ।

<sup>1 018</sup>C1 ( 4 )

<sup>( &</sup>gt; ) কাবা। দেবানাং শ্রোতার: কেচিদধমজাতিবিশেষা:-- সামণ।

<sup>( &</sup>gt;> ) > - |> e| > - 0 |

ঐ [ প্রথম ] মন্ত্র পাঠে [ পিতৃগণের মধ্যে ] যাঁহারা অধম, বাঁহারা উত্তম ও বাঁহারা মধ্যম, তাঁহাদের কাহাকেও পরিত্যাগ না করিয়া প্রীত করা হয়।

"আহং পিতৃন্ স্থবিদত্রাঁ অবিৎসি" ওই দ্বিতীয় [ পিতৃদৈবত ] ঋক্ পাঠ করিবে। উহার "বহিষদো যে স্বধয়া স্থতস্থ"
এই চরণে যে "বহিষদঃ" পদ আছে, তাহাতে, বহি (কুশ) পিতৃগণের প্রিয় ধাম, ইহাই বুঝাইতেছে। এতদ্বারা তাঁহাদিগকে
তাঁহাদের প্রিয়ধাম দ্বারাই সমৃদ্ধ করা হয়। যে ইহা জানে,
সে প্রিয় ধাম দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

'হিদং পিতৃভ্যো নমো অস্ত্বল্য" এই নমস্বারযুক্ত ঋক্কে [ ঐ তিনটি পিতৃদৈবত ঋকের ] শেষে পাঠ করিবে। এইজন্ম [ শ্রাদাদির ] অন্তেই পিতৃগণকে নমস্বার করা হয়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, পিতৃদৈবত এই তিনটি ঋক্ [প্রতি মন্ত্রের পূর্বেব ] আহাব করিয়া পাঠ করিবে ? [উত্তর ] প্রতি মন্ত্রের পূর্বেব ] আহাব করিয়াই পাঠ করিবে। কেননা, পিতৃযজ্ঞের অসমাপ্ত অংশ সমাপ্ত করা উচিত; যে হোতা প্রতি মন্ত্রের পূর্বেব ] আহাব করিয়া [ পিতৃদৈবত ঋক্ ] পাঠ করেন, তিনি অসমাপ্ত পিতৃযজ্ঞকে সমাপ্ত করেন। সেই জন্ম আহাব করিয়াই পাঠ করা উচিত।

<sup>( 25 ) 20126101</sup> 

<sup>( &</sup>gt;0 ) 2.12els 1

# চতুৰ্দিশ খণ্ড

#### আগ্নিমারত শস্ত্র

তদনস্তর আগ্নিমাক্ষতে অক্সান্ত খকের বিধান যথা—"স্বাত্ত্বিলায়ং..... প্রতিষ্ঠাপয়তি''

"সান্থিদিলায়ং মধুমাঁ উতায়ম্" ইত্যাদি মন্ত্র ইন্দ্রের;
ঐ ইন্দ্রদৈবত অনুপানীয় মন্ত্র [ চারিটি ] পাঠ করা হয়।
ইন্দ্র তৃতীয় সবনের পরে এই মন্ত্র কয়টির দ্বারা
[প্রশংসিত হইয়া] সোম পান করিয়াছিলেন; ইহাই অনুপানীয়
মন্ত্রগুলির অনুপানীয়ত্ব। হোতা যথন এই সকল মন্ত্র পাঠ
করেন, তথন দেবতাগণ মত্ত (হৃষ্ট ) হন; সেইজন্ম এই মন্ত্র পাঠকালে [ অধ্বর্যু ] মদ্-শব্দ-যুক্ত মন্ত্রে প্রতিগর করিবেন। ব

"যয়োরোজসা স্কভিতা রজাংসি" এই বিষ্ণু-বরুণ-দৈবত ঋক্ পাঠ করা হয়। বিষ্ণুই যজ্ঞের বৈকল্য রক্ষা করেন, আর বরুণ যজ্ঞের সাকল্য রক্ষা করেন; এতদ্বারা তত্ত্ভয়েরই শান্তি ঘটে।

"বিষ্ণোর্মু কং বীর্য্যাণি প্রবোচম্" এই বিষ্ণুদৈবত ঋক্ পাঠ করা হয়। যেমন স্থমতি-সম্পাদিত কর্ম [ফলপ্রদ], বিষ্ণুও যজ্ঞের পক্ষে সেইরূপ; অপিচ [কৃষক] যেরূপ

<sup>( 3 ) 418913-8 1</sup> 

<sup>(</sup> १ ) এন্থলে "মদামো দৈব" এই মন্ত্রে অধ্বযু্ত্য হোতার আহাবের প্রভুত্তরে প্রতিগর করেন।

<sup>(</sup>৩) শাকলসংহিতার নাই। আখলারন উদ্ধৃত করিরাছেন। (আখ॰ ঞ্রো॰ হ॰ । १०)

<sup>(8) 3134813 1</sup> 

মন্দভাবে কর্ষিত স্থুমিকে [পরে] উত্তম রূপে কর্ষিত করে, এবং [অন্য লোকে] ত্বর্ম তিকৃত কর্মকে পরে স্থমতি-সম্পাদিত কর্মো পরিণত করিয়া থাকে, সেইরূপ হোতা যথন ঐ মন্ত্র পাঠ করেন, তথন [বিষ্ণু] যজে অপকৃষ্টভাবে যে স্তব গীত হইয়াছে, তাহাকে উৎকৃষ্ট স্তবে ও অপকৃষ্টভাবে যে শস্ত্র পঠিত হইয়াছে, তাহাকে উৎকৃষ্ট শস্ত্রে পরিণত করিয়া থাকেন।

"তন্তুং তন্বন্রজদো ভানুমন্বিহি" '—অহে প্রজাপতি, তুমি তম্ব (পুত্রাদি সন্ততি) সন্তত (বিস্তারিত) করিয়া জগতের ভাতুকে (জগৎপ্রকাশক সূর্য্যকে) অনুসরণ কর—এম্বলে প্রজাই (পুত্রাদিই) তস্তু; এতদ্বারা যজমানের প্রজাকেই সম্ভত (বিস্তৃত) করা হয়। "জ্যোতিম্বতঃ পথো রক্ষ ধিয়া কৃতান্"—বুদ্ধিপূর্বক সম্পাদিত জ্যোতিম য় [ স্বর্গের ] পথ -রক্ষা কর-এই [ দ্বিতীয় চরণে ] দেবযানই জ্যোতিম্মান্ পথ; এতদ্বারা যজমানের উদ্দেশে সেই পথেরই বিস্তার করা হয়। "অসুল্বণং বয়ত জোগুবামপো মসুর্ভব জনয়া দৈব্যং জনম্"— আমাদের অনুষ্ঠানশীল পুত্রাদির কর্ম্ম অনতিরেকে নির্ববাহ কর, দেবপূজক জনের উৎপাদন কর ও মনুস্বরূপ হও—এই [ ভৃতীয় ও চতুর্থ ] চরণপাঠে যজমানকে মনুর প্রজা দারা (মমুষ্যরূপী সন্তান দারা) সন্তত (বিস্তৃত) করা হয়। তাহাতে প্রজোৎপত্তি ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজান্বারা ও পশুদারা [ সমৃদ্ধ হইয়া ] উৎপন্ধ হয়।

<sup>( 4 ) &</sup>gt; - | 40| 4 |

"এবা ন ইন্দ্রো মঘবা বিরপ্লি" এই অন্তিম ঋকে [আমিমারত শস্ত্র ] সমাপ্ত করিবে। এই মন্ত্রে এই ভূমিই ইন্দ্র এবং মঘবা (ধনবান্) এবং বিরপ্শী (সর্বাদা উদ্যমশীল)। "করৎসত্যা চর্ষণীধূদনর্বা"—এই [দ্বিতীয় চরণেও] এই ভূমিই চর্ষণীধূৎ (মসুষ্যগণের পালক), অনর্বা (অশ্বরহিত) এবং সত্যশ্বরূপ। "ছং রাজা জনুষাং ধেছস্মে"—এই [তৃতীয় চরণেও] এই ভূমিই "জনুষাং রাজা" (জাত পদার্থের রাজা)। "আধি শ্রেবাে মাহিনং যজ্জরিত্রে"—এই [চতুর্থ চরণেও] এই ভূমিই "মাহিন" (মহত্ব) "যজ্জপ্রব" (যজ্ঞস্বরূপ ও কীর্ত্তিশ্বরূপ) এবং যজমানই "জরিতা" (স্তোতা)। এতদ্বারা
যজমানের জন্মই আশিষ প্রার্থনা হয়।

ভূমি স্পর্শ করিয়া এই মস্ত্রে [ শস্ত্রপাঠ ] সমাপ্ত করিবে। এতদ্বারা যে ভূমিতে যজ্ঞের সম্ভার হয়, দেখানেই এই যজ্ঞকে অবশেষে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

অনম্ভর আগ্নিমাকত শক্ত্রের যাজ্যা বিধান যথা "অগ্নে মক্নন্তি: শ্রীণরতি'' "অগ্নে মক্রন্তিঃ শুভয়ন্তি ঋঁকভিঃ" দ এই অগ্নি-মক্লদ্-দৈবত

<sup>( 4 ) 812912 - 1</sup> 

<sup>(</sup>৭) "ব্যবা ধন্রান্। বিরপ্নী সর্বলা উত্যক্ত:। চ্বনীশ্বো মন্ত্র্যাটা তান্ বার্যাতি পোৰ্যাত চ্বনীশ্ব্ ইন্ত:। অনুবা অবং পরিত্যক্তা বাগভ্যাব্পবিষ্ট্রভালস্বর্হিত:। অনুবাং রাজা জাতানাং রাজা। জরিত্রে তোত্রে যজমানার। মাহিনং মহত্ব্য। শ্রবং কীর্ত্তি:।" এই বে ইশ্র, থিনি মহবা ও সর্বলা উল্যমনীল ও যিনি মনুবাগণের পোষক, যিনি অব ছাড়িয়া ব্রুভ্সিতি উপছিত হন, তিনি আমাদের কর্ম সম্পোদন করন; অহে ইন্ত্রা, তুমি জাতপদার্বের রাজা হইয়া ঘ্রমানে কীর্ত্তি ও মহত্ব আধান কর। মন্ত্রটি ইন্তের উদ্দিষ্ট। এই অক্টি পাঠ করিলা ভূমিশার্শ করিতে হয়। ভূমিই উস্ত ব্যবের উদ্দিষ্ট দেবতা ইল্লের ব্রুপ; সেই ছেতু বে সকল বিশেষণ ইল্লের, ভাহা ভূমিশক্তে প্রযোজ্য।

<sup>. (</sup> v ) eleolo !

মন্ত্রকে আগ্নিমারুত শস্ত্র পাঠের পর যাজ্যা করিবে। এতদ্বারা দেবতাগণকে আপনারই ভাগ দারা প্রীত করা হয়।

# চতুৰ্দ্দশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### অগ্নিফোম

অগ্নিষ্টোম সকল সোমযজ্ঞের প্রকৃতি; তৎসম্বন্ধে উপাখ্যান যথা—"দেবা বৈ···অপিয়ন্তি"

পুরাকালে দেবগণ অস্থরদিগকে জয় করিবার জন্ম তাহাদের
সহিত যুদ্ধের উপক্রম করিয়াছিলেন; অয়ি তাঁহাদের অমুগমনে ইচ্ছা করেন নাই। দেবগণ তাঁহাকে বলিলেন, ভুমি
আইস, ভুমিও আমাদের মধ্যেই একজন। তিনি বলিলেন,
আমার স্তব না করিলে আমি তোমাদের অমুগমন করিব না,
শীদ্র আমার স্তব কর। তাহাই হউক, এই বলিয়া দেবগণ
উত্থিত হইয়া তাঁহার নিকটে গিয়া তাঁহার স্তব করিলেন।
অয়িও স্তবের পর তাঁহাদের অমুগমন করিলেন।

সেই অগ্নি শ্রেণিত্রয়বুক্ত ও অনীকত্রয়বুক্ত হইয়া বিজয়ের জন্ম অহারগণের নিকট যুদ্ধে উপস্থিত হইয়াছিলেন। ভিনি ছন্দোগণকেই তিন শ্রেণিতে পরিণত করিয়াছিলেন বলিয়া

<sup>( &</sup>gt; ) সবমত্রয়ে ব্যবহৃত গায়ত্রী, ক্রিষ্ট্রণ্ ও জগতী এট ভিন ছব্দের এবাবে উদ্রেশ ইইডেছে। জনীক = সেনাপতি। (সায়ণ)।

শ্রেণিত্রয়যুক্ত এবং সবনসমূহকে অনীকে পরিণত করিয়াছিলেন বলিয়া অনীকত্রয়যুক্ত হইয়াছিলেন। তখন তিনি
অহ্বরদিগকে সম্পূর্ণরূপে পরাভূত করিয়াছিলেন। তখন হইতে
দেবগণ জয়ী হইলেন ও অহ্বরেরা পরাভূত হইল। যে ইহা
জানে, সে জয়ী হয় ও তাহার দেবকারী পাপী শক্র পরাভূত হয়।

এই যে অগ্নিষ্টোম, ইনিই সেই গায়ত্রী। কেননা, গায়-ত্রীর চব্বিশ অক্ষর, আর অগ্নিষ্টোমেরও স্তোত্র ও শস্ত্র চব্বিশটি

এ স্থলে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলিয়া থাকেন, অশ্নময়
[ আমিটোম ] স্থষ্ঠ রূপে অনুষ্ঠিত হইলে [ যজমানকে ]
স্থাতে (স্বর্গে) স্থাপন করেন ;—এই বাক্যের লক্ষ্য গায়ত্রী।
কেননা গায়ত্রী ক্ষমায় (পৃথিবীতে) ক্রীড়া করেন না ; তিনি
উদ্ধাগামিনী হইয়া যজমানকে লইয়া স্বর্গে গমন করেন। অমিটোমও ঐ বাক্যের লক্ষ্য, কেননা অমিটোমও পৃথিবীতে
ক্রীড়া করেন না ; তিনিও উদ্ধ্ গামী হইয়া যজমানকে লইয়া
স্বর্গে গমন করেন।

এই যে অগ্নিফৌম, তিনিই সংবৎসর। কেননা সংবৎসরে অর্দ্ধমাস চব্বিশটি, আর অগ্নিফৌমেও স্তোত্র ও শস্ত্র চব্বিশটি।

<sup>(</sup> ২ ) প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিন সবন ও তৃতীয় সবন, এই তিন সবন।

<sup>(</sup>৩) অগ্নিষ্টোমে জোত্র সংখ্যা বারটি যথা—বহিম্পবমান, মাধ্যন্দিন প্রমান, আর্ভবপ্রমান এই তিন প্রমান জোত্র, চারিটি আন্তাজার ও:চারিটি পৃষ্ঠজোত্র ও একটি যজাযজীর জোত্র। শক্রসংখ্যাও বারটি বথা—আন্তা, প্রউগ, নিকেবল্য, মরন্বভীর, বৈশ্বদেব, আগ্নি-মারত, হোভূপাঠ্য এই ছরটি ও ভন্যভীত হোত্রকপাঠ্য তদপুরূপ আর ছরটি। সর্বাদ্বনাকল্যে জোত্র ও শত্রের সংখ্যা চিক্সিশ!

স্রোতস্বতীসকল যেমন সমুদ্রে প্রবেশ করে, সেইরূপ সকল যজ্জজতুই অগ্নিষ্টোমে প্রবেশ করে।

# দ্বিতীয় খণ্ড

## অগ্নিফৌম

অগ্নিষ্টোমের পুনরাম্ব প্রশংসা যথা—"দীক্ষণীয়েষ্টিঃ···অপ্যেতি"

[ অগ্নিফোমের আরম্ভে ] দীক্ষণীয়েষ্টি অনুষ্ঠিত হয়; তদমুসারী যে সকল ইষ্টি, তাহারা সকলেই অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

[ দীক্ষণীয়েষ্টিতে ] ইড়ার উপাহ্বান হয়<sup>3</sup>; পাক্যজ্ঞসকল<sup>3</sup> ইড়াসদৃশ। যে সকল পাক্যজ্ঞ ইড়ার অনুসারী, তাহারাও সকলে অগ্নিটোমে প্রবেশ করে।

সায়ংকালে ও প্রাতঃকালে অগ্নিহোত্র হোম করা হয়; [দীক্ষিত ব্যক্তি] সায়ংকালে ও প্রাতঃকালে ব্রত প্রদান করেন<sup>8</sup>। অগ্নিহোত্র হোম স্বাহা উচ্চারণ সহকারে হয়; ব্রত

<sup>( 8 )</sup> উক্পা, ষোড়ণী, অভিরাত্র, অহীন সত্র প্রভৃতি সকল সোমধাগই অগ্নিষ্টোমের বিকৃতি।

<sup>( &</sup>gt; ) অগ্নিষ্টোমে অমুষ্টিত অক্সান্ত ই**ষ্টিও** দীক্ষণীয়েষ্টির বিকৃতি মাত্র।

<sup>(</sup>২) ইড়ার আহ্বান সম্বন্ধে পূর্বে দেখ।

<sup>(</sup>০) আখলায়ন মতে হত, প্রহত ও আহত এই তিনটি পাক্ষজ্ঞ। অস্তু প্রাকারের মঙে ছত, প্রহত, আহত, শূলগব, বলিহরণ, প্রতাবরোহণ, অষ্টকাহোম এই সাতটি পাক্ষজ্ঞ। মতান্তরে শ্রবণাকর্ম্ম, সর্পবলি, আখযুজী, আগ্রয়ণ, প্রতাবরোহণ, পিগুপিত্যক্ত ও অব্যাক্ত এই কর্মটি পাক্ষক্ত। পাক্ষক্তে গৃহস্থ আপনার আর্থি অগ্নিতে হোম করেন।

<sup>(</sup> ৪ ) অগ্নিহোত্র প্রত্যহ প্রান্তে ও সন্ধ্যার অনুষ্ঠের হোম। অগ্নিষ্টোমাদি বজ্ঞে দীব্দিত ব্যামানের

প্রদানও সেইরপ স্বাহা উচ্চারণ সহ হইয়া থাকে। এই স্বাহাকারেরই অনুসরণ করিয়া অগ্নিহোত্রও অগ্নিটোমে প্রবেশ করে'।

[ অগ্নিষ্টোমান্তর্গত ] প্রায়ণীয় ইষ্টিতে পোনেরটি দামি-ধেনী মন্ত্র বিহিত; দর্শ ও পূর্ণমাদেও [ দামিধেনী মন্ত্র ] পোনেরটি। এই হেতু দর্শ-পূর্ণমাদও প্রায়ণীয়ের অনুসারী হওয়ায় অগ্নিষ্টোমেই প্রবেশ করে।

[ অগ্নিফৌমে ] রাজা সোমকে ক্রয় করা হয়। রাজা সোম ঔষধস্বরূপ; যাহার চিকিৎসা করা হয়, ওষধিদারাই ভাহার চিকিৎসা হয়। যে সকল ভেষজ (ঔষধ) এইরূপে ক্রৌয়মাণ রাজা সোমের অনুযায়ী, তাহারাও সকলে অগ্নি-ক্রৌমে প্রবেশ করে।

[ অগ্নিফৌমগত ] আতিথ্য কর্ম্মে অগ্নির মন্থন হয়। চাতুর্মাস্থেও অগ্নির মন্থন হয়। আতিথ্যের অনুসারী হওয়ার চাতুর্মাস্থ সকলও অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে।

প্রবর্গ্য যজ্ঞে জ্বন্ধ বারা [ হোম ] সম্পাদিত হয়। দাক্ষায়ণ যজ্ঞেও ত্বন্ধ বারা [হোম সম্পাদিত] হয়। প্রবর্গ্যের অনুযায়ী হওয়ায় দাক্ষায়ণ যজ্ঞ অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে"।

নিয়মপূর্বক প্রান্তে ও সন্ধ্যায় ছব্দ পানের নাম ব্রন্তপ্রদান ( পূর্ব্বে দেখ )। অশ্বিষ্টোসে ধীক্ষিতকে তিনদিন এই ব্রত প্রদান করিতে হর। প্রাতে ও সন্ধ্যায় বৎস কর্তৃক ছব্দপানের পর পাতী দোহন করিয়া সেই ছব্দ বজ্ঞসান পান করেন।

<sup>্</sup>র ৭) অগ্নিহোত্র হোসের মন্ত্র "অগ্নির্জ্যোতির্জ্যোতিরশ্বিঃ বাহা"; প্রতদানের বন্ধ বণা তে বাং পাত তে নোহবত্ত ভেজ্যো নমন্তেক্যঃ বাহা"। উভয়ত্র বাহাকার শাকার অগ্নিহোত্রত অগ্নিটোনের অনুসত।

<sup>( 🌣 )</sup> अक्रमाधन नक वर्णपूर्वभाष्मत्र विकृष्टि । श्रद्धांकाण पवि ও स्वयं देशांत स्वया ।

উপবস্থ দিনে পশুকর্ম বিহিত হয়'। যে সকল পশুবন্ধ তাহার অনুসারী, তাহারাও অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

ইড়াদধ নামক যজ্ঞক্রতু,—তাহাতে দধিদারা [হোম] অনুষ্ঠিত হয়; দধিঘর্শ্মেও দধি দারা [হোম] অনুষ্ঠিত হয়। দধিঘর্শ্মের অনুসারী হওয়ায় ইড়াদধও অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে।

# তৃতীয় খণ্ড অগ্রিফৌম

অগ্নিষ্টোমের পূর্ব্ববর্তী যজ্ঞসমূহের অগ্নিষ্টোমপ্রবেশ দেখান হইল। এখন পরবর্ত্তী যজ্ঞসকলেরও অগ্নিষ্টোমের অন্তর্বার্তিতা প্রদর্শিত হইতেছে যথা—"ইতি স্থান্দের

এ পর্যান্ত [অগ্নিফোমের] পূর্ববর্তী [যজ্জবিষয়ক];
অনন্তর [অগ্নিফোমের] পরবর্তী [যজ্জ বিষয়ে বলা হইবে]।
উক্থ্যের পোনেরটি স্তোত্র ও পোনেরটি শস্ত্র। অতএব উহা
[শস্ত্র ও স্তোত্র একত্র যোগে ত্রিশটি হওয়ায়] মাসম্বরূপ;
মাস হইতেই সংবৎসর সম্পাদিত হয়; সংবৎসরই অগ্নি
বৈশ্বানর এবং অগ্নিই অগ্নিফোম। সংবৎসরের অনুসরণ
করিয়া উক্থ্য অগ্নিফোমে প্রবেশ করে। তৎপ্রবিষ্ট উক্থ্যের
অনুসরণ করিয়া বাজপেয়ও উক্থ্যম্বরূপ হয় ও অগ্নিফোমে
প্রবেশ করে।

<sup>(</sup> १ ) সোমাভিষবের পূর্ব্ব দিন উপবস্থ। পূর্ব্বে দেখ। সেই দিন অগ্নীবোমীয় পশুকর্ত্ম বিহিত।

<sup>(</sup>৮) ইড়াদধ বজ্ঞও দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি। দধিবর্ণ অগ্নিষ্টোমের অন্তর্গত। মাধ্যন্দিন শবনে মুক্সভীয় শস্ত্র পাঠের পর দধি হইতে প্রস্তুত হব্য আইতির পর ঋষ্টিকেরা উহা ভক্ষণ করেন।

<sup>( &</sup>gt; ) উক্ণ্য, বোড়শী প্রভৃতি ক্রতু অগ্নিষ্টোমেরই বিকৃতি।

[ অতিরাত্র যজ্ঞে ] রাত্রির পর্যায় বার্রট '; ভাহারা সকলেই পঞ্চলণ [ ভোমবিশিষ্ট ]; [ ভত্মধ্যে ] ছুই ছুই [ পর্যায় ] এক যোগে [ ভোমসংখ্যা ] ত্রিণটি হয় । [অথবা] যোড়ণি-সাম একুণটি; আর সন্ধি (তল্লামক ভোত্র) ত্রিরাহ্মণ্ড তিন (অর্থাৎ নয়টি); এইরপেও উহা [ একুণ ও নয় একযোগে ] ত্রিণটি হয় । এইরপে অতিরাত্র মাসের স্বরূপ; কেননা মাসে রাত্রি ত্রিণটি। মাস হইতে সংবৎসর সম্পাদিত হয় । সংবৎসরই অয়ি বৈশানর; অয়িই অয়িটোমে এবেশ করে। সংবৎসরের অনুসরণ করিয়া অতিরাত্র অয়িটোমে প্রবেশ করে।

ভৎপ্রবিষ্ট অতিরাত্তের অনুসরণ করিয়া অপ্তোর্যাম অতিরাত্তসক্রপ হয় এবং অগ্নিষ্টোমে প্রবেশ করে।

এইরূপে যে সকল যজ্ঞজু [ অগ্নিফৌমের ] পূর্ববর্তী ও ঘাহারা পরবর্তী, তাহারা সকলেই অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে।

[ উদ্গাতৃগণ কর্ত্ক ] সম্যক্রপে স্তত হইয়া অগ্নিফোমের ভোত্রান্তর্গত মন্ত্রসংখ্যা একশ নক্ষইটি হয় । তন্মধ্যে যে

<sup>(</sup>২) অভিরাত্তবাগে সন্ধ্যার পর বোড়শী গ্রন্থ হইতে হোমের পর বহিকেরা চমস হইতে সোষপান করেন। এই ক্রিয়া রাত্রিকালে ছাদশ বার অসুষ্ঠিত ইয়। এক একবার অসুষ্ঠানে এক এক পর্যায়।

<sup>( · )</sup> বোড়শস্তোত্তে থক শুলিকে একুশটি সামে পরিণত করিরা উল্পাতারা গান করেন।

<sup>( 8 )</sup> यज मरथा। यथा---

<sup>্</sup> প্রাতঃসবনে— বহিষ্পবদান স্থোত্তে চারিটি আঞ্চান্ডোত্তে ৪ x ১০

वाशान्त्रन नवरन-

মাধ্যন্দিৰ প্ৰমান স্তোত্তে

নক্ষইটি, তাহাতে দশটি ত্রিব্নং (ত্রিরাব্নত তিন অর্থাৎ নম্ন
মন্ত্রাত্মক) স্তোম হয়। আর যে নক্ষইটি, তাহাতেও দশটি
ত্রিব্নৎ স্তোম হয়। আর [অবশিষ্ট] যে দশটি, তাহাতে একটি
স্তোত্রগত মন্ত্র অতিরিক্ত থাকে; [উহাকে ছাড়িলে অবশিষ্ট
নয় মন্ত্রে] একটি ত্রিব্নৎ অবশিষ্ট থাকে। ঐ ত্রিব্নৎ স্তোম
একবিংশতিতম হইয়া [অন্তগুলির] উপরে স্থাপিত হইয়া
[আদিত্যের মত] প্রকাশ পায়। অথবা উহা স্তোমসকলের মধ্যে বিযুব-স্বরূপ; কেননা দশটি ত্রিব্নৎ উহার
পূর্ববর্ত্তী ও দশটি পরবর্ত্তী; এবং এইটি মধ্যে থাকিয়া একবিংশতিতম হইয়া উভয় দিকেই [অন্ত বিশটি স্তোমের]
উপরে স্থাপিত হইয়া প্রকাশ পায়। আর যে স্তোত্রগত মন্ত্রটি
অতিরিক্ত হইয়াছে, তাহা ঐ [একবিংশস্থানীয়] স্তোমের

| 42          |
|-------------|
| 59          |
|             |
| 8 X >9 = 6V |
|             |

(e) 透園句で シャーニー・マントラーシャン・メットシャン・メットン

নাম নত্রে একটি ত্রিবৃৎ ন্যোম। একুপটি ত্রিবৃৎ ন্যোম ও অতিরিক্ত একটি মন্ত্র একবোগে ১৯০। উক্ত ১৯০ মন্ত্রের ৯০টিতে দপটি ত্রিবৃৎ হয়। আর ৯০টিতে আর দশটি ত্রিবৃৎ। বাকি দশটি বিবৃৎ হার একটি মন্ত্র অবশিষ্ট থাকে। এই শেবোক্ত একবিংশ ত্রিবৃৎ আদিত্য-বর্মণ ও অতিরিক্ত মন্ত্রটি যজমানবর্মণ। "ঘাদশ মাসাঃ পঞ্চর্ত্তবাং ত্রর ইমে লোকা অসাবাদিত্য একবিংশঃ" এই শ্রুতান্মসারে আদিত্য একবিংশতি-সংখ্যাপ্রক; এইছেতু একবিংশ ত্রিবৃৎও আদিত্যবন্ধণ। ঐ আদিত্যবন্ধণ ত্রিবৃৎক বিকুষম্বাপও মনে করা যাইতে পারে।

(৩) গ্রাময়ন সত্র একুণদিনে সম্পাদিত হয়। উহার পূর্বের দুল দিন, পরে দুল দিন, বাব্যে এক দিন; ঐ মধ্যকর্ত্তী দিনকে বিবৃত্ব দিন বলে। এই মধ্যকর্ত্তী বিষ্ট্দিনের সহিত একবিংশ বিবৃত্ব জোমের সাভ্যা।

উপর স্থাপিত হয়; উহা যজমানস্বরূপ। অপিচ উহা দেব-গণের ক্ষত্রস্বরূপ ও শত্রুদমন সৈত্যস্বরূপ।

যে ইহা জানে, সে দেবগণের ক্ষত্র ও শত্রুদমন সৈন্য লাভ করে ও তাহার সাযুজ্য সারূপ্য ও সালোক্য লাভ করে।

# চতুর্থ থণ্ড অগ্রিফৌম

অগ্নিষ্টোমসম্বৰে আখ্যাগ্নিকা যথা---"দেবা বা-----এবং বেদ"

দেবগণ পুরাকালে অস্থরদিগের সহিত [ যুদ্ধে ] জয়লাভ করিয়া উর্দ্ধে গিয়া স্বর্গলোক পাইয়াছিলেন। [ তন্মধ্যে ] অগ্নি হ্যুলোক স্পর্শ করিয়া উর্দ্ধে উত্থিত হইয়াছিলেন। তিনি স্বর্গলোকের দ্বার আরত করিলেন। অগ্নিই স্বর্গলোকের অধিপতি। বস্থগণ প্রথমে তাঁহার নিকট আদিয়াছিলেন। তাঁহারা ইহাঁকে বলিলেন, [ তোমাকে ] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে [ স্বর্গে ] যাইতে দাও, আমাদের জন্ম পথ কর। অগ্নি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [ দ্বার ] ছাড়িব না; শীঘ্র আমার স্তব কর। তাহাই করিব, এই বলিয়া তাঁহারা অগ্নিকে ত্রির্থ স্থোম দ্বারা স্তব করিয়াছিলেন। স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে [ স্বর্গে ] যাইতে দিয়াছিলেন; তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিয়াছিলেন।

[তার পর] রুদ্রগণ অগ্নির নিকট আসিলেন ও তাঁহাকে বলিলেন. [তোমাকে] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে স্বর্গে

ষাইতে দাও, আমাদিগের জন্ম পথ কর। তিনি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [দার] ছাড়িব না, শীঘ্র আমার স্তব কর। তাহাই করিব বলিয়া তাঁহারা অগ্নিকে পঞ্চদশ স্তোমদারা স্তব করিলেন। স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে যাইতে দিলেন। তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিলেন।

তিখন] আদিত্যগণ অগ্নির নিকট আসিলেন। তাঁহারা ইহাঁকে বলিলেন, [তোমাকে] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে [স্বর্গে] যাইতে দাও, আমাদের জন্ম পথ কর। তিনি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [ দ্বার ] ছাড়িব না, শীঘ্র আমার স্তব কর। তাহাই করিব বলিয়া তাঁহারা অগ্নিকে সপ্তদশ স্তোমদ্বারা স্তব করিয়াছিলেন। স্তত হইয়া তিনি তাঁহাদিগকে যাইতে দিলেন। তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিলেন।

তথন ] বিশ্বদেবগণ অগ্নির নিকট আসিলেন। তাঁহারা
ইহাকে বলিলেন, [তোমাকে] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে
[স্বর্গে] যাইতে দাও, আমাদের জন্ম পথ কর। তিনি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [দ্বার] ছাড়িব না, শীদ্র
আমার স্তব কর। তাহাই করিব বলিয়া তাঁহারা একবিংশ
স্তোম দ্বারা অগ্নির স্তব করিলেন। স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে যাইতে দিলেন, তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিলেন।

[ এইরপে ] দেবগণ এক একটি [ ত্রিরং, পঞ্চদশ, সপ্তদশ, একবিংশ] স্তোম দারা অগ্নির স্তব করিয়াছিলেন এবং স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে যাইতে দিয়াছিলেন। তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিয়াছিলেন। এই হেডু যে ব্যক্তি যাগ করে, সেএই সকল ( এ চারিটি) স্ভোম দারা অগ্নির স্তর করিয়া থাকে।

যে ব্যক্তি অমিটোমকে ঐরপ বলিয়া ভাবে, তাহাকে [ ফর্ফো ] যাইতে দেওয়া হয়। যে ইহা ভাবে, তাহাকেও ফর্মলোকের অভিমুখে যাইতে দেওয়া হয়।

#### পঞ্চম থপ্ত

## অগ্নিফোম

আনিষ্টোম ও জ্যোভিটোম এই নামের ব্যুৎপত্তি যথা—"স বা এম…তেনেডি" এই ষে আমিষ্টোম, ইনিই সেই অগ্নি। [দেবগণ স্তোম ছারা] তাঁহার স্তব করিয়াছিলেন, সেই জন্ম উহা অগ্নিস্তোম। সেই অগ্নিস্তোমকেই পরোক্ষ নামে অগ্নিষ্টোম বলিয়া ডাকা হয়; কেননা দেবগণ পরোক্ষ নাম ভাল বাসেন।

দেবচভূষ্টয় ( বস্থগণ, রুদ্রগণ, আদিত্যগণ ও বিশ্বদেবগণ)
যে চারিটি স্থোম দারা অগ্নির স্তব করিয়াছিলেন, সেই হেডু
উহা চভূস্যোম। সেই চভুস্তোমকে পরোক্ষ নামে চভুস্টোম
ধলিরা ডাকা হয়; কেননা দেবগণ পরোক্ষ নাম ভাল বাদেন।

আবার অমি উর্দ্ধে গিয়া জ্যোতিঃস্বরূপ হইলে [ দেবগণ ] যে তাঁহার তব করিরাছিলেন, লেইজত্য উহা জ্যোভিস্তোম। সেই জ্যোভিস্তোমকৈ পরোক্ষ নামে জ্যোভিস্টোম বলিয়া ভাকা হয়; কেনমা দেবনণ পরোক্ষ নাম ভাল বাসেন।

রশ্বচক্ত থেমন অনন্ত; সেইরপ এই যে বজ্ঞাক্ত ( অমি-ক্রেম্ম)—ইহার আদি নাই ও অন্ত নাই; ক্রেননা এই যে অগ্নিটোগ, ইহার ক্ষেত্রন প্রায়ণ (আদি), ভেমনই উদয়ন (অন্ত)'।

অমিকৌমকে লক্ষ্য করিয়া এই যজ্জগাথাটি গীত হয়;—
"যদস্য পূর্বনিপরং তদস্য যদস্যাপরং তদস্য পূর্বন্য। অহেরিব
সর্পণং শাকলস্থান বিজানন্তি যতরৎ পরস্তাৎ"—যেমন ইহার
আরম্ভ, তেমনি ইহার শেষ; আবার যেমন ইহার শেষ,
তেমনই ইহার আরম্ভ। শাকল নামক সর্পের মত ইহার গতি;
ইহার কোন্ কর্ম্ম পরবর্তী, [কোন্ কর্মাই বা পূর্ববর্তী],
তাহা বুঝা যায় না। [ঐ গাখার তাৎপর্য্য যে]
অমিকৌমের প্রায়ণ (আরম্ভ) যেমন, উদয়নও (শেষও)
সেইরূপ।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, [ প্রাতঃসবনেক্স আদিতে প্রযোজ্য ] ত্রিন্থৎ স্তোম ষখন প্রায়ণ ( আরম্ভ ), আর [ ভৃতীয় সবনের অস্তে প্রযোজ্য ] একবিংশ সোম যথন উদয়ন (শেষ ), তথন উহারা ( আদি ও অস্ত ) কিরূপে সমান হইল ? [ উত্তর ] যেটি একবিংশ স্ভোম, তাহা ত্রির্ভের মডই। [ ত্রিন্থৎ ও একবিংশ উভয় স্তোমের অস্তর্গত ] অন্ত্-

<sup>( &</sup>gt; ) রণচক্রের বেখানে আদি সেইখানেই অন্ত ; সেইরূপ প্রারণীয় কর্ম ও উদরনীয় কর্ম এক্ষবিধ বালিয়া অগ্নিষ্টোধেরও আদি অন্ত সমান ন

<sup>(</sup>২) "লাকলনামা অহিঃ সর্পবিলেবং। স-চ সর্পনিকালে মুখেন পুক্তে দংশনং কুলা অবাধান কারো ভবতি ভত্ত কিং মুখং কিংবা পুক্তমিতি ব আনতে" (সারণ)। ই সংগতি কেলন কোনার মুখ কোখার পুক্ত বুঝা বার না, সেইরপ প্রারণীয় ও উদয়নীয় কর্ম: একজ্বপ ক্রেকার অর্থিটোমেন্ত আদ্যন্ত পুথক্ করিরা বুঝা বার না।

ত্রয় ত্র্যুচধর্মযুক্ত, সেই জন্মই [উহারা সমান]; এই উত্তর দিবে।

### ষষ্ঠ খণ্ড অগ্নিফৌম

**অগ্নিষ্টোম সম্বন্ধে অফ্যান্ত কথা—"**যো বা এষ-····এবং বেদ"

ঐ যিনি ( অর্থাৎ যে আদিত্য ) তাপ দেন, তিনিই অগ্নি-ঊৌম। ঐ [ আদিত্য ] দিনের সহিত বর্ত্তমান; অগ্নিফৌমও এক দিনেই সমাপ্ত হয়; ' এই জন্ম উহাও দিনের সহিত বর্ত্তমান।

যেমন প্রাভঃসবনে, তেমনই মাধ্যন্দিনে, তেমনই তৃতীয় সবনে, কোনরপ ত্বরা না করিয়া সবনকর্ম্ম অনুষ্ঠান করিবে। এইরূপ করিলেই যজমান অপমৃত্যুরহিত হয়। প্রথম ছুই সবনে ত্বরা না করিয়া কর্ম্মের অনুষ্ঠান হইতে পারে; সেই নিমিত্ত পূর্ব্বদিয়তী গ্রামসমূহ বহুজনপূর্ণ হইয়া থাকে। আর তৃতীয় সবনে [কালসংক্ষেপ হেডু] ত্বরা করিয়া কর্মানুষ্ঠান হয়; সেই নিমিত্ত পশ্চিমে দীর্ঘ অরণ্য হইয়া থাকে। যজমানও

<sup>(</sup>৩) প্রাভঃসবনের আরপ্তে ত্রিবৃৎ স্তোমের আশ্রয় "উপাস্মৈ গায়ত। নরঃ" ইত্যাদি স্কত অক্তরের মুক্ত। (পূর্বে দেখ) তৃতীয় সবনের শেবে একবিংশ স্তোমের আশ্রয় 'বিজ্ঞা বজ্ঞা বো অপ্নরে" এই স্বস্তের ছই প্রগাণেও তিনটি করিরা অক্ আছে। অতএব উভয় স্তোমই ত্র্যুচবর্শ-মুক্তা। তিনটি অক্ একবোগে ত্র্যুচ হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) अधिरहोरमम् मवनजम अक्तित्वरे अश्लेख रम्।

ঐরপ করিলে অপয়ভাযুক্ত হয়েন। সেই নিমিত্ত যেমন প্রাভঃ-সবনে, তেমনই মাধ্যন্দিনে, তেমনই ভৃতীয় সবনে ত্বরা না করিয়া কর্ম অনুষ্ঠান করিবে। তাহা হইলে যজমান অপয়ভাুুু-রহিত হইবে।

সেই হোতা ঐ আদিত্যের অমুকরণ করিয়া শস্ত্রজার। পর্য্যাবর্ত্তন করিবেন। ঐ আদিত্য যথন প্রাতঃকালে উদিত্ত হন, তথন মন্দ্র (অল্প ) তাপ দেন; সেই জন্ম মন্দ্র (অনুষ্চ) স্বরে প্রাতঃসবনে শস্ত্র পাঠ করিবে। আদিত্য যথন উপরে উঠেন, তথন খরতর তাপ দেন; সেই জন্ম মাধ্যন্দিনে উচ্চতর স্বরে শস্ত্র পাঠ করিবে। যথন আদিত্য আরও উপরে উঠেন, তথন খরতমভাবে তাপ দেন; সেই জন্ম তৃতীয় সবনে উচ্চতম স্বরে শস্ত্র পাঠ করিবে। বাক্য যদি হোতার বশ হয়, তবে ঐরপেই [উচ্চতমস্বরেই] শস্ত্র পাঠ করিবে। বাক্যই শস্ত্র। যাহাতে উত্তরোত্তর [উচ্চ] বাক্যজারা [শস্ত্রপাঠ] সমাপ্তির জন্ম উৎসাহ জন্মে, সেইরূপ বাক্যে [শস্ত্রপাঠ] আরম্ভ করিবে। তাহা হইলেই উহা সর্ব্বাপেক্ষা স্থপঠিত হইবে।

এই যে [আদিত্য], ইনি কখনই অন্তমিত হন না, উদিতও হন না। তাঁহাকে যখন অন্তমিত মনে করা যায়, তখন তিনি সেই দেশে দিবসের অন্ত (সমাপ্তি) করিয়া তৎপরে আপ-নাকে বিপর্য্যন্ত করেন, [অর্থাৎ] সেই পূর্বে দেশে রাত্রি করেন ও পর দেশে দিবস করেন। আবার যখন তাঁহাকে প্রাতঃকালে উদিত মনে করা যায়, তখন তিনি রাত্রিরই সেখানে অন্ত (সমাপ্তি) করিয়া পরে আপনাকে বিপর্য্যন্ত

करत्रन, ( वर्षाष ) शूर्व एक्टम कियन करत्रन ७ शत्रामत्म ब्रांखि करत्रन । '

এই সেই আদিত্য কখনই অস্তমিত হন না। যে ইহা জানে, সেও কখন অন্তমিত হয় না, পরস্ত তাঁহার (আদিত্যের) সাযুক্ত্য, সারূপ্য ও সালোক্য লাভ করে।

### পঞ্চদশ তাখ্যায়

### প্রথম খণ্ড ইপ্তিসমূহ

দেবগণ কর্তৃক বন্ধলান্ত সম্বন্ধে আখ্যায়িকা বথা—"যজ্ঞা বৈ...ছন্দোভিশ্য"

একদা যজ্ঞ ভক্ষ্য অম সমেত দেবগণের নিকট হইতে
চলিয়া গিয়াছিলেন। দেবগণ বলিলেন, যজ্ঞ ভক্ষ্য অম সমেত
আমাদের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছেন, এই যজ্ঞের অনুসরণ
করিয়া আমরা অন্নেরও অন্বেষণ করিব। তাঁহারা বলিলেন,
কিরপে অন্থেষণ করিব? ব্রাহ্মণভারা ও ছন্দোভারা
[অন্থেষণ] করিব। এই বলিয়া তাঁহারা [যজমানরূপী]

<sup>(</sup> ১ ) পূর্ব্য প্রকৃতপক্ষে অন্ত বান না। একস্থানে রাত্রি হইলে অন্তত্ত তথন নিন হন, ইহাই ভাঙ্পর্ব্য। মূলে 'বর্তাং' ও 'পরভাং' আছে : সারণ অর্থ করিয়াছেন —অবভাং অতীতে দেশে রাজিমের ক্রতে পরভাং আগামিনি বেশে অহ: ক্রতে। ক্রান্ত্রনাম্য এই বৈজ্ঞানিক তথ বিলাক আনর্থীয় ।

ব্রাহ্মণকে ছন্দোবারা দীক্ষিত করিয়াছিলেন ও ভাঁহার [ দীক্ষ-পীয়েষ্টি ] যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্যন্ত বিস্তৃত করিয়াছিলেন; অপিচ [ দেব-] পত্নীগণেরও সংযাজ করিয়াছিলেন। সেই হেতু এখনও দীক্ষণীয়া ইপ্তিতে যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্যান্ত বিক্তত করা হয় ও [ দেব-] পত্নীগণেরও সংযাজ করা হয়। [ দেব-গণক্বত ] সেই কর্মের অনুসরণ করিয়া [মনুষ্যেরাও] ডদ্রেপ করিয়া থাকে।

তার পর তাঁহারা প্রায়ণীয় কর্ম্মের বিস্তার করিয়াছিলেন ; প্রায়ণীয় কর্ম ছারা তাঁহারা যজ্ঞকে অত্যস্ত নিকটে আনিয়া অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা অত্যন্ত ত্বরা করিয়া কর্মসকল সম্পাদন করিয়াছিলেন, ও সেই প্রায়ণীয় কর্মকে শংযু কর্ম দারা সমাপ্ত করিয়াছিলেন'। সেইহেতু অদ্যাপি প্রায়ণীয় শংযু কর্মেই সমাপ্ত করা হয়। [দেবগণকৃত ] কর্মের অমু-শরণ করিয়া [ মনুষ্যেরাও ] তজ্ঞপ করিয়া থাকে।

[তৎপরে] তাঁহারা আতিথ্য কর্মের বিস্তার করিয়াছিলেন; আতিথ্য দারা তাঁহারা যজ্ঞকে অত্যস্ত নিকটে আনিয়া **তাহা** অমুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা অত্যন্ত দ্বরা করিয়া কুর্ম-সকল সম্পাদন করিয়াছিলেন, ও ইড়াকর্মে [ আতিথ্যকে ] সমাপ্ত করিয়াছিলেন। " সেইহেতু অন্তাপি আতিথ্য কর্মা ইড়া দারা সমাপ্ত করা হয়। [ দেবগণ ক্বত] কর্মের অনুসরণ করিয়া [ মনুষ্যেরাও ] তদ্রেপ করিয়া থাকে।

<sup>(</sup> ৭ ) আনশীরেটিতে পদ্মীসংখাজ পর্যন্ত না বাইরা সংযুবাক অমুঠানেই উহা শেব করা হয় য श्राम 8. शृष्ठ त्वथ ।

<sup>(</sup>७) बाजियानर्स देखांख एता ७१ शुर्क त्यथाः

ेम प्र

[তৎপরে] তাঁহারা উপসৎ-সমূহের বিস্তার করিয়া-ছিলেন: উপদৎসকল দ্বারা সেই যজ্ঞকে নিকটে আনিয়া অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা অত্যন্ত ত্বরা করিয়া কর্ম্মদকল সম্পাদন করিয়াছিলেন। ভাঁহারা তিনটি সামিধেনী পাঠ করিয়া তিন দেবতার যাগ করিয়াছিলেন ; সেইহেতু অ্যাপি উপসৎসমূহে তিনটি সামি-ধেনী পাঠ করিয়া তিন দেবতার যাগ করা হয়। [দেবগণ-কুত বিশের অনুসরণ করিয়া মিনুষ্যেরাও বিজ্ঞা कविया थात्क।

িতৎপরে বৈভারা উপবস্থ কর্ম্ম বিস্তার করিয়াছিলেন। উপবস্থ্য দিনে তাঁহারা পশুকর্ম পাইয়াছিলেন; তাহা পাইয়া তাঁহারা যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্য্যন্ত বিস্তৃত করিয়াছিলেন, অপিচ [দেব-] পত্মীগণেরও সংযাজ করিয়াছিলেন। সেইহেতু অভাপি উপবসথে যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্য্যন্ত বিস্তৃত করা হয় ও [দেব-] পদ্মীগণেরও সংযাজ করা হয়।

সেইহেছু ঐ পূর্ব্ববর্ত্তী কর্ম্ম সকলে হোতা ক্রমশঃ নীচতর স্বরে অন্মবচন পাঠ করিবেন।

এইরূপে উত্তরোত্তর সারবান্ কর্ম্মের অনুষ্ঠান দারা দেবগণ সেই যজ্ঞকে পাইয়াছিলেন: সেইজন্ম উপবসথে যত িচ্চ স্বরে ] ইচ্ছা করিবে, তেমনি [স্বরে] অনুবচন পাঠ করিবে। তাহা হইলে সেই সোমযাগ প্রাপ্ত হওয়া যায়।

সেই যজ্ঞকে পাইয়া দেবগণ বলিলেন, [ অহে যজ্ঞ ], ভুমি

<sup>( 8 )</sup> উপসদের উদিষ্ট দেবতাত্রর অগ্নি সোম ও বিষ্ ; পূর্বে ১০ পৃষ্ঠ দেখ।

<sup>(</sup> e ) উপৰস্থ দিবসে অনুষ্ঠিত অগ্নি ও সোষের উদ্দিষ্ট পশুৰুর্ম।

আমাদের ভক্ষণীয় অন্তের জন্য অবস্থান কর। যক্ত বলিলেন, না, কেন আমি তোমাদের জন্য অবস্থান করিব? এই বলিয়া যক্ত দেবগণের প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিলেন। দেবগণ তাঁহাকে বলি-লেন, ব্রাহ্মণদারা ও ছন্দোদারা সংযুক্ত হইয়া তুমি ভক্ষণীয় অন্নের জন্য অবস্থিতি কর। [ যজ্ঞ বলিলেন ] তাহাই হইবে। দেইহেতু অ্যাপি যজ্ঞ ব্রাহ্মণদারা ও ছন্দোদারা সংযুক্ত হইয়া দেবগণের নিকট হব্য বহন করিয়া থাকেন।

### দিতীয় খণ্ড যজে বৰ্জনীয় ঋতিক

যজে বর্জনীর ঋষিকের উল্লেখ যথা—"ত্রীণি হ বৈ — জপেদেবেভি"
যজে ত্রিবিধ [দোষ] ঘটিতে পারে, যথা জগ্ধ
(ভক্ষিতাবশিষ্ট), গীর্ণ (উদরগত) ও বাস্ত (উদরনির্গত)।
[যজমান] হয় ত আমাকে কিছু [ধন] দিবে অথবা আমাকে
[ঋষিক্ পদে] বরণ করিবে, এইরূপে যে কামনা করে, তাহার
ঘারা ঋষিকের কর্ম্ম করাইলে যে [দোষ] ঘটে, তাহাই জগ্ধ।
জগ্ধ (উচ্ছিষ্ট) দ্রব্যের মত তাহা যজে নিরুষ্ট [দোষ]; তাহা
যজমানকে রক্ষা করিতে পারে না। এই [ত্রাহ্মণ] আমার
ফতি না করুক অথবা আমার যজে বিদ্ধ না করুক, এইরূপ ভয়
করিয়া কাহারও ঘারা ঋষিকের কর্ম্ম করাইলে যে [দোষ] ঘটে,
তাহাই গীর্ণ। গীর্ণ (উদরগত) দ্রব্যের মত উহা যজে নিরুষ্ট
[দোষ]; তাহা যজমানকে রক্ষা করিতে পারে না। পাতিত্য

তৎপান নিন্দিত লোক দারা ঋত্বিকের কর্ম করাইলে যে [দোষ]

টে, তাহাই বান্ত। মনুষ্যেরা যেমন বান্ত (উদগীর্ণ) দ্রব্যকে

হুণা করে, দেবগণ সেইরূপ সেই দোষকে হুণা করেন। সেই

জন্ম বান্ত দ্রব্যের মত উহা নিকৃষ্ট [দোষ]; উহা যজমানকে

রক্ষা করিতে পারে না'। যজমান এই ত্রিবিধ ব্যক্তির [ঋত্বিক্

কর্মো] অপেক্ষা করিবে না।

যদি না বুঝিয়া এই ভিনের মধ্যে এককেও [ ঋত্বিক্ পদে ]
নিযুক্ত করা যায়, তাহা হইলে বামদেবদৃষ্ট স্তোত্তে তাহার
প্রায়শ্চিত্ত হয়'। এই বামদেবদৃষ্ট স্তোত্তই যজমানলোক
( স্থলোক ), অমৃতলোক ও স্বর্গলোকের স্বরূপ। সেই বামদেব্য' সামের [ অন্তর্গত তৃতীয় মন্ত্রে] তিনটি অক্ষরের ন্যুনতা
আছে। ঐ স্তোত্ত আরম্ভ করিয়া আত্মবাচক "পুরুষ্য" এই
শব্দটিকে তিনভাগ করিয়া [ ঐ মন্ত্রের তিন চরণের অস্তে ]
প্রেক্তপ করিবে। [ এইরূপে প্রায়শ্চিত্ত করিলে ] সেই যজক্র
মান এই যজমানলোকে, এই অমৃতলোকে, এই স্বর্গলোকে,
এই লোকসকলে আত্মাকে স্থাপিত করিতে পায় এবং সমস্ত

<sup>( &</sup>gt; ) তাৎপর্য এই বে, বে ব্যক্তি ধনলোভে আপনা হইতে শ্বন্ধিক্ হইতে চাহে, অথব। যে ব্যক্তিকে শ্বন্ধিকের কার্য্য না দিলে সে যজমানের অনিষ্ট করিবে এই ভর থাকে, অথবা যে ব্যক্তি পাতিভাদি দোবে সমাজে নিন্দিত, সেরূপ ব্যক্ষণকে শ্বন্ধিক্ করিবে না।

<sup>(</sup>২) "ক্যানন্চিত্র আভূবং" (৪।৩১।১-৭) ইত্যাদি তিনটি ঋক্ হইতে উৎপন্ন সাম প্রায়ন্চিত্তার্থ গীত হয়। ঐ মন্ত্রের ঋবি বামদেব (সামসংহিতা ২।৩২-৩৪)।

<sup>(</sup>০) বামদেবাস্তোত্তে তিনটি অসুষ্টুপ্ ছন্দের থক্ আছে। কিন্তু "অভীবুণঃ স্বীনাম-বিতা জরিতুণাং। শতং ভবাস্থাতিভিঃ।" এই তৃতীর থকের প্রত্যেক চরণে আটটির পরিবর্তে সাতটি অকর থাকার মোটের উপর উহাতে তিনটি অকর কম হইল। ঐ সংখ্যাপ্রণের অভ "পু—ক— হ" এই তিন অকর তিন চরণে প্রক্ষেপ করিরা পান করা হয়। বথা 'অভীবুণঃ স্বীনাং পু, অবিতা জরিতুণাং ক, শতং ভবাস্থাতিভিঃ বং"।

দোষযুক্ত যজ্ঞকে অতিক্রম করে। [ এমন কি ] ঋষিকেরা যদি সমৃদ্ধ ( সর্ববদোষরহিত ) হয়েন, তাহা হইলেও [ ঐ তিন অক্ষর স্তোত্তমধ্যে বসাইয়া ] জপ করিবে, এরপও বলা হয়।

#### দেবিকান্ত ডি

দেবিকানায়ী স্ত্রীদেবীগণের উদ্দেশ্তে আছতি বিধান ধথা—"ছলাংসি-----দেবিকানাম্"

ছন্দোগণ দেবগণের উদ্দেশে হব্য বহন করিয়া প্রান্ত হইয়া যজ্ঞের পশ্চাদ্ভাগে অবস্থান করেন। অশ্ব অথবা অশ্বতর' যেমন [ভার ] বহন করিয়া [প্রান্ত হইয়া ] অবস্থান করে, ইহাও সেইরূপ। মিত্র ও বরুণের উদ্দিফ পশুপুরোডাশ দানের পর সেই ছন্দোগণের উদ্দেশে দেবিকা (তমামক) হব্যের আছতি দিবে।

ধাতাকে দাদশ কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ দিবে; যিনি ধাতা, তিনিই বষট্কার। অনুমতিকে চরু দিবে; যিনি অনুমতি, তিনিই গায়ত্রী। রাকাকে চরু দিবে; যিনি রাকা, তিনিই ত্রিষ্টুপ্। সিনীবালীকে চরু দিবে; যিনি সিনীবালী,

<sup>(</sup>३) अर्थकाचनाव्यर्थाव स्रायः व्यवकतः ( मात्रव )।

<sup>(</sup> २ ) সোমবাগের অবসানে অনুবন্ধ্য সামক গণ্ডবন্ধ অনুষ্ঠান হয়। ভৎকালে বিভাবক্তথকে প্রেডাল দেওরা বয়।

তিনিই জগতী। কুছুকে চরু দিবে; যিনি কুছু, তিনিই অনুষ্টুপ্।

এই যে গায়ত্রা, ত্রিফুপ্, জগতী, অসুফুপ্, ইহারাই সকল ছন্দের স্বরূপ। অন্য সকলে ইহাদের অসুবর্ত্তী। যজে ইহাদেরই প্রচুর প্রয়োগ হয়। যে ইহা জানে, সে এই সকল ছন্দোদারা যাগ করিলে তাহার সকল ছন্দোদারাই যাগ করা হয়। [সোম্যাগ] অমযুক্ত ও স্থসম্পাদিত হইলে [যজমানকে] স্থাতে (অমৃতে) স্থাপিত করে, এই যে বলা হয়, ছন্দোগণই [সেই বাক্যের লক্ষ্য]। ছন্দেরাই যজমানকে স্থাতে স্থাপিত করে। যে ইহা জানে, সে ধ্যানের অতীত লোক জয় করে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, সকল [অনুমত্যাদি] স্ত্রী-দেবতাগণের পূর্বেই [ পুরুষ-দেবতা ] ধাতাকে আজ্য দারা যজন
করিবে। তাহা হইলে এই [ক্রা-দেবতাগণকে] মিথুন ( পুরুষযুক্ত ) করা হইবে। এ বিষয়ে অত্যে আবার বলেন, যদি
একই দিনে একই ঋক্মন্ত্রদয় ( যাজ্যা ও পুরোমুবাক্যা ) দারা
[ শাতার ও পরবর্তী দেবতাদিগের ] যজন করা যায়, তাহা
হইলে যজ্ঞে আলস্য করা হয়। তিক্ত প্রথম উক্তির সমর্থনে
কলা হয় ] যদিও এন্থলে ( সমাজে ) [ এক পুরুষের ] বহু
পদ্মী থাকে, তথাপি দেই এক পতিই তাহাদের সকলকেই

<sup>(</sup>७) भूटर्स (मच।

<sup>( 8 )</sup> ধাতার উদ্দেশে অমুবাক্যা মন্ত্র—ধাতা দলাতু দাগুবে প্রাচীং জীবাতুমক্ষিতান্। বরং দেবস্য বীমহি স্বতিং বাজিনীবতঃ ॥ (অপর্বসং ৭।১৭।২)

বাস্ত্যামন্ত্র প্রার্জনে বিশং পুরুষং জ্বাদ। থাতা কৃষ্টারনিমিবাভি-চট্টে থাত্র ইন্ধবাং স্বতবজ্ঞ্বোতা । (স্বাধ- প্রো- স্- ৬)১৪)১৬)

মিথুন (পুরুষযুক্ত) করিয়া থাকে; এইজন্ম স্ত্রী-দেবতার পূর্বেই যে ধাতার যজন হয়, তাহাতে তাঁহাদের সকলকেই মিথুন করা হয়।

[ অনুমত্যাদি ] দেবিকাদিগের কথা এই পর্যান্ত।

### চতুৰ্থ খণ্ড

#### দেবীগণের কথা

দেবিকাগণের হ্ব্যবিধানানস্তর দেবীগণের উদ্দেশে হ্ব্যপ্রদানের বিধান শ্থা—"অথ দেবীনাং…আস্থং"

অনন্তর দেবীগণের কথা। সূর্য্যের উদ্দেশে এক কপালে
সংস্কৃত পুরোডাশ দিবে; যিনি সূর্য্য, তিনি ধাতা, তিনিই
আবার বষট্কার। দ্যোঃ দেবতাকে চরু দিবে; যিনি দ্যোঃ,
তিনি অনুমতি, তিনিই আবার গায়ত্রী। উষাকে চরু দিবে;
বিনি উবা, তিনি রাকা, তিনিই আবার ত্রিউপুণ্। গো-দেবতাকে
(গাভীকে) চরু দিবে; যিনি গো, তিনি সিনীবালী, তিনিই
আবার জগতী। পৃথিবীকে চরু দিবে; যিনি পৃথিবী, তিনি
ক্রু, তিনিই আবার অনুষ্টুপ্। এই গায়ত্রী, ত্রিউপুণ্, জগতী,
ও অনুষ্টুপ্, ইহারাই সকল ছন্দের স্বরূপ। অন্য ছন্দেরা
ইহাদেরই অনুবর্ত্তী; কেননা যজ্ঞে ইহাদেরই প্রচুর
প্রয়োগ হয়। যে ইহা জানে, সে এই কয়েকটি ছন্দে যাগ
করিলে তাহার সকল ছন্দেই যাগ করা হয়। [সোম্যাগ]
অন্তর্ক্ত ও স্বসম্পাদিত ইইলে [যজমানকে] স্থগতে স্থাপিত

করে, এই যে বলা হয়, সেই বাক্যের লক্ষ্য ছন্দোগণ; ছন্দেরাই সেই যজমানকে স্থগতে স্থাপিত করে। যে ইহা জানে, সে ধ্যানের অতীত লোক জয় করে।

এই যে দেবীসকল, ভাঁহারাই এ [পূর্ব্বোক্ত] দেবিকাগণের স্বরূপ; এবং এ যে দেবিকা সকল, ভাঁহারাও এই দেবীগণের স্বরূপ। সেইজন্ম এই উভয় (দেবিকা ও দেবী) দেবভার [সাহায্যে] যে কামনা লাভ করা যায়, ভাহা [উভয়ের
মধ্যে] অম্মতরের [সাহায্যেই] লব্ধ হইয়া থাকে। [তবে] যে
ব্যক্তি প্রজোৎপাদন কামনা করে, সে উভরের উদ্দেশেই হব্য
দান করিবে। কিন্তু যে [ধনের] অন্বেষণ করে, তাহার পক্ষে
সেরূপ করিবে না। যদি [ধনের] অন্বেষণকারীর পক্ষে
উভয়ের উদ্দেশে হব্য দেওয়া হয়, ভাহা ইইলে দেবগণ ভাহার
ধনে অসম্বর্ধী হইতে পারেন, কেননা সেই ব্যক্তি কেবল
আপনার স্বার্থই চিন্তা করিয়াছে।

ং শোপালের পুত্র শুচিরক ( তন্নামক ঋষিক্ ) অভিপ্রতা-

নীর পুত্র বৃদ্ধগুদ্ধের ( তদানক যজনানের ) পক্ষে সেই উভরের ( দেবাগবের ও দেবিকাগবের ) উদ্দেশে যজে হব্য দান করিয়াছিলেন। তাঁহার পুত্র রথগুৎসকে [ জলে ] অবগাহন করিতে দেখিয়া শুচিরক্ষ বলিয়াছিলেন, আমি এই রাজব্যের (ক্ষত্রিয়ের) পক্ষ হইয়া এইরূপে দেবিকাগণ ও দেবীগণ উভয়কে যজ্জে সমাক্রূপে তৃপ্ত করিয়াছিলাম, তজ্জ্যুই [ অছ্ব ] ইহার এই [ পুত্র ] রথগৃৎস এইরূপে অবগাহন করিতেছে। [ তিনি ভদ্বাতীত ] আরও চৌষট্টজন সর্ব্বদা-কবচধারী লোক দেখিয়াছিলেন। তাহারাও সেই রাজত্যের পুত্র ও পৌত্র।

### পঞ্চম থপ্ত

#### छक्था क्ष्यू .

ক্যোতিষ্টোষ বজের সাতটি সংস্থা—অন্নিষ্টোম, অতানিষ্টোম, উক্থা, বোড়শী, বাজপের, অভিনাত্ত, অপ্রোর্থাম। তল্মধ্যে অন্নিষ্টোমে হোতার কর্মব্য বর্ণিড ও ব্যাখ্যাত হইল। তংপরে উক্থা, বোড়শী ও অভিনাত্তের বিষয়ও বর্ণিত হইবে। একণে উক্থোর সম্বন্ধে বর্ণনা হইতেছে যথা—"অন্নিষ্টোমং বৈ—অধেন"

দেবগণ অগ্নিটোমের ও অহ্নরগণ উক্থসমূহের আঞার
লইয়াছিলেন। তাঁহারা [উভয়ে] সমানবীর্যাই হইলেন।
দেবগণ অহ্নদিগকে হঠাইতে পারেন নাই। ঋষিদের মধ্যে
ভর্মাজ তাঁহাদিগকে দেখিয়া বলিলেন, এই অহ্নরগণ উক্থসমূহের আঞায় করিয়াছে, ইহাদের (দেবগণের) মধ্যে কেইই
ভাহাদিগকে দেখিতে পাইতেছে না। এই বলিয়া

"এহ্য যু ত্রবাণি তে২গ্ন ইম্খেডরা গিরঃ"—' অছে আয়ি, তুমি আইস, তোমার শোভন কার্য্য আমি কছিব, তদ্ভিম অহ্য বাক্য এইরূপে [ কহিব ]—এই মন্ত্রে অগ্নিকে উচ্চে আহ্বান করিয়াছিলেন। এ মন্ত্রে "ইতরা গিরঃ"—অহ্য বাক্য—অহ্যর-গণের বাক্য।

সেই অগ্নি তাঁহার সমীপে উপস্থিত হইয়া বলিলেন, এই বৃদ্ধ দীর্ঘ পলিত [ ঋষি ] আমাকে কি বলিতে চাহেন ?

ভরবাজই কুশ দীর্ঘ ও পলিত ছিলেন। তিনি বলিলেন, এই অহ্বরেরা উক্থসমূহের আগ্রায় লইয়াছে; তাহাদিগকে তোমাদের কেহই দেখিতে পাইতেছ না। তখন অগ্রি অশ্ব হইয়া সেই অহ্বরদিগের অভিমুখে দৌড়িয়াছিলেন। অগ্রি যে অশ্ব হইয়া তাহাদের অভিমুখে দৌড়িয়াছিলেন, সেইহেতু ঐ [পূর্ব্বোক্ত] মন্ত্র সাক্ষশ্ব নামক সামে পরিণত হইল। ইহাই সাক্ষশ্বের সাক্ষশ্ব ।

সেই জন্ম বলা হয়, সাকমশ্ব দারা উক্থসকলের প্রণয়ন করিবে। যাহা সাকমশ্ব হইতে ভিন্ন নামে প্রণীত হয়, সেই সকল উক্থ যেন অপ্রণীতই থাকে।

প্রমংহিষ্ঠীয় সাম দারাও প্রণয়ন করিবে, ইহাও বলা হয়।
কেননা দেবগণ প্রমংহিষ্ঠীয় সাম দারাও অন্তর্নিগকে উক্থসমূহ
ইইতে নিরাক্বত করিয়াছিলেন।

<sup>(2) 01301301</sup> 

<sup>(</sup>২) "এক্স ব্ ৰবাণি তে" ইত্যাদি কক্ হইতে উৎপক্ষ সামের নাম সাক্ষণ সাম। (সামসং ২।৫৫)
'আরং অ বাকারো ভূষা ভৈরস্থরৈ: সাকং বৃদ্ধং কৃষা ক্রিতবান্ তত্মানস্য সাক্ষ: সাক্ষণমিতি নাম
সম্পান্তন্ম (সাক্ষণ)।

<sup>्</sup>रिक्क संविद्या । (१०) विकासि स्था व्हेटल खेरणा मारमा साम अमारिक्षेष्ठ । (भागमा २) १९०० ।

সেই জন্ম বলা হয়, প্রমংহিচীয় হারা অথবা সাকমশ্ব হারা [ উক্থসমূহ ] প্রণয়ন করিবে।

#### ষষ্ঠ খণ্ড

#### **उक्था** क्रष्

উক্ণ্য ক্রন্তু অগ্নিষ্টোমেরই বিক্ষৃতি। অগ্নিষ্টোমের সকল অন্থর্চানই 'ইহান্ডে বিহিত। করেক স্থলে অর বিভেদ আছে মাত্র। অগ্নিষ্টোমে সবনত্ররে শস্ত্র-সংখ্যা বারটি; উক্থ্যে সবনত্রয়ে শস্ত্রসংখ্যা পোনেরটি। এই যজ্ঞে অগ্নিষ্টোমে বিহিত শস্ত্রসমৃদর যথাবিধি পাঠ করিরা ভূতীর সবনে তিনটি অতিরিক্ত শক্তের পাঠ করিতে হয়। মৈত্রাবরুণ, ব্রাহ্মণাচহংসী ও অচ্ছাবাক যথাক্রমে এই তিন শস্ত্র পাঠ করেন। উক্ত শস্ত্রতার স্ক্রেবিধান যথা—"তে বা অস্থ্রা… য এবং বেদ"।

সেই অহুরের। মৈত্রাবরুণের উক্থ (শস্ত্র) আশ্রেয় করিয়াছিল। সেই ইন্দ্র [অন্ত দেবগণকে] বলিলেন, [তোমাদের
মধ্যে] কে আমার সহিত আসিয়া এই অহুরদিগকে এহান
ছইতে নিরাক্বত করিবে? বরুণ বলিলেন, আমি করিব। সেইজন্ম মৈত্রাবরুণ (তন্নামক ঋত্বিক্) ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত সূক্ত তৃতীয়
সবনে পাঠ করেন। তদ্বারা ইন্দ্র ও বরুণ অহুরদিগকে
সেখান ছইতে নিরাক্বত করিয়া থাকেন।

সেখান হইতে নিরাকৃত হইয়া অহ্মরেরা ব্রাহ্মণাচ্ছংসীর উক্থ আঞার করিয়াছিল। সেই ইন্দ্র বলিলেন, কে আমার সহিত আসিয়া ইহাদিগকে এখান হইতে নিরাকৃত করিবে ?

<sup>( &</sup>gt; ) "हैख्यम्ना व्यवस्तान" हैजानि मध्य यक्षमन ४२ एक । त्यक हैख ७ यस्त ।

শ্বহস্পতি বলিলেন, আমি করিব। সেইজন্ম ব্রাহ্মণাচহংগী ভৃতীয় সবনে ইন্দ্র-ব্রহস্পতি-দৈবত সূক্ত পাঠ করেন।' তদ্বারা ইন্দ্র ও ব্রহস্পতি তাহাদিগকে সেধান হইতে নিরাক্বত করিয়া থাকেন।

সেধান হইতে নিরাক্বত হইয়া অহ্নরেরা অচ্ছাবাকের শস্ত্র আঞ্রয় করিয়াছিল। সেই ইন্দ্র বলিলেন, কে আমার সহিত আসিয়া ইহাদিগকে এখান হইতে নিরাক্বত করিবে ? বিষ্ণু বলি-লেন, আমি করিব। সেইজন্ম অচ্ছাবাক তৃতীয় সবনে ইন্দ্র-বিষ্ণু-দৈবত সৃক্ত পাঠ করেন । তদ্বারা ইন্দ্র ও বিষ্ণু ভাহাদিগকে সেখান হইতে নিরাক্বত করিয়া থাকেন।

[ এইরপে উক্ত শস্ত্রতায় ] ইন্দ্রের সহিত দক্ষ (যুক্ত)

হইয়া ঐ [ বরুণ, রহস্পতি ও বিষ্ণু ] দেবতারা প্রশংসিত

হয়েন । দক্ষই মিপুন্যরূপ; সেইজত্য দক্ষ হইতে মিপুন উৎপন্ন

হয় ও [ যজমানের ] প্রজোৎপত্তি ঘটে । যে ইহা জানে, সে

প্রজা দারা ও পশু দারা [ বর্দ্ধিত হইয়া ] উৎপন্ন হয় ।

পোতার এবং নেফার পক্ষে চারিটি ঋত্যাজ মন্ত্র ও ছয়টি [ যাজ্যা ] ঋক্ বিহিত। ' এইরূপে উহা দশসংখ্যাযুক্ত হইরা বিরাটের স্বরূপ হয়। এতদ্বারা যজ্ঞকে দশিনী (দশাক্ষরা) বিরাটেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

<sup>(</sup>२) "छनथराजां म नता। ज्ञष्ममानाः" हेणानि मनम मश्रत्वत्र ४४ एक अवः "ज्ञाहा म हेसर-ज्ञाहाः हेणानि मनम मश्रत्मत्र ४७ एकः। त्मणां मश्राहत्व दृहण्यां ७ हेता।

<sup>(</sup> ७ ) "मः वाः कर्षना प्रतिवा दित्वामि" हैजानि वर्ष मधलात ५० एक । व्यक्त हैस ७ विकू ।

<sup>(</sup>৪) শোভাকে ( তল্লামক কৰিকৃত্তক ) বিতীয় ও আইম বতুৰাল মন্ত্ৰ ও মেষ্টাকে এইটাক ও ব্যৱস্থাক মন্ত্ৰ পাঠ করিতে হয় (১৯৭ পৃঠ পাণ্টাকা দেব)। তবিত্ৰ উক্থাকৰুতে উক্ত শাল্লামের প্রত্যেক দল্লে তাঁহানিগকে একটি করিয়া বাজাামন্ত্ৰ পাঠ করিছে হয়। চারিট্র বতুৰাল ও হাল্লী-মাল্লা একবোৰে দল ক্টল। বিরাটেরও অক্স স্বোধান্দ।

## চতুৰ পঞ্চিকা

### ষোড়শ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### বোড়শী ক্রতু

জ্যোতিষ্টোমন্ডেদ উক্থা ক্রতুর বিষয় বলা হইল, এক্ষণে বোড়শী ক্রতুর বিষয় বলা হইবে। ভদ্বিয়ে বিশেষবিধি বোড়শী শল্পের পাঠ যথা—"দেবা বৈ------এবং বেদ"।

দেবগণ পুরাকালে প্রথম দিনে [সোমপ্রয়োগ বারা]
ইন্দ্রের জন্ম বজ্ঞ প্রস্তুত করিয়াছিলেন, বিতীয় দিনে সেই
বজ্জকে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন, তৃতীয় দিনে [ইন্দ্রকে]
বজ্ঞ প্রদান করিয়াছিলেন; চতুর্থ দিনে ইন্দ্র তাহা [শক্তন্ত্রপ্রতি] নিক্ষেপ করিয়াছিলেন। সেইজন্ম চতুর্থ দিবসে
বোড়লী শক্ত্রপাঠ করা হয়। এই যে বোড়লী শক্ত্র, ইহাবে
বজ্ঞস্বরূপ। চতুর্থ দিবসে যে বোড়লীর পাঠ হয়, ইহাতে
বেষকারী শক্তর প্রতি বক্ত নিক্ষেপ করা হয়। যে ব্যক্তি [এই
বজ্ঞমানের] হন্তব্য, ইহাতে তাহার হত্যা ঘটে। বোড়লী বজ্ঞন

<sup>(</sup>১) "জ্ঞসাৰি সোম ইক্স ডে" (১৮৪।১) ইজ্ঞাণি মন্ত্ৰ বোড়ণী দল্পে পঠিত হয়। ছয়দিব বাণী হইলে চতুৰ্ব দিমসে সোমপ্ৰয়োগে বোড়ণী শল্প পঠিতবা।

স্বরূপ, আর উক্থ সকল পশুস্বরূপ; সেইজন্য উক্থসকলের উপরে স্থাপন করিয়া যোড়শী পঠিত হয়।

উক্থসকলের উপরে ছাপন করিয়া বোড়শী পাঠ করা হয়,
তাহাতে বক্সস্থান বোড়শী ছারা পশুগণকে নিয়মিত করা
হয়। সেই হেড়ু পশুগণও বক্সস্থানপ বোড়শী ছারাই
নিয়মিত হইয়া মমুষ্যগণের নিকট উপস্থিত হয়। সেই হেড়ু
আৰু মমুষ্য গরু বা হস্তী নিয়মিত হইলে আপনা হইতে
বাক্যছারা আহ্বান মাত্রেই নিকটে আসিয়া উপস্থিত হয়।
বক্সরূপ বোড়শী দেখিলেই তাহারা বোড়শী ছারা নিয়মিত
হয়, কেননা বাক্যই বক্স ও বাক্যই বোড়শী।

এ বিষয়ে ব্রহ্মবাদীরা প্রশ্ন করেন, ষোড়শীর ষোড়শিত্ব কি?
[উত্তর ] ইহা স্তোত্রসমূহের মধ্যে ষোড়শ, শস্ত্রসমূহের মধ্যে ষোড়শ, শেস্ত্রসমূহের মধ্যে ষোড়শ, ষেরসমূহের মধ্যে ষোড়শ, ষোল অকরে (অসুফুভের ত্বরার্দ্ধপাঠের) পর প্রণব উচ্চারিত হয়, ইহাতে ষোড়শপদযুক্ত নিবিৎ স্থাপিত হয়, ইহাই ষোড়শীর ষোড়শিত্ব। বাড়শী অসুফুপ্ ছন্দ প্রাপ্ত হইলেও উহাতে সুইটি অকর অতিরিক্ত থাকে। বাগ্দেবতার সুইটি স্তন;

<sup>(</sup>২) উক্ধাক্রভুতে অগ্নিষ্টোমবিহিত দাদশ শল্পের অভিরিক্ত তিনটি দল্ল ভৃতীয় সবনে পঠিও হয় (পূর্বে দেখ); বোড়শীতে সেই তিনটির পরে বোড়শী শল্প পঠি করা হয়।

<sup>(</sup>৩) অন্নিষ্টোদে বান্ধটি শল্প, উদ্ধো পোনেরটি, বোড়শীডে আরও একটি শল্প বিহিত; এইটি বোড়শ শল্প। এই বাগে বোড়শ এই হইডে সোমাহতি হয় এবং ভংকালে ঐ বোড়শ শল্প পঠিও ও বোড়শ ভোত্র গীত হয়। বোলটি এই, বোলটি ভোত্র, বোলটি শল্প আছে বলিয়া উহায় নাম বোড়শী (বোড়শম্ভ ) ক্রড়। বোড়শ শল্পের অন্তর্গত "কিং চান্ত সদে অন্নিতঃ" ইড়াদি নিধিবেরও বোলটি শদ।

<sup>(</sup>৪) "অসাবি সোম ইক্ল ডে" (১৮৪١১-৬) ইত্যাদি ছয়ট অনুষ্টুপু ছম্পের মন্ত্র লইরা

সভ্য ও অনৃত ঐ হুইটি স্তন। যে তাহা জানে, সভ্য তাহাকে রক্ষা করে ও অনৃত তাহাকে হিংসা করে না।

### দ্বিতীয় খণ্ড বোডশী শন্ত্র

বোড়শী শস্ত্রে বিহিত সাম যথা—"গৌরিবীতং……স্তবতে"

তেজস্কামী ও ব্রহ্মবর্চ্চসকামী [যজমান] গৌরিবীর্ত্ত মন্ত্রকে 'যোড়শী সাম করিবে। গৌরিবীত মন্ত্রই তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চস। যে ইহা জানিয়া গৌরিবীত মন্ত্রকে যোড়শী সাম করে, সে তেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চ্চসসম্পন্ন হয়।

কেহ কেহ বলেন, নানদ মন্ত্রকেই যোড়শী সাম করিবে। একদা ইন্দ্র রুত্রের প্রতি বক্ত উন্নত করিয়া প্রহার করিয়াছিলেন। আহত হইয়া রুত্র উচ্চ নাদ (শব্দ) করিয়া-ছিল। সেই উচ্চ নাদ হইতে নানদ সাম হইয়াছিল। ইহাই নানদের নানদত্ব। এই যে নানদ সাম, ইহা শক্রহীন ও

বোড়শী শস্ত্রের আরম্ভ। অনুষ্টু,ভের অক্ষর সংখ্যাও বোলর ছই গুণ। কাজেই অনুষ্টু,ভের সহিত এই বাগের বিশেষ সম্বন্ধ। বোড়শী শস্ত্রে বিহৃত ও অবিহৃত ছইরূপ পাঠ আছে। অবিহৃত পাঠে ঐ মন্ত্র। বিহৃত পাঠের মন্ত্র আখলায়ন দিয়াছেন (৬।৩)১); তাহার এখন মন্ত্রের এখনার্দ্ধে বোল অক্ষর, কিন্তু বিতীয়ার্দ্ধে আঠার অক্ষর। যথা—"ইন্দ্র জুবন্ধ প্রবহায়াহি শুর হরী ইছ। সিকা স্বতন্ত্র মতির্ন মধ্যক্ষকানকার্দ্ধ দায় ॥" বিতীয় চরপের অতিরিক্ত অক্ষরন্ধর বাগ্দেবতার স্তনের সহিত উপমিক্ত হইল।

<sup>(</sup>১) গৌরিবীত শ্ববি দৃষ্ট "অভি এ গোপতিং গিরা" (৮।৬৯।৪) মন্ত্র হইতে উৎপদ্ধ সামের নাম গৌরিবীত সাম। বোডনী যাগে উহাই বোড়নী স্তোত্রমধ্যে গীত হয়।

<sup>(</sup>२) "প্রত্যাক্ষ পিপীবতে" ( সাম-সং হাঙাগাহা১-৪) ইত্যাদি মন্ত্রে নানদ সাম উৎপন্ন।

শক্রণাতী। যে ইহা জানিয়া নানদকে বোড়শী সাম করে, সে শক্রহীন ও শক্রঘাতী হয়।

যদি নানদকে সাম করা হয়, তাহা হইলে ষোড়শী শস্ত্র অবিহৃত ভাবে ° পাঠ করিবে; কেননা [ উদ্গাতারাও ] অবিহৃত
করিয়াই ষোড়শী স্তোত্র [গান] করেন। আর যদি গৌরিবীতকে
সাম করা হয়, তাহা হইলে ষোড়শী শস্ত্র বিহৃতভাবে পাঠ
করিবে; কেননা [ উদ্গাতারাও ] বিহৃত করিয়াই ঐ স্তোত্র
গান ] করেন।

#### তৃতীয় খণ্ড যোডশী শস্ত্র

সামগানকালে 'বিশ্বতি'-সম্পাদন যথা—"অথাতঃ...এবং বেদ"

অনন্তর ঐ [ গৌরিবীত-সাম-গান-] কালে "আ তা বহস্ত হরয়ঃ" 'ইত্যাদি [তিনটি] গায়ত্রী ও "উপো মু শৃণুহী গির্ঞু" ইত্যাদি [তিনটি ] পঙ্ক্তি পরস্পর মিশাইবে। " পুরুষ

<sup>(</sup>৩) যে সকল ঋক্ মস্ত্রে সাম উৎপন্ন হয়, তথ্যগে একের চরণ অস্তের চরণের সহিত যোগ করিয়া গান করিলে উহাকে বিহৃত করা হয়। ঐরণ না করিলে অবিহৃত ভাবে গান হয়। নিম্মে পরথণ্ডে দেখা

<sup>( ) ) 313613-01 ( ? ) 315413,0,81</sup> 

<sup>(</sup>৩) এক ছন্দের এক চরণের সহিত অস্ত ছন্দের এক চরণ মিশাইরা, অর্থাৎ একের পর অস্তম্পে বসাইরা, গানের নাম বিহরণ বা বিহুতি-সম্পাদন। গারতী ছন্দের তিন চরণ, পঙ্জির গাঁচ চরণ। গারতীর প্রথম চরণের পর পঙ্জির প্রথম চরণ, গারতীর বিতীরের পর পাজির বিতীর, গারতীর তৃতীরের পর পঙ্জির তৃতীর, ও তৎপরে পঙ্জির অবশিপ্ত হুই চরণ বসাইরা গান ক্ষরিলে বিহুতি সম্পাদন হয়। গোরিবীত সাম গানকালে এইরূপে তিনটি গায়তীর সহিত তিনটি পঙ্জি ব্যাক্রমে মিশাইরা গান করিতে হয়। মানদ সাম গানকালে এইরূপে এক ছন্দের সহিত জ্ঞা ছন্দের চরণ মিশান বিহিত নহে; উহা অবিহৃত রাধিরাই গান করিতে হয়।

(মনুষ্য ) গায়ত্রী-সম্বন্ধী ও পশুগণ পঙ্জি-সম্বন্ধী। এতদ্বারা পুরুষকে পশুগণের সহিত মিলিত করা হয় ও পশুগণে প্রতি-ষ্ঠিত করা হয়। আর যে গায়ত্রী ও পঙ্জি, উহারা [একযোগে] ছুইটি অনুষ্টুভের সমান। <sup>8</sup> ঐরপ করিলে যজমান বাক্যের, অনুষ্টুভের ও বজ্রের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"যদিন্দ্র পৃতনাজ্যে" 'ইত্যাদি [ তিনটি ] উষ্ণিক্ ও "অয়ং তে অস্ত হর্যাতে" 'ইত্যাদি [তিনটি] রহতী মিশাইবে। পুরুষ উষ্ণিক্-সম্বন্ধী ও পশুগণ রহতী-সম্বন্ধী। এতদ্বারা পুরুষকেঃ পশুগণের সহিত মিলিত করা হয় ও পশুগণেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। ঐ য়ে উষ্ণিক্ ও রহতী, উহারা [ এক্যোগে ] হুইটি অমুষ্ট ভের সমান। ' ঐরপ করিলে যজমান বাক্যের, অমুষ্ট ভের ও বজ্রের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"আ ধৃষ শৈম" ইত্যাদি দিপদা ঋক্ ও "ব্রহ্মন্ বীর ব্রহ্মন্ কুতিং জুয়াণঃ" ' এই ত্রিফ ভু মিশাইবে। পুরুষ দিপাদ এবং বীর্ঘাই জিফ পু । এতদ্বারা পুরুষকে বীর্ঘ্যের সহিত মিলিত করা হয় ও বীর্ঘ্যে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। সেইজন্ম সকল পশুর মধ্যে পুরুষই সর্বাপেক্ষা বীর্ঘ্যবান্ হইয়া বীর্যে প্রতিষ্ঠিত থাকে। এ যে বিংশতি-অক্ষরযুক্ত দিপাদ মন্ত্র, এবং যে ত্রিফ পু,

<sup>(</sup>৪) গান্ধনীর তিন, পঙ্জির পাঁচ ও অনুষ্টুভের চারি চরণ ; অতএব গান্ধনী পঙ্জি মিঞ্জি ছইমা ছুই অনুষ্টুভের সমান হয়।

<sup>( 4 ) 4134146-49 1 ( 6 ) 418813-01</sup> 

<sup>(</sup> १ ) উঞ্চিকের আটাইশ ও বৃহতীর ছত্রিশ অক্ষর একবোগে চৌব**টি অক্ষর; অক্ট**ু**ভের** চারি চরণে বত্রিশ।

<sup>(</sup> b ) 10818 ( a ) 15815 ( a)

উহারা [একযোগে] ছুইটি অমুষ্ট্রভের সমান'। ঐ রূপ করিলে যজমান বাক্যের, অমুষ্ট্রভের ও বজ্ঞের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"এষ ব্রহ্মা" ইত্যাদি [ তিনটি ] দ্বিপদা " ও "প্র তে
মহে বিদথে শংসিষং হরী" ইত্যাদি [তিনটি] জগতী মিশাইবে।
পুরুষ দ্বিপাদ ও পশুগণ জগতী-সম্বন্ধী। এতদ্বারা পুরুষকে
পশুগণের সহিত মিলিত করা হয় ও পশুগণেই প্রতিষ্ঠিত করা
হয়। সেইজন্ম পুরুষ পশুগণে প্রতিষ্ঠিত হইয়া [ হুগ্ধাদি ]
ভক্ষণ করিতে পায় ও তাহাদিগকে বশে রাথিয়া থাকে। ঐ
যে ষোড়শাক্ষরা দ্বিপদা এবং ঐ জগতী, উহারা [ একযোগে ]
হুইটি অনুষ্টুভের সমানহয়।" ঐরপ করিলে যজমান বাক্যের,
অনুষ্টুভের ও বজ্রের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"ত্রিকক্রেকেরু মহিষো যবাশিরম্" ইত্যাদি " [ তিনটি ] এবং "প্রোরথম্" " ইত্যাদি [ তিনটি ] অতিচ্ছন্দ্র মন্ত্র পাঠ করা হয়। " ছন্দোগণের যে রস ( সারভাগ ) অতিশয় ক্ষরিত ইইয়াছিল, তাহা অতিচ্ছন্দ মন্ত্রগুলির

<sup>(</sup> ১ - ) দ্বিপদার বিশ ও ত্রিষ্ট ভের চুয়ারিশ একবোগে চৌষ টি।

<sup>(</sup>১১) শাকল সংহিতার নাই। আমলারন দিরাছেন (৬।২।৬) যথা—"এব ব্রহ্মা য ঋছির। ইক্রো নাম শ্রুতোগৃণে । বিশ্রুতরো যথাপথ। ইন্স দদ্যন্তি রাতরঃ । দামিছে বসম্পতে। যদ্ভি দিরো ন সংযত ॥"

<sup>( )2 ) ) 0 | 26 | 5 0 )</sup> 

<sup>(</sup> ১৩ ) দ্বিপদার বোল ও জগতীর আটচরিশ একবোগে চৌষটি।

<sup>( &</sup>gt;8 ) 312312-01 ( >6 ) 3.120012-01

<sup>(</sup>১৬) উক্ত মন্ত্রগুলির প্রত্যেক্টিতে সাত চরণ বিদ্যমান। চরণ সংখ্যা বাছল্য হেতু উহাদের নাম অতিচ্ছন্দ মন্ত্র।

অভিমুখে ক্ষরিত হইয়াছিল; ইহাই অতিচ্ছন্দোগণের অতিচ্ছন্দস্ত । ঐ যে ষোড়শী শস্ত্র, উহা সকল ছন্দ হইতেই
নির্ম্মিত; সেই জন্ম অতিচ্ছন্দ মস্ত্র পাঠ করিলে যজমানকে
সকল ছন্দ দারাই নির্মাণ করা হয়। যে উহা জানে, সে সকল
ছন্দে নির্মিত ষোড়শী শস্ত্র দারা সমৃদ্ধ হয়।

### চতুর্থ খণ্ড যোডশী শস্ত্র

ষোড়শী শস্ত্র সম্বন্ধে অস্তান্ত ব্যবস্থা যথা—"মহানামীনাং…এবং বেদ"

মহানাল্লী ঋকের উপসর্গগুলি [ অতিচ্ছন্দ মন্ত্রে ] যোগ করা হয়। প্রথমা মহানাল্লী ঋক্ এই [ ভূ-] লোক; দ্বিতীয়া মহানাল্লী অন্তরিক্ষলোক; ভূতীয়া মহানাল্লী ঐ [স্বর্গ ] লোক। এই যে যোড়নী, ইহা সকল লোক দ্বারা নির্দ্মিত।

ছনটি অভিচ্ছেন্দ মন্ত্রের মধ্যে ''ত্রিকজ্রুকেবৃ' ইত্যাদি প্রথম মত্রে চৌষটি অকর থাকার উহ। ছুই
অনুষ্টুভের তুল্য, উহাতে উপদর্গধোগের প্রয়োজন নাই। কিন্তু অবশিষ্ট পাঁচটি অভিচ্ছন্দ মত্রে
অক্ষরসংখ্যা অল্ল; কাজেই, উহার প্রত্যেকে এক এক উপদর্গ যোগ করিয়া অক্ষরসংখ্যা পূর্ব করিয়া
লইয়া পাঠ করা আবশুক। এইয়পে অল্প মত্রে উপস্প্ত বা প্রক্ষিপ্ত হয় বলিয়া মহানামীর অন্তর্গত্ত
উক্ত পদগুলির নাম উপদর্শ।

<sup>( &</sup>gt; ) ঐতরের আরণ্যক মধ্যে চতুর্ব আরণ্যকে "বিদা মঘবন্ বিদা গাতুমসু শংসিবোদিশঃ" ইত্যাদি নয়ট ঝক্ উদ্ধৃত হইয়াছে, উহাদের নাম মহানায়ী ঝক্। তয়ধ্যে দ্বিতীর ঝকে "প্রচেতন" এবং "প্রচেতর," তৃতীর ঝকে "আয়হি পিব মংব," বঠ ঝকে "ক্রতুদ্দেল ঝতং বৃহৎ," আইম ঝকে "স্ম আধেহি নো বসো" এই পাচটি পদ আছে। এই পাচটির নাম উপসর্গ। (আয়৽ শ্রো॰ স্ব॰ ৬।২।৯) পাঁচটি উপসর্গে মনুদরে ব্রিলটি অকর থাকার উহা একটি অসুই,ভের তুল্য। অবিশ্বত বোড়লী শস্ত্রে অতিচ্ছল্প মন্ত্র পাঠের পর এই উপসর্গ করটি একত্র করিয়া একটি অসুই,শ্বরপে পাঠকরিতে হয়। বিহৃত বোড়লীতে অতিচ্ছল্প মন্ত্রগুলিতে উপসর্গগুলি বোগ করিয়া পাঠ করিতে হয়।

মহানাল্লী ঋকের উপসর্গগুলি [ অতিচ্ছন্দে ] যোগ করিলে উহাকে সকল লোক দারাই নির্মিত করা হয়। যে ইহা জানে, সে মর্বলোক দারা নির্মিত যোড়শী দারা সমৃদ্ধ হয়।

"প্রপ্র বন্ত্রিফু ভমিষম্" ইত্যাদি, "অর্চ্চত প্রার্চ্চত" ইত্যাদি এবং "যো ব্যতীর ফাণয়ৎ" ইত্যাদি <sup>8</sup> [তিন তিনটি] অক্বত্রিম অসুফু প্ পাঠ করা হয়। [মার্গানভিজ্ঞ পথিক] যেমন এখানে ওখানে অপথে বিচরণ করিয়া শেষে [প্রকৃত] পথ জানিতে পারে, [কৃত্রিম অসুফু প্ পাঠের পর] এই যে অকৃত্রিম অসুফু প্ পাঠ করা হয়, ইহাও সেইরূপ।

বিহ্নত ও অবিহৃত উভয়বিধ শক্ত্র পাঠের ফল যথা—"স যো……বেদ"

যে যজমান [ আপনাকে ] সম্পন্ন ও প্রাপ্ত শ্রী বলিয়া মনে করে, সে [ বিহুতি-সম্পাদন দারা ] ছন্দোগণের ক্লেণ ঘটিয়া বিপৎ হইতে পারে এই আশঙ্কায় অবিহৃত ষোড়শী শস্ত্র পাঠ করাইবে। আর যে [ আপনার ] অমঙ্গল নাশের ইচ্ছা করে, সে বিহুত ষোড়শী পাঠ করাইবে; কেননা ঐ ব্যক্তি অমঙ্গলের সহিত মিলিত রহিয়াছে; ঐরপ করিলে উহাতে বিভ্যমান মালিত্য (অমঙ্গল) নাশ করা হইবে। যে ইহা জানে, সে অমঙ্গল নাশ করে।

শস্ত্র-সমাপ্তি মন্ত্র যথা—"উত্তৎ……গময়তি"

"উত্তদ্ ভ্ৰশ্নস্থ বিষ্টপম্" ' এই অন্তিম ঋকে [ যোড়শী পাঠ ]

<sup>( 4 ) 1 3 - 1 - 2 - 2 | ( 8 ) 1 - 2 - 4 | 4 | ( 0 ) | 1 - 2 | 4 | 4 | 4 |</sup> 

সমাপ্ত করিবে। স্বর্গলোকই অধ্বের (আদিত্যের) বিউপ (নিবাস); এতদ্বারা যজমানকে স্বর্গলোক প্রাপ্ত করা হয়। শত্ত্রপাঠান্তে যাজ্যাবিধান—"অগাঃ পূর্ব্বেষাং…এবং বেদ"

"অপাঃ পূর্ব্বেষাং হরিবঃ স্থতানামৃ" ওই মন্ত্রকে [ ষোড়শী শন্ত্রের ] যাজ্যা করিবে। এই যে ষোড়শী, ইহা সকল সবন হইতে নিশ্মিত; "অপাঃ পূর্কোষাং হরিবঃ স্থতানাম্" —অহে হরিবান্ (ইন্দ্র), তুমি পূর্ব্বে হুত সোম পান করিয়াছ— এই মন্ত্রকে যে যাজ্যা করা হয়, উহার তাৎপর্য্য যে [পূর্ববর্তী] প্রাতঃদাবনই [ ইন্দ্রকর্তৃক ] পীত হইয়াছে। প্রাতঃসবন্, হইতেই ঐ যোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। "অথো ইদং সবনং কেবলং তে"—অপিচ এই সবনও কেবল তোমারই —এই [ দ্বিতীয় চরণে ] মাধ্যন্দিনকেই কেবল [ইন্দ্রের] সবন বলা হইতেছে। এতদ্বারা মাধ্যন্দিন সবন হইতেই ষোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। "মমদ্ধি সোমং মধুমস্তমিন্ত"—আছে ইন্দ্র, মধুর সোম পান করিয়া মন্ত হও—এই [ তৃতীয় চরণে ] তৃতীয় সবনই মদ্-শব্দযুক্ত । এতদ্বারা তৃতীয় সবন হইতেই যোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। "সত্রা ব্যঞ্জঠর আব্বযস্ব"— অহে বর্ষণসমর্থ [ইন্দ্র], সত্ররূপ উদরে [সোমরস] বর্ষণ কর-এই [ চতুর্থ চরণ ] ব্যণ্-পদযুক্ত। বোড়শীর রূপপ্ত র্ষণ্-যুক্ত ( বর্ষণহেতু বা তৃপ্তিহেতু ); এবং এই যে ষোড়শী, উহা সকল সবন হইতেই নিশ্মিত। "অপাঃ পূর্বেষাং হরিবঃ স্থতানাং" এই মন্ত্রকে যে যাজ্যা করা হয়, এতদ্বারা সকল

<sup>( 0 ) 3-1261201</sup> 

<sup>(</sup> १ ) তৃতীয় সবনের নিবিদে হর্ববাচক মদ্ ধাতুবিশিষ্ট পদ আছে।

সবন হইতেই যোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। যে ইহা জানে, সে সকল সবন হইতেই নির্মিত যোড়শী দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

্রি যাজ্যা মন্ত্রের] একাদশ-অক্ষরযুক্ত প্রত্যেক চরণে মহানামী ঋকের [অন্তর্গত ] পঞ্চাক্ষরযুক্ত উপদর্গ যোগ করিবে। এই যে যোড়শী, উহা দকল ছন্দ হইতে নির্মিত। মহানামী ঋকের [অন্তর্গত] পঞ্চাক্ষর উপদর্গকে যে যাজ্যা মন্ত্রের একাদশাক্ষরযুক্ত প্রত্যেক চরণে যোগ করা হয়, এতদ্বারা যোড়-শীকে দকল ছন্দ হইতেই নির্মিত করা হয়। যে ইহা জানে, দে দকল ছন্দ হইতেই নির্মিত যোড়শী দ্বারা দমৃদ্ধ হয়।

#### পঞ্চম খণ্ড

#### অতিরাত্র

বোড়শী ক্রতুর বিবরণ সমাপ্ত হইল। অতঃপর অতিরাত্র যথা—"অহটব'...
অপিশর্করত্বম্।

একদা দেবগণ দিবসকে আশ্রয় করিয়াছিলেন ও অস্থরেরা ব্লাত্রি আশ্রয় করিয়াছিল। তাঁহারা [উভয়ে] সমানবীর্য্য হইয়াছিলেন ও কেহ কাহাকেওপরাভূত করিতে পারেন নাই।

<sup>(</sup>৮) উদ্ধিখিত নয়টি মহানায়ী ঝকের সহিত আর নয়টি মন্ত্রের উক্ত আরণাকে উল্লেখ আছে।
ফলপ্রণার্থ উহার পাঠ আবশ্যক; এইজন্ম উহাদের নাম প্রীণ মন্ত্র। ঐ নয়টি প্রীণ মন্ত্রের প্রথমটিতে
"এবাহি এব," দিতীরটিতে "এবাহি ইক্সম্," বঠে "এবা হি শক্রং" এবং "বলী হি শক্রং" এই চারিটি
পঞ্চাক্ষর যুক্ত অংশ আছে; উহাদিগকেই এইলে উপসর্গ বলা হইল। বোড়দী শক্রের বাজাামন্ত্রের
প্রত্যেক চরণে একাদশ অক্ষর। প্রত্যেক চরণের আদিতে পঞ্চাক্ষর উপদর্গ বসাইলে অক্ষরসংখ্যা
বোলটি হয়। চারি চরণের আদিতে চারিটি উপসর্গ যথাক্রমে বসাইলে যাজ্যামন্ত্রের অক্ষরসংখ্যা
চৌষ্টি হয় ও যাজ্যা মন্ত্রটি ছইটি অক্ট ভের সমান হয়।

ইন্দ্র বলিলেন, কে আমার সহিত [একযোগে] এই অস্থরদিগকে এই রাত্রি হইতে অপসারিত করিবে ? কিন্তু তিনি দেবগণের মধ্যে কাহাকেও দেখিতে পাইলেন না। রাত্রির অন্ধকারকে তাঁহারা মৃত্যুর মত ভয় করিয়াছিলেন। সেই নিমিত্ত এখনও লোকে রাত্রিকালে [ গৃহ হইতে ] কিঞ্চিৎ বাহিরে আসিয়াই ভয় পায়; [কেননা ] রাত্রি অন্ধকার এবং মৃত্যুরই মত।

কেবল ছন্দেরা ইন্দ্রের অনুগমন করিয়াছিল। সেই জন্ম ইন্দ্র এবং ছন্দোগণ [ অতিরাত্র ক্রভুতে ] রাত্রির কর্মা নির্বাহ করেন। [উহাতে ] নিবিৎ বা পুরোরুক্ বা ধায়া বা অন্থ দেবতার উদ্দিউ শস্ত্র পঠিত হয় না। কেবল ইন্দ্রই ছন্দো-গণের সহিত রাত্রির কর্মা নির্বাহ করেন। [রাত্রিতে অনুষ্ঠিত] পর্যায়সকল দারাই তাঁহারা [ যাগভূমি ] পরিক্রমণ করিয়া অন্থরদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন। পর্যায়সমূহ দারা পর্যায় (পারক্রমণ) করিয়া উহাদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন, উহাই পর্যায়সকলের পর্যায়ত্ব।' প্রথম পর্যায় দারা পূর্বরাক্ত ইতে, মধ্যম পর্যায় দ্বারা মধ্যরাত্র হইতে ও শেষ পর্যায় দ্বারা শেষরাত্র হইতে উহাদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>১) অভিরাত্ত হলে রাত্রিকালে তিন পর্যায় অমুষ্ঠিত হয়। প্রত্যেক পর্যায়ে চারি বার দোমপূর্ণ চমদ অফিক গণকে বুরিয়া আদে। এক একবার যুরিয়া আদিবার সময় এক এক শক্ত্র ও এক এক বাজা পঠিত হয়। বাজান্তে সোমাছতি হয়। প্রথম পর্যায়ে প্রথমে হোভার, পরে মৈত্রো-বঙ্গণের, পরে আক্রণাচহংসীর ও তৎপরে অচ্ছাবাকের চমদ যুরিয়া আদে। এক্সপ আর ছুইটি পর্যায় অক্স্টিভ হয়। চমদ যুরিয়া আদে। ১৯৯৭ ব্যায় অক্স্টিভ হয়। চমদ যুরিয়া আদে।

<sup>(</sup>২) রাত্রিকে ত্রিশ দণ্ড ধ্রির। তিন ভাগ করিলে প্রড্যেক ভাগ দশদণ্ডব্যাপী হয়। ত্তিদ ভাগে তিন পর্যায় অনুষ্ঠিত হয়।

ছন্দেরা বলিয়াছিল, [ অহে ইন্দ্র ] আমরাই শর্বরী (রাত্রি) হইতে [ অস্তরদিগকে নিরাকৃত করিবার জন্ম ] তোমার অমু-গমন করিয়াছি। এই জন্মই ঐ ছন্দগুলিকে অপিশর্বর নাম দেওয়া হইয়াছে। ইন্দ্র রাত্রির অন্ধকারকে মৃত্যুর মত ভয় করিয়াছিলেন; ঐ ছন্দেরাই তাঁহাকে সেই ভয় হইতে উত্তীর্ণ করিয়াছিলেন। ইহাই অপিশর্বরের [তন্নামক ছন্দের] অপিশর্বরেম্ব।

### ষষ্ঠ খণ্ড অতিরাত্র

শ্বতিরাত্রে পর্যায়সমূহে শস্ত্রধাজ্যাদি বিধান যথা—"পাস্ত মা……অবক্ষমে"
"পাস্ত মা বো অন্ধসঃ" ' এই অন্ধঃ-শন্দযুক্ত অনুষ্টুভে রাত্রির শস্ত্র আরম্ভ করিবে। রাত্রি অনুষ্টুভের সম্বন্ধযুক্ত, ' সেইজন্য উহা রাত্রির স্বরূপ।

অন্ধঃ-শব্দযুক্ত, [পানার্থক-] পীতশব্দযুক্ত, এবং [হর্ষার্থক-]
মদৃশব্দযুক্ত [ চারিটি ] অভিরূপ ত্রিফুপ্কে [ প্রথম পর্য্যায়ের
চারিটি চমদের ] যাজ্যা করা হয়। কেননা যাহা যজে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

<sup>(</sup>১) ৮।৯০।১, প্রথম পর্যায়ের হোড্চমদ-পরিক্রমণে বে শস্ত্র পঠিত হয়, এইটি তাহার প্রথম মন্ত্র।

<sup>(</sup>২) গায়ত্রী ত্রিষ্ট্রপ্রগতী ও অনুষ্ট্রপ্ এই চারিটি ছন্দের প্রথম তিনটি দিবসক্ষ্য স্বনত্তরে প্রযুক্ত হয়। অবশিষ্ট অনুষ্ট্রপ্রাত্তিকালেই প্রযোজ্য।

<sup>( · )</sup> চারিটি বাজাসম্ভের প্রত্যেকটিতেই উক্ত অর্থভ্রেরবাচক শব্দ আছে।

যথন প্রথম পর্যায়ে স্তোত্রগান হয়, তখন [ গেয় মদ্রের ]
প্রথম চরণ পুনরায় গৃহীত হয় (অর্থাৎ ছুইবার উচ্চারিত
হয় )। এরপ করিলে অস্তরদের যে অশ্ব ও গরু আছে,
ভাহা তাহাদের নিকট হইতে [ কাড়িয়া ] লওয়া হয়।

যথন মধ্যম পর্য্যায়ে স্তোত্রগান হয়, তথন মধ্যম পদ পুনরায় গৃহীত হয়। ঐরূপ করিলে অস্থরদের যে শকট ও রথ আছে, তাহা তাহাদের নিকট হইতে [কাড়িয়া] লওয়া হয়।

যথন অন্তিম পর্য্যায়ে স্তোত্রগান হয়, তথন অন্তিম চরণ পুনরায় গৃহীত হয়। ঐরূপ করিলে অস্তরদের শরীরে যে বস্ত্র, হিরণ্য ও মণি আছে, তাহা [ কাড়িয়া ] লওয়া হয়। যে ইহা জানে, সে শক্রর ধন গ্রহণ করে ও শক্রকে সকল লোক হইতে নিরাকৃত করে।

তিহ কেই প্রশ্ন করেন, দিবসের কর্ম প্রমানযুক্ত, রাত্রির কর্ম প্রমানযুক্ত নহে, তবে কিরুপে [ দিন ও রাত্রির কর্ম ] উভয়েই প্রমানযুক্ত হয় এবং কিরুপেই বা তাহারা সমানভাগযুক্ত হয় ?' [ উত্তর ] যেহেতু [অতিরাত্রে] 'হিন্দায় মদনে স্থতম্" ''ইদং বসো স্থতমন্ধঃ" এবং ''ইদং হস্বোজসা স্থতম্" ইত্যাদি মন্ত্রে স্থোত্রগান হয় ও শস্ত্রপাঠ হয়,তাহাতেই

<sup>(</sup> ৪ ) স্তোত্রগানের মত শস্ত্রপাঠেও প্রথম চরণ ছইবার পঠিত হয়।

<sup>(</sup>৫) দিবদে অমুঠেয় দোমবাগে সংনত্তয়ে বহিস্প্ৰমান, মাধ্যন্দিনপ্ৰমান ও আভিৰপ্ৰশান গীত হয়। রাত্তিতে অমুঠিভ অভিরাত্ত সোমবাগে প্ৰমান ভোত্তের ব্যবস্থা নাই, তবে কিল্পণে রাত্তিতে প্ৰমান না থাকিলেও প্ৰমানের ফল পাওয়া বায়, এই প্রশ্ন।

<sup>( 4 )</sup> AISID ( 4 ) AISID ( A ) DIEDID + I

রাত্রিকর্ম প্রমানযুক্ত হইয়া থাকে; তাহাতেই [ দিনকর্ম ও রাত্রিকর্ম ] উভয়েই প্রমানযুক্ত হয় ও সমানভাগবিশিষ্ট হইয়া থাকে।

[আবার] কেহ কেহ প্রশ্ন করেন, দিনে পোনেরটি স্তোত্ত্র, কিন্তু রাত্তিতে পোনেরটি স্তোত্ত্র নাই। তাহা হইলে উভয়ে কিরপে পঞ্চদশ-স্তোত্ত্রযুক্ত হয় ও সমানভাগবিশিষ্ট হয় ? ' [উত্তর ] [অতিরাত্রে ] বারটি স্তোত্ত্র আছে, তাহাদের নাম অপিশর্কর;" এতদ্ব্যতীত তিন দেবতার উদ্দিষ্ট রথন্তর নামক দিন্তোত্র দ্বারাও স্তব করা হয়"; এইরপে রাত্রি কর্মাও পঞ্চদশ-স্তোত্ত্রযুক্ত হয়; তদ্বারা উভয়েই পঞ্চদশ-স্তোত্ত্রযুক্ত হয় ও সমানভাগবিশিষ্ট হইয়া থাকে।

স্তোত্রসংখ্যা পরিমিত ( দীমাবদ্ধ ), কিস্তু তদনন্তর পঠিত শস্ত্রসংখ্যার কোন পরিমাণ নাই। <sup>১২</sup> যাহা অতীত, তাহা পরি-মিত ; যাহা ভবিষ্যৎ, তাহা অপরিমিত লাভের আশা করে। স্তোত্র (অর্থাৎ তদন্তর্গত মন্ত্রসংখ্যা) অতিক্রম করিয়া [বহুতর] মন্ত্র [ হোতা শস্ত্রমধ্যে ] পাঠ করেন। প্রজা এবং পশুও

<sup>( &</sup>gt; ) স্পন্নিটোমে বার ও উক্ধো তদভিবিক্ত তিন, একযোগে দিনকর্মে পোনের স্তোত্ত

<sup>( &</sup>gt; ) প্রস্তি পর্যায়ে চারিবার দোমাছতি, শস্ত্রপাঠ ও স্তোত্রগান হয়। অতএব তিন পর্বায়ে বার্ম্ট স্তোত্ত।

<sup>(</sup>১১) রাজিশেবে স্র্রোবরের পূর্বে সন্ধিন্তাত্ত হয়। দিবারাত্তের সন্ধিন্তলে গীত হয় বলিরা উহার নাম সন্ধিল্তাত্ত। ঐ ভোত্তে হরটি মন্ত্র (সামসংহিতা ২০৯৯—১০৪)। তুইটি অগ্নির, চুইটি উবার ও ছুইটি অগ্নিররের উদ্দিষ্ট। রথস্তর সাম বে নিরমে গীত হয়, এই পৃঠন্তোত্ত্তে সেই নির্মে গীত হইরা থাকে।

<sup>(</sup>১২) স্তোত্রগত স্তোম কবল চারিপ্রকার,—ত্রিবৃৎ, পঞ্চদশ, সপ্তদশ, ও একবিংশ। তদতিরিক্ত স্তোম নাই। কিন্তু স্তোত্রান্তে যে শত্র পাঠ হয়, তাহাতে মন্ত্রসংখ্যার কোন সীমা বিশ্বিষ্ট নাই। স্তোত্রে যত মন্ত্র, শত্রে পঠিত মন্ত্র তাহা অপেকা আ্থিক হইতে পারে।

আপনাকে অতিক্রম করে। 'বিজন্ম এই যে স্থোত্ত অতিক্রম করিয়া শস্ত্র পঠিত হয়, এতদ্বারা যাহা (প্রজাও পশু) আপ-নাকে অতিক্রম করে, তাহাই লব্ধ হইয়া থাকে।

### मखनग ज्याश

### প্রথম খণ্ড অভিরাত্ত

ষ্পতিরাত্তে রাত্রিপর্য্যায়ের পর আখিনশস্ত্র পঠিত হয়, তৎসম্বন্ধে আখ্যায়িকা ও বিধান—"প্রকাপতি বৈ……এবং বেদ"

একদা প্রজাপতি সাবিত্রী ' সূর্য্যা নাম্মী ছুহিতাকে রাজা সোমের উদ্দেশে সম্প্রদানার্থ উন্নত হইয়াছিলেন। দেবগণ তাঁহাকে পাইবার জন্ম বর হইয়া আসিয়াছিলেন। প্রজা-পতি এই [ঋক্-] সহস্রকে সেই কন্মার বহুতুই করিয়াছিলেন। ঐ মন্ত্রসহস্রকে আম্বিন শস্ত্র বলা হয়। যাহাতে ঋক্সংখ্যা সহস্রের ন্যুন, তাহা আম্বিন শস্ত্র নহে। সেইহেতু সেই সহস্র মন্ত্র, অথবা তাহারও অধিক, পাঠ করিবে।

<sup>(</sup> ১০ ) व्यर्थीर अक अत्नव वह भूज ७ वह भख शांकिए भारत ।

<sup>(</sup>১) সাবিত্রী সবিতার ককা। সবিতার কক্ষা হইলেও প্রবাদতি শ্লেহ্যণতঃ ওাছাকে আগন হৃছিতা মনে করিতে । (সারণ)।

<sup>(</sup>২) বছন খনে বিশ্বাহ। বিবাহে মালল্যার্থ বরের সন্মুখে বে হয়িল্লাঞ্ডানি মললক্রয়। ছাশিভ হয়, ডাহার দাম বহডু।

ন্বত ভক্ষণ করিয়া [ আশ্বিন শস্ত্র ] পাঠ করিবে। গাড়ী অথবা রথ [ চাকাতে ] তৈলাক্ত করিয়া যেমন চালান হয়, হোতাও সেইরূপ স্থতাক্ত হইয়া [ শস্ত্রপাঠ ] আরম্ভ করিবেন। উৎপতনোন্মুখ শকুনির ( পক্ষীর ) মত [ অবস্থিত হইয়া ] আহাব পাঠ করিবে।

এই [ আখিন শস্ত্র ] আমার হউক, ইহা আমার হউক, এই বিলিয়া দেবগণ [ পরস্পর বিবাদ করিয়া ] কেহই তাহা লাভ করিতে পারেন নাই। তখন তাহা পাইবার জন্ম দন্ধি করিয়া দেবগণ বলিলেন, আমরা ভমাজিধাবন করিব; বৈ আমাদের মধ্যে জয় লাভ করিবে, এই শস্ত্র তাহারই হইবে। এই বলিয়া তাঁহারা গৃহপতি অগ্নি হইতে আদিত্য পর্য্যন্ত [ ধাবনের ] সীমা স্থির করিলেন। সেইজন্ম "অগ্নির্হোতা গৃহপতিঃ স রাজা" এই অগ্নিদৈবত মন্ত্র আখিন শস্ত্রের প্রতিপৎ ( আরন্তের মন্ত্র ) হইয়া থাকে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, "অগ্নিং মন্তে পিতরমগ্রিমা-পিম্" এই মন্ত্রে আশ্বিন শস্ত্র আরম্ভ করিবে। [ তাহা হইলে ] "দিবি শুক্রং যজতং সূর্য্যস্তু" এই [ চতুর্থ ] চরণ পাঠেই প্রথম

<sup>(</sup>৩) "ৰখা পক্ষী পদ্ধাং ভূমিং ভূচমৰষ্টভা উৎপতিবান্ উদ্ধিম্থোৎপতনং কর্জ্ মিছেন্ পক্ষান্তর-মভিলক্ষ্য ক্ষনিং করোতি, এবমনৌ হোভা তলাকারং ঘটনং কুর্বন্ আহাবং পঠেৎ" (সারণ)। লাখিন শব্রের পূর্বে আহাবেব সময় হোভা ঐক্সপে উপবিষ্ট হইবেন।

<sup>( 8 )</sup> পণ রাখিয়া দৌড়ানর নাম আঞ্চিধাবন ।

<sup>(</sup> e ) গার্হপত্য অগ্নির নিকট হইতে আরম্ভ করিয়া আদিত্যের নিকট পর্যান্ত দৌড়ান হইবে, এই ছির হইল।

<sup>101610 (4) 2019614 (4)</sup> 

ঋক্ ছারাই ধাবনের দীমা পাওয়া যায়। কিন্তু এই মত আদরণীয় মহে। কেননা, দে হলে যদি কেহ আদিয়া হোতাকে শাপ দেয়, এই হোতা অগ্নির নাম করিয়া আরম্ভ করিয়াছে, ঐ ব্যক্তি অগ্নিকেই পাইবে (অগ্নিতে দগ্ধ হইবে), তাহা হইলে অবশ্য তাহাই ঘটে। দেইজন্য "অগ্নিহোতা গৃহপতিঃ দ রাজা" এই মন্ত্রেই আরম্ভ করিবে। এই মন্ত্র গৃহপতি-শব্দযুক্ত ও প্রজনার্থক-শব্দযুক্ত ও শান্তিগুণ-সম্পন্ন। ইহাতে হোতা পূর্ণায়ু হয় এবং পূর্ণ আয়ু ঘটে। যে ইহা জানে, দে পূর্ণ আয়ু লাভ করে।

# দ্বিতীয় খণ্ড

#### অতিরাত্র

আদিন শস্ত্র সম্বন্ধে আখ্যায়িকার অবশিষ্ট ভাগ—"ভাসাং বৈ.....এবং বেদ"
আজিধাবনে প্রবৃত্ত হইলে সেই দেবতাদের মধ্যে অগ্নি
অগ্রণী হইয়া প্রথমে চলিলেন । অশ্বিদ্ধয় তাঁহার পশ্চাতে
চলিয়া তাঁহাকে বলিলেন, তুমি সরিয়া যাও, আমরা এই শস্ত্র জয় করিয়া লইব। অগ্নি বলিলেন, তাহাই হইবে, তবে
আমারও এই শস্ত্রে ভাগ রহুক। তাহাই হউক বলিয়া

<sup>(</sup> ৭ ) ধাবনের শেষসীমা আদিত্য বা স্থা। চতুর্বচরণে স্থায়ের দাম থাকার ঐ প্রথম মরেই আজিধাবন সমাপ্ত হইন্ডে পারে। কেননা ধাবনেরও শেষ সীমা স্থা।

<sup>(</sup> ৮ ) "विषा त्वर खनियां आंखर्याः" এই विछीत्रहत्वरंग क्रननार्थ क्रनियां नक चारह ।

আখিৰয় অগ্নিকেও ইহাতে ভাগ দিয়াছিলেন। এই জন্ম আখিন শস্ত্ৰে অগ্নির উদ্দিষ্ট কাণ্ড পঠিত হয় '।

অখিদ্বয় উষার পশ্চাতে চলিয়া তাঁহাকে বলিলেন, তুমি সরিয়া যাও, আমরা এই শস্ত্র জয় করিয়া লইব। উষা বলি-লেন, তাহাই হইবে, তবে আমারও ইহাতে ভাগ রহক। তাহাই হউক বলিয়া অখিদ্বয় উষাকেও ইহাতে ভাগ দিয়া-ছিলেন। দেইজন্ম আখিন শস্ত্রে উষার উদ্দিষ্ট কাণ্ড পঠিত হয়।

তাঁহারা ইন্দ্রের পশ্চাতে চলিয়া তাঁহাকে বলিলেন, অহে
মঘবা, আমরা ইহা জয় করিয়া লইব। তুমি সরিয়া যাও,
একথা ইন্দ্রকে বলিতে তাঁহারা সাহস করেন নাই। ইন্দ্র
বলিলেন, তাহাই হইবে, তবে আমারও ইহাতে ভাগ রহুক।
তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা ইন্দ্রকেও ইহাতে ভাগ দিলেন।
সেই জয় আখিন শস্ত্রে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট কাণ্ড পঠিত হয়।

অতঃপর অশ্বিষয় সেই আজিতে জয় লাভ করিলেন ও সেই শস্ত্রে ব্যাপ্ত হইলেন। যেহেতু অশ্বিষয় ইহাতে জয় লাভ করিয়াছিলেন, ও ইহাতে ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন, সেই হেতু ইহাকে আশ্বিন শস্ত্র বলা হয়। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়।

এ বিষয়ে [ ত্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, যথন অগ্নির উদ্দিষ্ট, উষার উদ্দিষ্ট, ইন্দের উদ্দিষ্ট মন্ত্র সকল পাঠ করা হয়,

<sup>(</sup>১) আখিনপঞ্জের জুন্তর্গত বহু মন্ত্রের মধ্যে বেগুলি অগ্নির উদ্দিষ্ট, তাহাই আগ্নের-কাও। আখিনপজ্জ মুখ্যতঃ অধিবরের উদ্দিষ্ট হইলেও অস্ত দেবতাদের উদ্দিষ্ট মন্ত্র কিব্রুগে হান পাইন, ভাষ্টাই বেথান হইডেছে।

তথন ইহার নাম আখিন কিরূপে হইল ? [ উত্তর ] অখিদ্বয়ই বস্তুতঃ ইহা জয় করিয়াছিলেন, অখিদ্বয়ই ইহাতে ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন, সেই হেতু ইহাকে আখিন বলা হয়। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়।

#### তৃতীয় খণ্ড অভিরাত্র—আধিন শস্ত্র

আখিন শস্ত্র সম্বন্ধে অন্তান্য কথা—"অশ্বতরী রথেন· · · যজমানায় চ"

অগ্নি অর্থতরীযুক্ত রথে আজিধাবন করিয়াছিলেন; সেই অশ্বতরীদিগকে বেগে চালনা করিতে গিয়া অগ্নি তাহাদের যোনিদেশ দগ্ধ করিয়া ফেলিয়া দিট্টি দুন, সেই জন্ম অশ্বতরীরা সন্তানোৎপাদন করিতে পারে না।

ঊষা অরুণবর্ণ গোসকল দ্বারা 'মাজিধাবন করিয়াছিলেন। সেই জন্ম ঊষা আগত হইলে ঊষার রূপ অরুণপ্রভাযুক্ত হয়।

ইন্দ্র অশ্বযুক্ত রথে আজিধাবন করিয়াছিলেন। সেই রথে উচ্চ শব্দ হইয়াছিল। সেই জন্ম ক্ষত্রিয়ের রূপও সেই-রূপ; ইন্দ্রেরও সেইরূপ [ শব্দ ]।

অশ্বিদ্বয় গর্দভযুক্ত রথে চলিয়া জয় লাভ করিয়াছিলেন ও ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন। অশ্বিদ্বয় জয় লাভ করিয়াছিলেন ও ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন; সেই হেছু (আজিধাবনে অতি পরিশ্রম হেছু)

<sup>(</sup>১) ক্ষত্রিয়ের রথের আগে আগে ভৃত্যোর। শব্দ করিতে করিতে যায়। ইল্রের সহিত শব্দরদিগের যুদ্ধকালেও মহাশব্দ হইয়াছিল। (সারণ)।

গর্দ্ধভ বেগহীন ও ছৃগ্ধহীন ও দকল বাহনের মধ্যে অপ্লবেগ হইয়াছে। কিন্তু অখিদ্বয় ভাহার রেতোবীর্য্য হরণ করেন নাই, সেই জন্ম সেই বাজী (গতিশীল) গর্দ্ধভ দিরেভোবিশিফ (গর্দ্ধভ ও অশ্বতর উভয়ের উৎপাদনে সমর্থ)।

এ বিষয়ে [ এক্সবাদীরা ] বলেন, অগ্নির, উষার, অশ্বিদ্ধয়ের উদ্দেশে যেমন [ সাত ছন্দের মন্ত্র পাঠ ] হয়, সেইরপ সূর্যেরর উদ্দেশেও সাত ছন্দ পাঠ করিবে; কেননা দেবলোক সাতটি; উহাতে সকল দেবলোকেই সমৃদ্ধিলাভ ঘটে। কিন্তু এই মত আদরণীয় নহে। তিনটি মাত্র [ ছন্দ ] পাঠ করিবে। কেননা লোক তিনটিও বিবিধ; এরপ করিলে এই [ তিন ] লোকেরই জয় ঘটে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, "উছত্যং জাতবেদসং" এই
মক্ত্রে সূর্য্যদৈবত কাণ্ড গরেস্ক করিবে। কিন্তু এই মত আদরশীয় নহে। [আজিধাবনে] লোকে শেষ সীমার নিকট পর্যান্ত
গিয়াও শ্বলিত হইতে পারে; উহাতেও সেইরূপ ঘটে।
"সূর্য্যো নো দিবস্পাতু" এই মন্ত্রে সূর্য্যের উদ্দিষ্ট কাণ্ড
আরম্ভ করিবে; [আজিধাবনে] চলিয়া শেষ সীমায় [নির্বিদ্বে]
যেমন পোঁছান যায়, ইহাতেও সেইরূপ হয়। [তৎপরে]
"উছ্ত্যং জাতবেদসম্" ইত্যাদি দ্বিতীর সূক্ত পাঠ করিবে।
তৎপরে "চিত্রং দেবানামুদগাদনীকম্" এই ত্রিষ্টুপ্ ছন্দের

<sup>( 3 ) 716-17 1</sup> 

<sup>(</sup>৩.) দশমসভাগের ১৫৮ কুট পাঠ বিহিত। ঐ ক্যান্তর ঐটি ধার্থম মায়। এই ক্যান্তর দশ্য শাস্ত্রী।

<sup>(8) &</sup>gt; मधन ॰ एक। यह एएकत्रथ इनः गांत्रकी। ( ६ ). > मधन >> मुक्

সূত্তে ঐ আদিতাকেই দেবগণের চিত্র (রূপ) বলা হইতেছে, এবং তিনিই উদিত হইজেছেন; অতএব [তৎপরে] এই সূত্রু পাঠ করিবে। [তৎপরে] "নমো মিত্রস্থ বরুণস্থ চক্ষসে" ইত্যাদি জগতী ছন্দের সূক্ত পাঠ করিবে; পাঠ করিবে; উহাতে আশীর্কাচক যে পদ আছে, তদ্বারা হোতা নিজের জন্ম ও যজমানের জন্ম আশিষ্ প্রার্থনা করেন।

#### চতুৰ্থ খণ্ড

#### অভিরাত্র—আশ্বিন শস্ত্র

"ইন্দ্র ক্রতুং ন আভর" — হে ইন্দ্র, আমাদের ক্রতু আনয়ন কর— ইত্যাদি ইন্দ্রদৈবত প্রগাথ পাঠ করা হয়। [ এই মন্ত্রের বিতীয়ার্দ্ধ ] "শিক্ষা ণো অস্মিন্ পুরুহুত যামনি জীবা জ্যোতির-শীমহি"—অহে পুরুহুত ( ইন্দ্র ), আমাদিগকে এই [অতিরাশ্ধ]

<sup>(</sup> ७ ) ১० मखन ७१ स्टा

<sup>(2)</sup> diasisa 1

নিয়মে শিক্ষা দাও, যেন আমরা জীবিত থাকিয়া জ্যোতিঃ প্রাপ্ত হই—এন্থলে জ্যোতিঃ শব্দে ঐ [ সূর্য্য ] অতএব [ এই মস্ত্র ইন্দের উদ্দিষ্ট হইলেও ] ইহাতে সূর্য্যকে অতিক্রম করা হইল না। যেহেতু উক্ত মন্ত্র প্রগাথরূপে পঠিত হইলে বহতীর ভুল্য হয়, অতএব উহা পাঠে বৃহতীকেও অতিক্রম করা হয় না'।

তিৎপরে অন্য প্রগাথ ] "অভি ত্বা শূর নোমুমঃ" ইত্যাদি রথন্তর সামের উৎপাদক মন্ত্র [প্রগাথ রূপে] পাঠ করিবে। অতিরাক্তে উদ্গাতারা ] রথন্তর-সামসাধ্য সন্ধিস্তোত্তে আখিন শন্তের জন্ম স্তব করেন। এই যে রথন্তরের উৎপাদক মন্ত্র প্রিক হয়, ইহাতে রথন্তরের সমান স্থান প্রাপ্তি ঘটে। [ঐ খাকের তৃতীয় চরণে] "ঈশানমস্য জগতঃ স্বদূ শম্" এস্থলে "স্বদূ শম্" পদে ঐ সূর্য্যকে বুঝাইতেছে, অতএব এই মন্ত্র পাঠে সূর্য্যকেও অতিক্রম করা হয় না। যেহেতু এই প্রগাথ বহতী-তুল্য হয়, অতএব ইহাতে বহতীরও অতিক্রম হয় না।

তিৎপরে ] "বছবঃ সূরচক্ষদঃ" ইত্যাদি মিত্রাবরুণোদ্দিষ্ট প্রগাথ পাঠ করা হয়। দিনই মিত্রস্বরূপ ও রাত্রি বরুণস্বরূপ;

<sup>ে (</sup>২) এই প্রকাণে তুইটি মন্ত্র আছে; ছুইটিকে গাঁথিয়া তিনটি বৃহতীতে পরিণত করা হয়।
প্রথম মন্ত্রটির চারিচরণে ছত্রিশ অক্ষর আছে; উহা স্বভাবতঃ বৃহতী। বিতীয় ঋক্ বৃহতী নহে,
কিন্তু উহার প্রথমার্দ্ধে ও বিতীয়ার্দ্ধে বিশ্চী করিয়া অক্ষর আছে। প্রথম স্ক্রের শেব চবণের
আটি অক্ষর ছুইবার পাঠ করিলে ঘোল অক্ষর হয়। এই যোল অক্ষরের সহিত বিতীয় ঋকের
প্রথমার্দ্ধ যোগে ছত্রিশ ও বিতীয়ার্দ্ধ যোগে ছত্রিশ, এইরূপে ছুইটী বৃহতী গাঁথা হয়।

<sup>(</sup>७) १।७२।२२।

<sup>( 8 )</sup> স্বৰ্গলোকে দৃশ্যমানম্।

<sup>( ) 916612 1</sup> 

যে অতিরাত্র অনুষ্ঠান করে, সে দিন ও রাত্রি উভয়ের উদ্দেশেই ক্রভু আরম্ভ করে। এই যে মিত্রাবরুণের উদ্দিষ্ট প্রগাথ পাঠ করা হয়, ইহাতে যজমানকে অহোরাত্রেই প্রতি-ষ্ঠিত করা হয়। [এ মস্ত্রে] "সূরচক্ষসে" এই পদ থাকায় সূর্য্যকে অতিক্রম করা হয় না এবং এই প্রগাথ বৃহতীভূল্য হওয়ায় বৃহতীরও অতিক্রম হয় না।

তিৎপরে ] "মহী জোঃ পৃথিবী চ নঃ" " এবং "তে হি জাব্যাপৃথিবী বিশ্বশংভুব" ' এই ছই দ্যাবাপৃথিবীর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করা হয়। জাবাপৃথিবী প্রতিষ্ঠাস্বরূপ; ইনি (পৃথিবী) ইহলোকে ও উনি (জোঃ) ঐ লোকে প্রতিষ্ঠা। এই যে জাবাপৃথিবী-দৈবত মন্ত্রদ্বয় পাঠ করা হয়, ইহাতে যজনানকে প্রতিষ্ঠাতেই (আশ্রয়েই) প্রতিষ্ঠিত করা হয়। [দ্বিতীয় ঋকে ] "দেবো দেবী ধর্মাণা সূর্য্যঃ শুচিঃ" এই [সূর্যা-শন্দযুক্ত ] চরণ আছে, সেইজন্য সূর্য্যকে অতিক্রম করা হইল না। আর প্রথম ঋক্ ] গায়ত্রী আর [দ্বিতীয় ঋক্ ] জগতী"; তাহারা উভয়ে ছুইটি বৃহতীর সমান; অতএব বৃহতীরও অতিক্রম হইল না।

[তৎপরে] "বিশ্বস্থা দেবী মৃচযস্থা জন্মনো ন যা রোষাজি ন গ্রাভং"—সকল গতিশীল প্রাণীর জন্মের দেবী (স্বামিনী) যে [নিশ্বতি নাম্নী] দেবতা আছেন, তিনি আমাদের উপর

<sup>( 4 ) 31221301</sup> 

<sup>( 9 ) 3|34-13 1</sup> 

<sup>(</sup>৮) গান্ধতীর ২৪ ও জগতীর ৪৮ উভরে মিলিয়া ৭২ অক্ষর; বৃহতীর ৩৬ অক্ষর, অতএব গান্ধতী ও জগতী এক্যোগে ছই বৃহতীর সমান।

रयन রোষ नी करतन या आमानिगरक खद्दग ना करतन धरे षिभाषयुक्त अक् भार्य कता हम । এই यে जायिन शञ्ज, देशांक চিতাকার্চযুক্ত স্থানের (শাশানের) মত [ ভয়জনক ] বলা হয়। হোডা যথনই [শস্ত্রপাঠ] সমাপ্ত করিবেন, তখনই তাঁহার অভিমুখে [বন্ধনার্থ] পাশ মোচন করিব, এই উদ্দেশে পাশহস্তা নিশ্বতি তৎসমীপে উপস্থিত থাকেন। সেইজয় ( নিশ্ব তির পাশ হইতে ত্রাণার্থ ) বৃহস্পতি "ন যা রোষাতি ন আত্তং" তিনি যেন রোষ না করেন, তিনি যেন গ্রহণ ( বন্ধন ) को করেন—ঐ দ্বিপাদযুক্ত 'ঋক দেখিয়াছিলেন। এইরূপে দেই মন্ত্র দারা রহস্পতি পাশহস্তা নি<sup>ঝ</sup>তির অধোমুখে লম্বমান পাণ নিরাক্বত করিয়াছিলেন। হোতা এই যে দ্বিপাদ মন্ত্রটি পাঠ করেন, এতদারাও তিনি পাশহস্তা নিশ্বতির অধোমুখে লম্মান পাশ নিরাক্বত করিয়া থাকেন। এইরূপে স্বস্তিতেই হোতা [পাণ হইতে] উন্মুক্ত হন ও পূর্ণায়ু হইয়া পূর্ণায়ু नां करतन। य देश जात्न, तम পূर्व जायू नां करत। धे মন্ত্রের "মুচয়স্য জন্মনঃ" এন্থলে সূর্য্যই গমন কয়েন বলিয়া [ গতিবাচক মুচয় শব্দের ] লক্ষ্য ; এইজন্ম এই মস্ত্র পাঠে সূর্য্যকে অতিক্রম করা হয় না। আর এই মত্রে ছই চরণ ধাকায় ইহা পুরুষসদৃশ ছন্দোযুক্ত"; এইরূপে উহা সকল इन्सदक्रे वार्ष करतः; अरेक्ट त्रर्शति अधिक्य रहां ना ।

<sup>(</sup>a) এই একাণোক্ত থকু সংক্তিতা মধ্যে কৰি।

<sup>( &</sup>gt; ) त्कनना श्रृक्ष्यत्र प्रश् हरे हत्र ।

# পৃঞ্চম খণ্ড অভিরাত্র—আখিন শস্ত্র

আখিন শঙ্কের সমাপ্তি—"ব্রাহ্মণস্পত্যা · · · · ইত্যেতাভ্যাম্"

ব্রহ্মণস্পতি-দৈবত মন্ত্রে ' আশ্বিন শস্ত্র সমাপ্ত করা হয়। র্হস্পতিই ব্রহ্ম, এতদারা যজমানকে শস্ত্রান্তে ব্রহ্মেই প্রতি-ষ্ঠিত করা হয়। প্রজাকামী ও পশুকামী "এবা পিত্রে বিশ্বদেবায় রুষ্ণে" বৈ মন্তে সমাপ্ত করিবে। কেননা "রুছ-। স্পতে স্থপ্রজা বীরবন্তঃ" এই [ তৃতীয় চরণ ] পাঠে প্রজাদারা স্থসন্তানযুক্ত ও বীরযুক্ত হইবে। [তদ্যতীত চতুর্থ চরণ] "বয়ং স্থাম পতয়ো রয়ীণাম্" থাকাতে যে স্থলে ইহা জানিয়া ঐ মন্ত্রে সমাপ্ত করা হয়, সেখানে যজমান প্রজাবান পশুমান্ রয়িমান্ (ধনবান্) ও বারবান্ হইয়া থাকে। তেজস্কামী ও 'ব্রহ্মবর্চ্চসকামী—''রহস্পতে অতি যদর্যে গ্র অহাৎ" এই মন্ত্রে সমাপ্ত করিবে; ভাহাতে অন্তকে অতিক্রম করিয়া ব্রহ্মবর্চ্চস্ লাভ করিবে। [ঐ মস্ত্রের দ্বিতীয় চরণে] যে "ছ্যুমৎ" আছে, উহা পাঠে ব্রহ্মবর্চসই "হ্যুমৎ" (দীপ্তযুক্ত ) হইয়া বিশেষরূপে প্রকাশ পায়; কেননা ব্রহ্মবর্চ্চসই বিশেষরূপে প্রকাশ পাইয়া থাকে। [তৃতীয় চরণের] "যদ্দীদয়চ্ছবদ ঋত প্রজাত" এম্বলেও ব্রহ্মবর্চ্চদই "দীদয়ৎ" ( দীপ্তিযুক্ত )। [ চতুর্ধ চরণের ] ''ভদ স্মাস্থ দ্রবিশং ধেছি চিত্রম্" এম্বলেও ভ্রহ্মবর্চস-

<sup>(</sup>২) "বৃহস্পতে অভি ক্ষৰ্যাঃ" ইত্যাকি মন্ত্ৰ ৷

<sup>(</sup> e ) sie-le ! ( o ) sisolse !

কেই চিত্র (বিচিত্র ) বলা হইল। যে স্থলে ইহা জানিয়া এই মন্ত্রে সমাপ্ত করা হয়, সেস্থলে যজমান ব্রহ্মবর্চ্চসযুক্ত ও ব্রহ্ম-যশোযুক্ত হইয়া থাকে। সেইজন্ম ইহা জানিয়া ঐ মন্ত্রেই সমাপ্ত করিবে।

ঐ মন্ত্র ব্রহ্মণস্পতি-দৈবত, দেইজন্য উহাতে সূর্য্যকে অতিক্রম করা হয় না। আর যেহেতু ঐ [শস্ত্রসমাপ্তিতে পঠিত] ব্রিফুপ্ তিনবার পাঠ করা হয়, তাহাতে উহা [ বহু-অক্ষরযুক্ত হওয়ায় ] সকল ছন্দকেই ব্যাপ্ত করে; কাজেই বৃহতীকেও অতিক্রম করা হয় না।

একটি গায়ত্রী মন্ত্রের ও একটি ত্রিষ্টুপ্ মন্ত্রের [ যাজ্যা ] দারা বষট্কার করিবে; কেননা গায়ত্রীই ব্রহ্ম আর ত্রিষ্টুপ্
বীর্য়। এতদ্বারা ব্রহ্মের (ব্রাহ্মণধর্মের) সহিত বীর্য্যকে
মিলিত করা হয়। যে স্থলে ইহা জানিয়া "অখিনা বায়ুনা
যুবং স্থদক্ষ" এবং "উভা পিবতমখিনা" এই ত্রিষ্টুপ্ দ্বারা
ও গায়ত্রী দ্বারা বষট্কার হয়, সেস্থলে যজমান ব্রহ্মবর্জসম্বনাযুক্ত ও বীর্য্যবান্ হয়।

[ অথবা ] একটি গায়ত্রী ও একটি বিরাট্ মন্ত্রদারা বষট্কার করিবে। কেননা গায়ত্রীই ব্রহ্ম ও বিরাট্ অম। এতদ্বারা অমকে ব্রহ্মের সহিত মিলিত করা হয়। যেন্থলে ইহা জানিয়া গায়ত্রী দ্বারা ও বিরাট্ দ্বারা বষট্কার হয়, সে

<sup>(</sup> ৪ ) "ত্রিঃ প্রথমাং ত্রিকুন্তনান্" এই বিধিমতে শব্রদনাপ্তির মন্ত্র তিনবার পঠনায়।

<sup>(</sup> ৫ ) ''উভা পিবতমখিনা" এই গায়ত্রী ( ১।৪৬।১৫ ) আখিন শল্পের প্রথম যাজ্যা।

<sup>(</sup>৬) "অবিনা বায়্না যুবন্" এই ত্রিষ্টুপ্ (৩।৫৮। <sup>ই</sup>) আবিনশল্লের বিতীয় যাজা। যাজাানয়েই ববট্কার হয়।

শ্বলে যজমান ব্রহ্মবর্চ্চদযুক্ত ও ব্রহ্ময়শোযুক্ত হয় ও ব্রাক্সণের ভক্ষণযোগ্য অন্ন ভোজন করিতে পায়। দেইজন্ম ইহা জানিয়া 'প্র বামস্কাংদি মদ্যান্যস্কুঃ"' এই [বিরাট্] ও 'ভিভা পিবত-মশ্বিনা' [এই গায়ত্রী] এতত্ত্য দ্বারা বষট্কার করিবে।

## ৰত খণ্ড

## গৰাময়ন সত্ৰ-চতুৰ্বিবংশাছ

জ্যোতিটোমের চারিটি সংস্থা স্পন্নিষ্ঠোম, উক্থা, ষোড়শী ও অতিরাত্তের বিষয় বিরুত হইল। প্রমন সংসংস্রব্যাপী প্রাময়ন সত্রের বিষয় বলা হইবে। সংবৎসরে ৩৬০ দিন; প্রক্রেক দিনে উক্ত চারিটি সংস্থার মধ্যে কোন এক সংস্থায়মী সোম-প্রয়োগ বিহিত হয়। সত্রের প্রথম দিনে অতিরাত্র বিহিত। প্রদিনের নাম চতুর্বিংশ। সে দিন সোমপ্রয়োগে চতুর্বিংশ নামক স্তোম গীত হয়, সেইক্সস্থ বি দিনের অমুষ্ঠানের নাম চতুর্বিংশ। পূর্বদিনের বিহিত অতিরাত্র উপক্রমণিকানার, চতুর্বিংশ লইয়াই সত্রের প্রকৃত আরম্ভ, এইজ্য এই অমুষ্ঠানের অপর নাম অারস্ত্রীয়। তাপ্তাবান্ধন মতে ইহার নাম প্রায়ণীয়।

অমুষ্ঠান

**पिवगः**था

প্রথম দিনে বিহিত অভিয়াত্ত বিজীয় দিনে চতুর্বিংশ ( আয়ন্তণীয় )

ভৎপরে পাঁচ মাস ব্যাপিয়া ২৫ টি বড়ছ-এতিমানে পাঁচ বড়ছ-এ টি অভিগব বড়ছ

> টি প্রঠা বড়ছ এইমানে পাঁচমানে

<sup>(1) 9144121</sup> 

<sup>( &</sup>gt; ) বিষুব দিবস সংবৎসরকে তুই সমান ভাগে বিশুক্ত করে; তৎপুর্বে ১৮০ দিন ও তৎপরে ১৮০ দিন। পূর্ববর্তী ১৮০ দিনে যে প্রথাসুসারে সোমপ্ররোগ হয়, পরবর্তী ১৮০ দিনে তে প্রথাসুসারে সোমপ্ররোগ হয়, পরবর্তী ১৮০ দিনে ভাগার বিপরীতক্রমে সোমপ্ররোগ বিহিত। অর্থাৎ সংবৎসরের শেষার্ক্ক যেন প্রথমক্রের অনুদ্ধাপ্রপিগত প্রতিবিশ্বস্করাণ। ব্যাঃ—

চতুর্বিংশ সম্বন্ধে বিধান যথা—"চতুর্বিংশমেতৎ.....এব সাাৎ"

চতুর্বিংশ দিবসে আরম্ভণীয়ের অনুষ্ঠান করিবে। এতদ্বারা সংবৎসরের ( সংবৎসরব্যাপী গবাময়ন সত্তের ) আরম্ভ
হয় ও এতদ্বারা [উদ্গাতৃগীত ] স্তোমসকলের ও [ হোতৃপঠিত] ছন্দসকলেরও আরম্ভ হয়। এতদ্বারা [ তত্ত্বসম্ভোদিউ ] দেবতাগণের [ হোমও ] আরম্ভ হয়। এই দিনে
আরম্ভ না হয়, সে ছন্দও অনারম্ভ থাকে ও সেই

**্ৰিভিনটি অভিগ্ন**ৰ বড়হ ও একটি পৃষ্ঠ্য বড়হ একৰোগে ৪ বড়হ ₹8 क्षात्व चिकि एर्नेश्व जिन जिन खत्रंगाम **७९পরে মুধ্যবর্জী** বিধুব দিবস ( এই দিন ৩১٠ দিনের অস্তর্গত নছে ) পুনরায় ভিন দিন স্বর্গাম ত্তৎপরে বিশব্ধিৎ ( অভিব্রিতের অমুরূপ ) ভৎপরে ১ পুরা মড়হ ও ৩ অভিপ্রব মড়হ একযোগে ৪ মড়হ কংপরে চারিমাস বাণিয়া ২০ বড়হ, প্রতিমাসে ১ পৃষ্ঠা বড়হ ও চারি অভিপ্লব বড়ছ ١٤٠ এইরূপে চারিমাসে ভৎপরে ৩ অভিপ্লব নড়ছ গো'ই।ম আয়ুষ্টোম দশরাত্র ভৎপরে মহাব্রত (চতুর্বিংশের অকুরূপ) শেষ দিনে অভিনাত্র

উপর্যুপরি তিন দিনে সোমপ্রয়োগ বিহিত হইলে তাহায় নাম আহ ; প্রথম দিনে জ্যোতিটোম, ছিনীর দিনে গোটোম, তৃতীর দিনে আয়ুটোম। জ্যোতিং, পো, আয়ুং, পো, আয়ুং, জোলিং, এই ফ্রমে ছর দিনে বিহিত সোমপ্রয়োগের নাম বড়হ। যে বড়হে পৃষ্ঠ্য স্থোত্ত মাধ্যন্দিন স্বনে গীতে হর, তাহার নাম পৃষ্ঠ্য বড়হ : তদ্ভির বড়হের নাম অভিপ্লব বড়হ। চারিটি অভিপ্লব ও একটি পৃষ্ঠ্য বড়হে সমুদ্রে ত্রিশ দিন অর্থাৎ একমাস অতীত হয়। [অদিতীনাময়ন নামক সত্তে পৃষ্ঠ্য বড়হ নাই, উহাতে প্রতিমাসে গাঁচটি অভিপ্লব বড়হ বিহিত]

(२) व्यक्तियां वात्रा श्रवामवनमञ्जय डेशक्य वित्रा ४९शव मिरन मस्यत्र व्यावण स्व । अवेतन

দেবতাও অনারর থাকেন। ইহাই আরম্ভণীয়ের আরম্ভণীয়ত্ব।
[এই দিন] চতুর্বিংশ স্তোম বিহিত হয়; ইহাই চতুর্বিংশের
চতুর্বিংশত্ব। [সংবৎসর মধ্যে] অর্দ্ধমাস চবিবশটি; এইরপে
অর্দ্ধমাস ক্রমেই সংবৎসরের আরম্ভ হয়।

[ এই দিন ] উক্থা [ তন্ধানক জ্যোতিষ্টোম-সংস্থা ক্রুত্ব ] প্রযুক্ত হয়; উক্থ-সকল পশুস্বরূপ; এতদ্বারা প্র লাভ ঘটে। তাহাতে পোনেরটি স্তোত্র ও পোনের বিহিত; তাহা [ একযোগে ] এক-মাস-স্বরূপ; ইহা মাসক্রমেই সংবৎসর [ সত্রের ] আরম্ভ হয়। াহাতে কিন শত ষাটি স্তোত্রিয় ঋক্ আছে। সংবৎসরের দিনও ততগুলি; এতদ্বারা দিনক্রমেই সংবৎসর [ সত্রের ] আরম্ভ হয়।

কেহ কেহ বলেন, এই দিনে অগ্নিষ্টোম প্রযুক্ত হইবে।
কেননা অগ্নিষ্টোমই সংবৎসর, অগ্নিষ্টোম ভিন্ন অন্য [ ক্রন্তু ]
এই দিনকে ধারণ করিতে পারে না এবং ইহাকে বিবিক্ত (সকল
স্মৃষ্ঠান পৃথক্ভাবে সম্পাদিত) করিতে পারে না। যদি অগ্নি-

এই দিনের অনুষ্ঠানের নাম আরম্ভণীয়। উল্পাতারা তিনটি ঋক্কে পুনঃ পুনঃ আবৃত্তি ধারা চিকিণটি ঋকে পরিণত করিয়া তিন পর্যায়ে গান করেন। এইরূপে সম্পাদিত স্তোমের নাম চতুর্কিংশ স্তোম। প্রথম পর্যায়ে প্রথম ঋক্ তিনবার, দ্বিতীয় ঋক্ চারিবার ও তৃতীয় ঋক্ একবার আবৃত্ত হয়। দ্বিতীয় পর্যায়ে প্রথম ঋক্ একবার, দ্বিতীয়টি তিনবার ও তৃতীয়টি চারিবার আবৃত্ত হয়। দ্বিতীয় পর্যায়ে প্রথমটি চারিবার, দ্বিতীয়টি একবার, তৃতীয়টি তিনবার আবৃত্ত হয়। এইরূপে চক্মিশটি মদ্রে নিম্পন্ন স্তোম এইদিন গীত হয় বলিয়া এই দিনের সোমপ্রয়োগেরও নাম চতুর্কিংশ। আরম্ভ্রুণীয় ও চতুর্কিংশ নামের হেতৃ ব্রাহ্মণে প্রদর্শিত হইতেছে।

<sup>(</sup>৩) চতুর্বিংশশল্রে বিহিত আরম্ভণীর বাগে উক্থা নামক জ্যোতিষ্টোমের প্রসংস্থা বিহিত।
[মতান্তরে জ্বায়িষ্টোম বিহিত, পরে দেপ ] উক্থা ক্রতুতে পোনেরটি শল্প ও পোনের জ্যোত্তের
বিধান আছে। প্রত্যেক স্থোত্তে চনিবশটি মন্ত্র থাকার মোটের উপর ৩৬০টি মন্ত্র উক্ণাক্রতুতে
বীত হর।

স্টোমেরই প্রয়োগ করা যায়, [তদন্তর্গত] তিন প্রমান স্তোত্র প্রত্যেকে ] আটচল্লিশ-[ স্তোত্রিয়-ঋক্ ]-যুক্ত, আর [অবশিষ্ট] অন্য [ নয়টি ] স্তোত্র [ প্রত্যেকে ] চব্বিশ-[ স্তোত্রিয় ]-যুক্ত হওয়ায় উহারা [একযোগে] তিনশত-যাটি-স্তোত্রিয় যুক্ত হয়। সংবৎসরের দিনও ততগুলি। এতদ্বারা দিনক্রমেই সংবৎসর [ সত্রের ] আরম্ভ ঘটে।

[উভয় বিকল্প মধ্যে] উক্থা যজ্ঞ পশু দারা সমৃদ্ধ হয়; [তদকুসারী] সত্রও পশুদারা সমৃদ্ধ হয়। [পরস্তু উক্থা ক্রেকুতে] সালল স্তোত্রই চভুর্কিশা স্থোমযুক্ত, অত্রএন [উক্থা ক্রেকুর অনুষ্ঠান হইলো] এই দিন প্রত্যক্ষতঃ চতুর্কিংশ হয়। সেইজন্য উক্থাই বিহিত হইবে।

## मलंग थ छ

### গ্ৰাম্যুন

গ্রাময়নের অন্তর্গত পৃষ্ঠ্য বড়হে পৃষ্ঠ স্থোত্র গীত হয়। পৃষ্ঠস্থোত্রে বিহিত বুহুদ্রগন্তর সামদ্ব্যের প্রশংসা যথা—"বৃহদ্রগন্তরে……অনবদৃষ্টে ভবতঃ"

- (৪) অগ্নিষ্টোমে বার শরু ও বার স্থোত্র। তমধ্যে প্রমান স্থোত্র তিনটি —বহিপ্পব্যান, মাধান্দিন প্রবান ও আর্তির প্রকান। অহা স্থোত্র নংটি। প্রমান স্থোত্র তিনটির প্রকোক স্থোত্র অস্টাচমারিংশ স্থোন গীত হয়, অর্থাৎ তিনটি অক্ মন্ত্রকে পুনঃ পুনঃ আবৃত্তি হায়। গাঁও পর্যায়ে বোল ও তিন প্র্যায়ে আটচরিশ মন্ত্রে পরিণত করা হয়। এইরাণে তিন প্রমান স্থোতি স্থোত্রির সংখ্যা ৩×৪৮=>৪৪। অবশিষ্ট নয়টি স্থোত্রের প্রত্যেক স্থোত্রিবসংখ্যা ২৪, সাক্রো ৯×২৪=২১৬, সমুদরে মন্ত্রসংখ্যা—১৪৪+২১৬=৩৬০।
- িং.) উক্থা ক্রমূর অন্তর্গত পোনের স্থোত্তের প্রত্যেক স্থোত্তই চতুর্বিংশ স্তোম যুক্ত, আরি অন্নিষ্ঠোনের বংগ্রি স্তোত্র চতুর্বিংশস্তোমক, অন্ত তিনটি (প্রমান ভিনটা ) অস্টাচমারিংশস্থোমক । অন্তর্ম চতুর্বিংশাহে অন্নিস্থাস মুপেক: উক্থা প্রয়োগত যুক্ত হয়।

রহৎ ও রথন্তর' এই ছুইটি সাম বিহিত হয়। এই যে রহৎ ও রথন্তর, ইহারা যজ্ঞের পারপ্রাপ্তির জন্ম নৌকাস্বরূপ;' উহাদের দারাই সংবৎসর সত্র উত্তীর্ণ হওয়া যায়।

এই বৃহৎ ও রথন্তর পাদস্বরূপ, এবং চতুর্বিংশ দিবুস (অর্থাৎ তদিনে সম্পাদ্য আরম্ভণীয় যজ্ঞ) মন্তর্কস্বর্ত্তী ইহাতে পাদবয় দ্বারাই মন্তকের শ্রী সাধিত হয়।

এই রহৎ ও রথন্তর [ পক্রীর ] পক্ষস্তরপ । তুর্বিংশ ] দিবস মস্তকস্বরূপ। ইহাতে পক্ষম । মস্তক্ষর শ্রী মাধিত হয়।

সেই তুই সাম একেবারে পরিত্যাগ করিবে ন। । কৈহ সেই তুইটিকৈই একেবারে পরিত্যাগ করে, তাহা হইলে যেমন বন্ধনছিন্ন নোকা এ তীর ও তীর ভাসিয়া বেড়ায়, ইহাতেও সেইরূপ ঘটে। যে সত্রানুষ্ঠায়ীরা এই তুই সামকেই ারিত্যাগ করে, তাহারাও এ তীর ও তীর ভাসিয়া বেড়ায়।

তন্মধ্যে যদি রথন্তরকে পরিত্যাগ করা যায়, তাহা হইলে ্ত্তের [গান] দ্বারাই ছুইটি অপরিত্যক্ত থাকে, আর যদি রহৎকে পরিত্যাগ করা হয়, তাহা হইলে রথন্তরের [গান] দ্বারাই ছুইটি অপরিত্যক্ত থাকে । যাহা রথন্তর, তাহাই বৈরূপ; যাহা রহৎ, তাহাই বৈরাজ; যাহা রথন্তর,

<sup>( &</sup>gt; ) "ছামিত্রি হবানছে" (৬।৪৬।১ ) এই ঋক্ হইতে উৎপন্ন সামের নাম বৃহৎ। "অভি ছা শ্ব নোকুমঃ" (৭।৬৩।২২ ) এই অক হইতে উৎপন্ন সামের নাম বংস্কর।

<sup>(</sup>২) বজ্ঞকে সমুদ্রের সহিত উপমিত করা হ'ংল। যথা শ্রুতান্তরে "সমুদ্রং বা এতে প্রবন্ধে যে সংবংসরমূপষন্তি"। সংসংসরসক্র সমুদ্রস্বরূপ।

<sup>(</sup>৩) অর্থাৎ উভয়ের মধ্যে একের অতুষ্ঠানে উভয়ের ফল পাওয়া বার।

তাহাই শাকর; যাহা রহৎ, তাহাই রৈবত ; অতএব ঐ ছুই সাম ( রথন্তর ও রহৎ ) পরিত্যাগ করিবে না।

তংপরে চতুর্বিংশাহ অনুষ্ঠানের প্রশংসা যথা—"যে বৈ · · · · পারমস্ত তে"

যাহারা ইহা জানিয়া ঐ চতুর্বিংশাহ অনুষ্ঠান করে, তাহারা দিনক্রমে, অর্দ্ধমাসক্রমে, মাসক্রমে সংবৎসর সত্র প্রাপ্ত হয় এবং সকল প্রেমসকল ও ছন্দঃসকল প্রাপ্ত হয় এবং সকল দেবতাকে প্রাপ্ত হইয়া তপস্থা অনুষ্ঠান পূর্ববিক সোমপীথভন্দণ দারা (সোমপান দারা) সংবৎসর ব্যাপিয়া সোমের অভিনয়ব করিতে সমর্থ হয়।

যাহারা [ সংবৎসর সত্তের উত্তরপক্তেও ] এই [ চতুর্বিং-শাহ ] হইতে [ আরম্ভ করিয়া পূর্ববিপক্তের ক্রমানুসারে ] উদ্ধান্থ অনুষ্ঠান করে, তাহারা গুরু ভারই [আপনার উপর] স্থাপন করে; দেই গুরুভার [ ভারবাহককে ] বিনাশ করে। পক্ষান্তরে যে [ পূর্ববিক্ষে ] ক্রমানুষ্ঠিত কর্ম্ম দারা উঠিয়া সত্রকে পাইয়া পরে (উত্তরপক্ষে ) [ বিপরীতক্রমে অনুষ্ঠিত কর্মাদারা ] নামিয়া আদে, সেই ব্যক্তি স্বস্তিতে সংবৎসর সত্রের পার লাভ করে।

<sup>(</sup>৪) পৃঠ্য বড়হের ছয় দিনে পৃঠন্তোত্ত গীত হয়। ছয় দিনের পৃঠন্তোত্ত—ছয়ট সাম যথাক্রমে রণস্তর, বৈরূপ, বৃহৎ, বৈরাজ, শাক্ষর, বৈরত। "য়ামিদ্ধি হবামহে" (৬.৪৬১) ৸ক্ ছইতে রথস্তর, "য়দ্দ্যাব ইক্রা তে শত্দ্" (৮।৭০।৫) হইতে বৈরূপ, "অভি য়া শ্র নোরুমঃ" (৭)২০০২) হইতে ব্রুগ, "পোষামিক্রা মন্দতু জা" (৭)২০০২) হইতে ব্রুগ, "পোষামিক্রা মন্দতু জা" (৭)২০০২) হইতে ব্রুগ, "পোষামিক্রা মন্দতু জা" (৭)২০০২) হইতে ব্রুগত বৈর্তি প্রোর্থন্ত (১০০২০০) হইতে লাক্ষর, এবং "রেবতীন' সধ্মাদে" (১)০০।১০ ) হইতে বৈরুতি সাম উৎপন্ন। এই ছয়টির মধ্যে রথস্তরে বৈরূপের ও শাক্ষরের হলপ্রায়ি এবং বৃহতে বৈরুদ্ধে ও বিরুত্তের ফলপ্রায়ি ঘটিতে পারে। অতএব ঐ ক্সই প্রধান সাম অপরিত্যাজ্য। ছইটিকে পূর্ণগৎ পরিত্যাগ করিবে।

<sup>(</sup>e) সংবংসর সত্তের হুই পক্ষ, —বিষুবদিনের পূর্বে ছর্মাস পূর্বপক্ষ, বিষুবদিনের গরে ভর্মাস

## অফ্টম খণ্ড গ্ৰাময়ন

চতুর্বিংশ দিবদ যেরপে, মহাত্রত দিবসও সেইরপ। এই
চতুর্বিংশে হোতা রহদিব দারা যে রেতঃ সেক করেন করেন রেতঃ মহাত্রতীয় দিবসে সংবৎসরমধ্যে সন্তান জনায়।
বিতঃ সংবৎসরমধ্যেই সন্তানরপে জন্মে। সেই দ্যু দিবদারা নিক্ষেবল্য [উভয় দিবসে] সমান হয়। বিজ্ঞানিয়া চতুর্বিংশ অনুষ্ঠান করে, সে প্রথমার্দ্ধে [আরোহক্রমে] স্ক্রমেরারা সত্রকে পাইয়া পারার্দ্ধেও [অবরোহক্রমে] স্ক্রমেরারা সত্রকে পাইয়া থাকে। যে ইহা জানে, সে স্বস্থিতেই সংবৎস-

্ষা পানের আদিতে ও অস্থে ছই অতিরাজের বিধান যথা—"যো বৈ জিশ াদ্

উত্তব পক্ষে। পূর্বেপক্ষের অনুসানগুলি পর পর সমাধা করিয়া বিষূব দিনে উঠিতে হয়; তৎপরে উত্তর পক্ষে বিপরীত ক্রমে সেই দেই অনুষ্ঠান সমাধা করিয়া বিষুব দিন হইতে ক্রমশঃ নামিতে হয়। যে বাক্তি উত্তবপক্ষেও পূর্বেপক্ষের ক্রম অনুসরণ করে, সে গুরুতারে গীড়িত ও বিনষ্ট হয়।

<sup>(</sup>১) গ্রাময়নের পূর্ক্রেজ ও উত্তরপক প্রশার বিপ্রীত। স্ত্রের আদিতে ও অক্ষে অতিরাত্র। আদ্য অভিরাত্রের প্র দিন যেমন চ্ছুবিংশ, অস্ত্য অভিরাত্রের পূর্ব্ব দিন সেইরূপ মহাব্রত।

<sup>(</sup>২) "তদিদাস ভুবনেষু জো¢ন্" ইত্যাদি সংকের (১০ মণ্ডল ১২০ স্কা) নাম বৃহদ্দিব স্কা উক্ত স্কাচতুৰ্বিংশ ও মহাব্ৰত উভয় দি∷সে নিকেবলাং স্ত্ৰ মধ্যে পঠিত হয়।

<sup>(</sup>৩) মহাত্রত অনুষ্ঠান ঐতবের আরণ্যকে সবিস্থার বর্ণিত হইরাছে। মহাত্রত অনুষ্ঠান চতুর্বিংশ অনুষ্ঠানের সদৃশ নছে। সত্রমধ্যে উধাদের অবস্থান অনুরূপ, এইমাত্র। উভয়ত্র নিক্ষেবল্য শস্ত্র পঠিও ইয় এবং বৃহদ্দিব স্কু ঐশস্ত্রমধ্যে পাঠ ক্যায় উভয় সমুষ্ঠানে কতকটা সাদৃশ্য আছে মাত্র।

যে সংবৎসরের এ পার এবং ও পার জানে, সেই স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে। প্রায়ণীয় (আরম্ভে অনুষ্ঠেয়) অতিরাত্র ইহার এ পার; উদয়নীয় (অন্তে অনুষ্ঠেয়) অতিরাত্র উহার ও পার। যে ইহা জানে, সে স্বস্তিতেই সংবৎসরের পার গমন করে। যে সংবৎসরের অবরোধন (প্রাপ্তির উপায়) এবং উদ্রোধন (ত্যাগের উপায়) জানে, সেও স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে। প্রায়ণীয় অতিরাত্র ইহার অবরোধন ও উদয়নীয় অতিরাত্র ইহার উদ্রোধন। যে ইহা জানে, সে স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে।

যে সংবংশরের প্রাণ এবং উদান জানে, সেই স্বস্তিতে সংবংশরের পার গমন করে। প্রায়ণীয় অতিরাত্র উহার প্রাণ ও উদয়নীয় অতিরাত্র উহার উদান। এই ইহা জানে, সে স্বস্তিতেই সংবংশরের পার গমন করে।

# অফাদশ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড গ্রাময়ন—ত্যুহ ও ষড়**হ** 

জাত ও ষড়হের সম্বন্ধ নথা—"জ্যোতির্গোঃ……নং পঞ্চমঃ" জ্যোতিন্টোম, গোন্টোম এবং আয়ুষ্টোম, এই তিন দিব-

<sup>(</sup>৪) প্রথম অতিরাত্তে সংবৎসরকে অবরুদ্ধ করা হয়, উহাকে জাটকান ধায়; থিউটা শুনি-কাল বারা উহাকে ছাড়িটা দেওয়া হয়।

সের অনুষ্ঠান করা হয়। এই [ স্থ-] লোক জ্যোতিঃ, অন্ত-রিক্ষ গো, এবং ঐ [ স্বর্গ ] লোক সায়ুঃ।'

পরবর্ত্তী ত্রাহও এইরপ। [অতএব বড়হের ক্রুম] জ্যোতিঃ, গো, আয়ুঃ, এই তিন দিন ও গো, আয়ুঃ, ও জ্যোকিঃ এই তিন দিন।

এই [ ভূ- ] লোক জ্যোতিঃস্বরূপ, ঐ [ স্বর্গ- ] ক্রাক্তর জ্যোতিঃস্বরূপ। এই তুই জ্যোতিঃ [ ষড়হের ] উভয় বাজে থাকিয়া [ পরস্পারকে ] নিরীক্রণ করে।

সেই জন্ম উভয় প্রান্তে জ্যোতিঃ দারা ষড়হেন স্ফুট্রন করিবে। এই যে উভয় প্রান্তে স্থিত জ্যোতিঃ দারা ষড়হের অনুষ্ঠান হয়, ইহাতে এই [ভূ-] লোকে এবং ঐ [স্বর্গ-] লোকে, উভয় লোকেই প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

এই যে অভিপ্লব ষড়হ, তাহা [উভয়লোকমধ্যে] পরি-বর্ত্তনকারী (ঘূর্ণমান) দেবচক্রস্বরূপ। তাহার ছই প্রান্তে যে ছুহটি অগ্নিফৌম, তাহা নেমিস্বরূপ; আর মধ্যে যে চারিটি উক্থ্য, তাহা নাভিদ্বরূপ। যে ইহা জানে, সে যেখানে ইচ্ছা করে, সেইখানে পরিবর্ত্তমান [দেবচক্র] দ্বারা গমন করে এবং স্বস্তিতেই সংবৎসরের পার গমন করে।

এই যে প্রথম ষড়হ যে তাহা জানে, এই যে দিতীয় ষড়হ যে তাহা জানে, এই যে তৃতীয় ষড়হ যে তাহা জানে, এই

<sup>(</sup>১) তিন দিন সোমপ্রয়োগে তাহ হয়; ছই তাই একবোগে বড়ই হয়। বড়হের প্রথম ও শেব দিনে অগ্নিষ্টোমপ্রযুক্ত হয় ও সংবার চারিদিনে উক্থা প্রযুক্ত হয়। প্রথম ও শেব দিনের প্রযুক্ত অগ্নিষ্টোমের নাম জ্যোতিষ্টোম। মধাস্থ চারিটি উক্থোর মধো দুই দিন গোষ্টোম ও দুই দিন আয়ুষ্টোম। বাহাতে আরক্ত, ভাহাতেই শেব হওয়াতে বড়ই চক্রের সদৃশ। পরে দেব।

যে চতুর্থ ষড়হ যে তাহা জানে, এই যে পঞ্চম ষড়হ যে তাহা জানে, সেও স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে।

## দ্বিতীয় থণ্ড

### ষড়হ

ষড় হ- প্রশংসা যথা--- "প্রথমং ষড় হং...... বোভাভাম্"

প্রথম ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে ছয়টি দিন আছে; ঋতুও ছয়টি; এতদ্বারা ঋতুক্রমে সংবৎসর প্রাপ্ত হইয়া ঋতু-ক্রমে সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

দ্বিতীয় ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে [পূর্বের ষড়হ সহিত]
বার দিন হয়। মাস বারটি; এতদ্বারা মাসক্রমে সংবৎসর
পাওয়া যায় এবং মাসক্রমে সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত হট্যা
অনুষ্ঠান করা হয়।

তৃতীয় ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে আঠার দিন হয়; তাহা ছুই ভাগ করিলে নয়টি ও আর নয়টি হয়। প্রাণ নয়টি, এবং স্বর্গলোকও নয়টি। এতদ্বারা প্রাণসকল ও স্বর্গলোকসকল পাওয়া যায় এবং প্রাণসকলে ও স্বর্গলোকসকলে প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

চতুর্থ ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে চব্বিশ দিন হয়। অর্দ্ধমাস চব্বিশটি; এতদ্ধারা অর্দ্ধমাসক্রমেই সংবৎসর পাওয়া

<sup>(</sup>২) মাদের মধ্যে পাঁচটী বড়হ অফুষ্ঠিত হয়: এই পাঁচটী বড়হ পর পর প্রতিমাদে স্ক্রমধ্যে অফুষ্টান করা হয়।

যায় এবং অর্দ্ধমাসক্রমে সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

পঞ্চম ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে ত্রিশ দিন হয়। বিরাটের ত্রিশ অক্ষর ; বিরাট, ভক্ষ্য অন্ন। এতদারা ক্রাস্থে মাসে বিরাটেরই সম্পাদন দ্বারা অনুষ্ঠান করা হয়।

যাহারা ভক্ষণীয় অন্ধ কামনা করে, তাহারাই িকর করি অনুষ্ঠান করে। সেই হেতু এই যে মাসে মতা বিরাটের সম্পাদন দারা অনুষ্ঠান করা হয়, তাহাতে মাসে নামে ভক্ষণীয় অন্ধ রক্ষা করিয়া এই লোক ও ঐ লোক তিতা লোকের উদ্দেশে অনুষ্ঠান করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড সংবৎসর সত্র

্রিবেৎসরদাধ্য সোম্যাগের মধ্যে গ্রাময়ন সত্র প্রক্তি, আদিত্যানাময়ন ও ধ্যক্তিরসাময়ন তাহার বিক্তি, তৎসম্বন্ধে বিচার যথা—"গ্রাময়নেন•••যশ্চ পৃঠ্যে"

গোগণের অয়ন অনুষ্ঠিত হয়; গো-সকলই আদিত্য-স্বরূপ; এতদ্বারা আদিত্যগণের অয়নেরই অনুষ্ঠান হয়।

পুরাকালে গোসকল শফ (খুর) ও শৃঙ্গ পাইবার জন্য সত্তের অনুষ্ঠান করিয়াছিল। দশমমাসে তাহাদের শফ ও শৃঙ্গ জন্মিয়াছিল। তাহারা বলিয়াছিল, যে কামনায় আমরা সত্তে ] দীক্ষা গ্রহণ করিয়াছিলাম, তাহা পাইয়াছি; এখন এই সত্র হইতে উঠিয়া যাই। এই বলিয়া যাহারা উঠিয়া গিয়াছিল, তাহারাই শৃঙ্গধারী। পক্ষান্তরে যাহারা সংবৎসর সমাপ্ত করিব বলিয়া স্থির ছিল, অশ্রন্ধাহেতু তাহাদের শৃঙ্গ উঠে নাই। তাহারা শৃঙ্গহীন কিন্তু বলবান্ হইয়াছিল। সেই জন্মই তাহারা সকল ঋতু ব্যাপিয়া সত্র সমাপনান্তে [সত্র হইতে] উত্থিত হয়। বল কামনা করিয়া সেই গোগণ সকল লোকের প্রিয় হইয়াছিল ও সকলের নিকট স্থন্দর হইয়াছিল। যে ইহা জানে, সে সকলের প্রিয় হয় ও সকলের নিকট শুন্দর হয়।

ফর্গলোকে আদিত্যগণ ও অঙ্গিরোগণ আমরা পূর্বের গমন করিব, আমরা পূর্বের গমন করিব, বলিয়া পরস্পর স্পর্কা করিয়া-ছিলেন। সেই আদিত্যগণই পূর্বের স্বর্গলোকে গিয়াছিলেন; অঙ্গিরোগণ বিলম্বে যাটি বর্জ পরে গিয়াছিলেন।

আদিত্যগণের অয়নে প্রায়ণীয় দিনে অতিরাত্র ও চতুর্বিংশ দিনে উক্থা [ গোগণের অয়নের মত ]; কিন্তু অন্যান্য দিন কেবল অভিপ্লব ষড়ছে ব্যাপ্ত হয়।

অঙ্গিরোগণের অয়নে প্রায়ণীয় অতিরাত্র ও চতুর্বিংশ উকথ্য [ গোগণের অয়নের মত ] ; কিন্তু অন্যান্য দিন কেবল পৃষ্ঠ্য ষড়হে ব্যাপ্ত হয়।

স্রুতি (রাজপথ) যেমন সহজে গমনের উপায়, অভিপ্লব ষড়হ তেমনই [ সহজে ] স্বর্গলোকে গমনের উপায়। মহাপথ যেমন চারিদিকে চলিবার উপায়, পৃষ্ঠ্য ষড়হ তেমনই স্বর্গলোকে গমনের উপায়। এই যে উভয়বিধ ষড়হ অমুষ্ঠিত হয়,

<sup>( &</sup>gt; ) প্রারণীয় ও চতুর্বিংশ তিন সত্তেই একরূপ। গ্রাময়নে প্রতিমাসে চারিট অভিগ্র ও একটি পৃষ্ঠা বড়হ; কিন্তু আদিত্যানাময়নে প্রতিমাসে পাঁচটিই অভিগ্রব বড়হ, এই বিশেষ। অফিন্সাময়নে প্রতিমাসে পাঁচটিই পৃষ্ঠা বড়হ।

তাহাতে ছই [পায়ে ] চলার মত কোন অনিষ্ট ঘটে না। অভিপ্লব ষড়হে এবং পৃষ্ঠ্য ষড়হে যে ফল, তাহাতে সেই উভয় ফলের প্রাপ্তি ঘটে।

# চতুর্থ খণ্ড গবাময়ন—বিধুব দিন

সংবংসরব্যাপী সত্তের মধ্যবন্তী প্রধান দিনের নাম বিষুব দিনের প্রেই বিষ্
একবিংশ স্তোম গীত হয় বলিয়া উহার অপর নাম একবিংশাই। প্রেক্ত দিনের
প্রশংসা মথা—"একবিংশম্……এবং বেদ"

সংবৎসরের মধ্যবর্তী বিষুবনামক একবিংশাহ অনুষ্ঠান করা হয়। এই একবিংশদারা দেবগণ আদিত্যকে স্বর্গ-লোকের অভিমুখে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন।

সেই দিন একবিংশস্থানীয়। সেই দিনে মন্ত্রসকল দিবাভাগে কীর্ত্তিত হয়। ঐ দিনের পূর্বের দশ দিন আছে ও পরে
দশ দিন আছে'; মধ্যবর্ত্তী ঐ দিন একবিংশ-স্থানীয় ও উভয়দিকে
বিরাটের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত। যেহেতু উহা উভয়দিকে বিরাটের
মধ্যে প্রতিষ্ঠিত, সেইজন্য এই [ একবিংশাহ অথবা তদকুরূপ

<sup>(</sup>১) বিবৃষ্ণ দিনের পূর্বে জিন িন বরসাম, একদিন অভিজিৎ ও ছয় দিন পৃষ্ঠায়ড্হ, এই দশ দিনের কথা বলা হইডেছে। ঐকংগ বিবৃষ্ণিনের পরে তিন দিন বরসাম, একদিন বিবৃদ্ধিও ছয় দিন পৃষ্ঠায়ড্হ, এই দশ দিনের কথা হইতেছে। পূর্বে দশ ও পরে দশ দিনের মধ্যে বিবৃষ্ণাই একবিংশহানীয়। আদিত্যও শ্রুতিমতে একবিংশহানীয় যথা—"ঘাদশ মাসাং পঞ্চর্বাই একবিংশহানীয়। আদিত্যও শ্রুতিমতে একবিংশহানীয় যথা—"ঘাদশ মাসাং পঞ্চর্বাই এয় ইমে লোকা অসাবাদিত্য একবিংশঃ" ইতি। অতএব আদিত্য ও বিষ্বু পরশার অমুদ্ধপ। বিরাট ছন্দ দশাক্ষয়া, এই হেতু বিবৃষ্ণিক ছুই দিকে ছুই বিরাটের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত।

আদিত্য ] এই লোকসকলের মধ্যে বিচরণ করিয়াও ব্যথিত হয়েন না।

দেই আদিত্য স্বৰ্গলোক হইতে পড়িয়া যাইবেন, দেবগণ এই ভয় করিয়াছিলেন ও তিনটি অধোবর্তী স্বর্গলোক দারা তাঁহাকে [ স্বস্থানে ] ধরিয়া রাখিয়াছিলেন। [ পূর্ব্ববর্ত্তী স্বর-সাম দিবসত্রয়ে গীত ] স্তোম তিনটি সেই তিন স্বর্গলোকের স্বাৰূপ। আবার সেই আদিত্য উৰ্দ্ধয়ুখে [ স্বৰ্গলোক ছাড়িয়া ] চলিয়া যাইবেন, দেবগণ এই ভয় করিয়াছিলেন। তখন **তাঁহা**রা আর তিনটি উৰ্দ্ধস্থিত স্বৰ্গলোক দ্বারা তাঁহাকে [স্বস্থানে] ধরিয়া রাথিয়াছিলেন। পিরবর্তী স্বরসামদিবসত্রয়ে গীত ] স্তোম তিনটি এই তিন স্বর্গলোকের স্বরূপ। তাহা হইলে [ বিষুবদিনের ] পূর্ব্ববর্ত্তী তিন দিন সপ্তদশ-[ স্তোম ]-যুক্ত হয়, ও পরবর্ত্তী তিন দিনও সপ্তদশ-[ স্তোম ]-যুক্ত হয়। তাহাদের মধ্যগত একবিংশাহ উভয়দিকে স্বরদামদিবদ দারা ধ্বত থাকে। বেহেতু উনি (বিষুবস্থানীয় আদিত্য) উভয়দিকে স্বরসামদিবস দারা ধত থাকেন, এইজন্ম তিনি এই লোকসকলের অভ্যন্তরে বিচরণ করিয়াও ব্যথিত হয়েন না।

সেই আদিত্য স্বর্গলোক ছইতে নিম্নে পতিত হইবেন, দেবগণ, এই ভয় করিয়াছিলেন এবং তাহাকে অধাবর্ত্তী পরম স্বর্গলোক দারা ধরিয়া রাথিয়াছিলেন। [ত্রয়স্ত্রিংশ] স্তোম পরম স্বর্গলোকস্বরূপ। স্থাবার আদিত্য উর্দ্ধে উঠিয়া যাইবেন, দেবগণ এই ভয় করিয়াছিলেন এবং তাঁহাকে উর্দ্ধিতি পরম স্বর্গলোক দারা ধরিয়া রাথিয়াছিলেন। [ত্রয়স্ত্রিংশ] স্তোমই পরমন্বর্গলোকস্বরূপ। এইরূপ হইলে [বিষুবাহের]

পূর্বে তিনটি সপ্তদশ-মন্ত্রাত্মক স্তোম ও পরে তিনটি সপ্তদশমন্ত্রাত্মক স্তোম থাকে। [এই ছয়টি সপ্তদশমন্ত্রনির্মিত স্তোমের
মধ্যে ] ছই ছইটি একত্র করিয়া তিনটি চছুন্ত্রিংশ-মন্ত্রনির্মিত
স্তোম হয়। স্তোমসমূহের মধ্যে চছুন্ত্রিংশ স্তোমই উত্তর্ম।
এতদ্বারা সেই স্তোমের উপর স্থাপিত হইয়া [বিশ্বস্থানীয়া
আদিত্য ] তাপ দেন; তছুপরি স্থাপিত হইয়াই তিনি
তাপ দেন।

এই সেই আদিত্য এই ভূত ও ভবিষ্যৎ সকল [ ই ] হইতে উৎকৃষ্ট এবং এই জগতে যাহা কিছু আছে, তাহা কিব লালে কে যাহা লোক আদে, তাহা হাইতে লোক অপেকা দীপ্তিমান্ ও উৎকৃষ্ট। যে ইহা জালে, মে যাহা হইতে উৎকৃষ্ট হয়। শোভা পাইতে চাহে, তাহা হইতে উৎকৃষ্ট হয়।

### পঞ্স খণ্ড

### গবাময়ন

গবাময়ন সত্ত্রের অক্তান্ত বিধান—"স্বরসায়ঃ.....দধাতি"

স্বরসাম-নামক দিবসের অনুষ্ঠান করা হয়। [আদিত্যের অধঃস্থ ও উদ্ধিস্থ ] এই লোকসকলই স্বরসাম। স্বরসাম অনুষ্ঠান দারা এই লোকসকলকেই প্রীত করা হয়; ইহাই স্বরসামসকলের স্বরসামত্ব<sup>2</sup>। এই যে স্বরসামের অনুষ্ঠান হয়, ইহাতে যজমানকে এই লোকসকলেই ভোগবান্ করা হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) এতেবানহ্নাং স্বরোপেতসামবং প্রীতিহেত্বাৎ স্বরদামতি নাম সম্পন্নন্—স্বর্ত্ত সামের মত প্রীতিহেতু বলিয়া ঐ অসুষ্ঠানের নাম স্বরদাম ( সারণ )।

দেবগণ সেই সপ্তদশ-মন্ত্রনির্দ্মিত স্তোম (অথবা স্বরসাম দিবস) বিশীর্ণ হইয়া যাইবে এই ভয় করিয়াছিলেন, কেননা এই [ছয় দিনে গীত স্তোমগুলি] পরস্পর সমান এবং উহারা গোপনে রক্ষিত নহে। উহারা (অয়য়রক্ষিত হওয়ায়] যাহাতে বিশীর্ণ না হয়, সেই হেতু উহাদিগকে নিম্নে সকল স্কে স্বোম দারা ও উর্দ্ধে সকল পৃষ্ঠ স্তোত্র দারা ঢাকিয়ারাখা হয়। বর্ষসেমযুক্ত অভিজিৎ পূর্ব্বে থাকে, সর্ব্বপৃষ্ঠযুক্ত বিশ্বজিৎ পরে থাকে। এইরূপে তাহারা সপ্তদশস্তোমযুক্ত স্বরসামসমূহকে ধরিয়া রাখিবার জন্ম ও ভংশনিবারণের জন্ম উভয়দিক্ ইইতে ঢাকিয়া রাখে।

দেবগণ, সেই আদিত্য স্বর্গলোক হইতে নিম্নে পড়িয়া যাই-বেন, এই ভয় করিয়াছিলেন; এইজন্য তাঁহারা তাঁহাকে পাঁচটি রশ্মি (রজ্জু) দ্বারা বাঁধিয়া রাখিয়াছিলেন। [বিষুবদিনে বিহিত] দিবাকীর্ত্ত্য সাম (দিবাভাগে গেয় পাঁচটি সাম) সেই রশ্মিস্বরূপ। তন্মধ্যে মহাদিবাকীর্ত্ত্যসাম হইতে পৃষ্ঠস্তোত্ত্র, বিকর্ণ হইতে ব্রহ্মসাম, ভাস হইতে অগ্নিউোম সাম আর বৃহৎ ও রথন্তর

<sup>(</sup>২) আদিতা বস্থান হইতে অন্ত হইয়া নীচে পড়িয়া যাইবেন অথবা উপরে উঠিয়া খাইবেন, এই ভয়ে দেবতারা আদিতোর নীচে তিন বর্গ ও উপরে তিন বর্গ স্থাপিত করিয়া তাঁহাকে বস্থানে ধরিয়া রাধিয়াছিলেন। ভদমুদারে বিষুবাধ্য অমুষ্ঠানকেও পুর্বে তিন বরসাম ও পরে তিন বরসাম ছারা বস্থানে ধরিয়া রাধা হর। পুর্বেধতে ইহা বলা হইরাছে। কিন্তু দেই বরসামগুলিকেও অরক্ষিত অবস্থার রাধা উচিত নহে; তাহাদিগকেও ছই দিক্ হইতে ঠেকা দিয়া বা ঢাকা দিয়া রাধা আবশুক। এইজন্ম পুর্বেধ অভিজিৎ ও পরে বিশ্বজিৎ অমুষ্ঠান দ্বারা ব্রুরদামগুলিকে দৃঢ় রাধিতে হয়। অভিজিৎ দিনের অমুষ্ঠানে বিশ্বজিৎ অমুষ্ঠানে ব্রুরদামগুলিকে, তেরালংশ এই সমুদ্ধ স্থোমই গীত হয়। আর বিশ্বজিৎ দিনের অমুষ্ঠানে রথস্তর বৃহৎ বৈরূপ, বৈরাজ শাকর, রৈবত এই সমুদ্র পৃত্তত্তে ব গীত হইয়া থাকে। সেইজক্স বলা হইল, একদিকে ত্তোম, অম্বাদিকে পৃত্তবারা বাংসামসমূহ রক্ষিত হয়।

এই ছুইটি হইতে প্রমানস্তোত্রদ্বয় নিষ্পন্ন করা হয়। এই-রূপে আদিত্যকে পাঁচটি রশ্মি দ্বারা বাঁধিলে তাঁহাকে ধরিয়া রাথা হয় ও তাঁহার পতনসম্ভাবনা থাকে না।

[বিষুবদিনে] আদিত্য উদিত হইলে প্রাতরমুবাক পাঠ করিবে। কেননা এ দিনের সকল মন্ত্রই দিবাভাগে কার্ত্রনীয় ।

সবনীয় পশু স্থানে সূর্যোর উদ্দিট বর্ণান্তর্যতিপ্রিত শেও বর্ণের পশুর [ বিষুবাহে ] আল্ডুন করিতে হয়, অতএব জানুন পশুরই আলম্ভন করিবে ; কেননা এ দিন সূর্যোরই উদ্দিষ্ট।

একুশটি সামিধেনী মন্ত্র পাঠ করিনে । বিষুব ীদিন প্রত্যক্ষতঃ একবিংশ-স্থানীয়।

[নিক্ষেবল্য শস্ত্রপাঠের সময় ] একারটি এথবা ব্যারীর মন্ত্র পাঠের পর মধ্যে নিবিৎ বসাইবে'। তৎপরে ততগুলি

তোত্তির জ্বাচ

অকুরূপ জু চ

"যদ্বাবান" ইত্যাদি ধাষ্যা
বৃহৎ ও রথস্তর সামের যোনিদ্য

থাণাথ হইতে উৎপন্ন মন্ত্র

<sup>(</sup>৩) "বিজাড্রহৎ পিবতু দোম্যং মধু" (১০।১৭০।১) এই ঋক্ হইতে মহাদিবাকীর্জ্যাম তংপর; উহাতে পৃষ্ঠন্তাত্র হইবে। "পৃঞ্জ সুন্ধা অরুষন্ত নুসহঃ" (ওাদা১) এই ঋক্ হইবে বিকর্ণ ও ভাস এই ছই সান উৎপর। বিকর্ণ সাম রাজ্যবাছিংসীকে লক্ষ্য করিয়। গীত হর বলিয়া উহার নাম ব্রহ্ম সাম। ভাসদার। অগ্রিষ্টোমের সমাপ্তি হয় বলিয়া উহা অগ্রিষ্টোম সাম। বৃহত্পর রুক্তরের উৎপত্তি পুরের বলা হইয়াছে। মাধান্দিন ও আভিব প্রমানে উহা গেয়।

<sup>(</sup>৪) প্রকৃতিযজ্ঞে সোম্যাগমাত্রেই প্রাতরমূবাক ক্র্যোদয়ের পূর্বে পাঠা। পূর্বে দেখ।
কিন্তু বিষুদাহে প্রাতরমূবাক বিশেষ বিধিদারা দিবাভাগে কীন্তনীয়।

<sup>(</sup> ৫ ) প্রকৃতিযক্তে পোনেরটি সামিধেনী পাঠ বিহিত। বিষ্বাহের একবিংশত হেতু এ দিন পেই পোনেরটিতে ধান্যা মন্ন ছয়টি প্রক্ষেপ করিয়া সমুদ্যে একুশটি সামিধেনী পাঠ করিবে।

<sup>(</sup> ७ ) मञ्जमःथाः यदा ---

মন্ত্র পাঠ করিবে। কেননা পুরুষ শতায়ু, শতবীর্য্য, শতেন্দ্রিয়। এতদ্বারা যজমানকে আয়ুতে, বীর্য্যে ও ইন্দ্রিয়ে স্থাপিত করা হয়।

# ষষ্ঠ খণ্ড

### গ্ৰাময়ন

বিষ্বাহে পঠিতব্য অভাভ মন্ত্র যথা—"দূরোহণং……যজগানেভ্যশ্চ"

[ স্বর্গে ] আরোহণের জন্ম দূরোহণ মন্ত্র পাঠ করা হয়।' স্বর্গ লোকই দূরোহণ ( ছুক্ষরারোহণ )। যে ইহা জানে, সে তদ্মারা স্বর্গলোকই আরোহণ করে।

ইহা দূরোহণ কেন ? [উত্তর ] ঐ যিনি (যে আদিত্য)
তাপ দেন, তিনিই দূরোহ (অর্থাৎ তাঁহার স্থানে আরোহণ
ছঃসাধ্য)। অথবা যদি কেহ সেইখানে যায়, সে দূরোহণ
স্থানেই আরোহণ করে। সেইজন্য এই মন্ত্র পাঠ করা হয়।

| "নৃণামুখানৃত্যন্" ইত্যাদি মস     | ૭   |
|----------------------------------|-----|
| "যন্তিগ্মশৃঙ্কঃ" ইত্যাদি হুক্তের | 35  |
| "অভিত্যন্" ইত্যাদি স্জের         | > € |
| একযোগে                           | 8   |

এতদ্বধ্যে প্রথম ঋক্টি তিনবার পঠিতবা; অতএব মন্ত্রসংখ্যা ৪৩। এই ৪৩ মন্ত্রের পর "ইক্রন্ত মু বীধ্যাণি" ইত্যাদি স্তের পোনেরটি ঋকের মধ্যে হর ৮ কিংবা ৯ মন্ত্র পাঠ করিয়া নিবিৎ বসাইবে। ৮টি পাঠ করিলে মন্ত্রসংখ্যা ৫২ হর। তৎপরে নিবিৎ। এই নিবিৎ ইক্রের উদ্দিষ্ট। তৎপরে অবশিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিয়া শতসংখ্যা পূর্ণ হর।

<sup>(</sup>১) বিষুবাহে কোতা আহাবান্তে দুরোহণ মন্ত্র পাঠ করেন। "হংসঃ গুচিবং" (৪।৪০।৫) এই মন্ত্র পঠিতব্য : ইহার পাঠের নিয়ম আখলায়ন দিয়াছেন (আখে এ) স্থঃ ৮।২)

হংসবতী ঋক্ (হংসশব্দযুক্ত মন্ত্র ) পাঠ করা হয় । "হংসঃ
শুচিষৎ" এম্বলে ঐ [ আদিত্যই ] হংস ও শুচিষৎ"। "বম্বরন্তরিক্ষসৎ" এম্বলে তিনিই বম্ব ও অন্তরিক্ষসৎ। "হোতা
বেদিষৎ" এম্বলে তিনিই হোতা ও বেদিষৎ। "অতিথি
ছুরোণসং" এম্বলে তিনিই অতিথি ও ছুরোণসং'। "নুষুং"
এম্বলে তিনিই নৃষৎ "। "বরসং" এম্বলে তিনিই ব্যাংশ
কেননা তিনি যেখানে থাকিয়া তাপ দেন, তাহাই সদ্ম-( গৃহ )
সকলের মধ্যে বর (প্রেষ্ঠ)। "ঋতসং" এম্বলে ইনিই স্ত্যাংশ
"ব্যোমসং" এম্বলে তিনিই ব্যোমসং ; কেননা ইনি মেখানে
থাকিয়া তাপ দেন, তাহাই সদ্মসমূহের মধ্যে ব্যোম
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজা; কেননা ইনি মেখানে
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজা; কেননা ইনি মেখানে
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজা; কেননা ইনি মেখানে
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজা; কেননা ইনি মেখানে
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজা; কেননা ইনি মেখানে
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজা; কেননা ইনি মেখানে
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই সত্যজাত। "অদ্যজা" এম্বলে ইনিই
অদ্যজাত। "ঋতম্" এম্বলে ইনিই সত্য। ঐ আদিত্য এই

<sup>(</sup>२) উक मृत्राह्य मञ्जरे इश्मनम्युकः।

<sup>(</sup>৩) হস্তি সর্বাদা গচছতীতি হংসঃ। শুচৌ শুদ্ধে হ্যালোকে সীদতি তিষ্ঠতীতি শুচিষৎ (সারণ)।

<sup>(</sup> ৪ ) বদতি দর্বদেতি বস্তঃ। অন্তরিকে দীদতীতি অন্তরিক্ষদৎ ( দায়ণ )।

<sup>( ॰ )</sup> ন বিদাতে ভিণিবিঃশবনিয়মো যাত্রার্থে যস্ত দোহয়মতিথিং। ছরোণেযু তত্তদৃগৃহেরু শীদতি যাচিতুং প্রচরতীতি ছরোণসং। ( সারণ )।

<sup>(</sup> ७ ) नृष् अञ्चरराष्ट्र ऋष्टिकत्पन मीम ठीकि नृषः ( मांग्रन )।

<sup>( &</sup>lt;sup>9</sup> ) বরে শ্রেষ্ঠে মণ্ডলে সীদতীতি বরসং ( সায়ণ )।

<sup>(</sup> ৮ ) ঋতং সতাবদনং **ষে**দবাক্যং তত্র সীদতীতি ঋতসং।

<sup>(</sup> ৯ ) অন্ত্যো জায়তে ইতি অন্ত:।

<sup>( &</sup>gt;• ) গোভ্যো জায়তে ইতি গোঙ্গা।

সকলই। বেদমধ্যে এই মন্ত্র তাঁহার প্রত্যক্ষতম রূপ। সেই জন্ম যে কোন কর্ম্মে দূরোহণ পাঠ করিতে হয়, সেখানে হংস-বতী ঋক্ই পাঠ করিবে।

[পক্ষান্তরে] স্বর্গকামী তাক্ষ্য° সূক্তে দূরোহণ মন্ত্র করিবে i গায়ত্রী যথন স্থপর্ণ হইয়া সোম আহরণ করেন, তথন তার্ক্য (গরুড়) অগ্রণী হইয়া তাহাকে পথ দেখাইয়াছিলেন। যেমন লোকে ক্ষেত্রজ্ঞ (মার্গাভিজ্ঞ ) ব্যক্তিকে পথের অগ্রণী (পথ-প্রদর্শক) করিয়া থাকে, ইহাও (তার্ক্যসূক্ত পাঠও) সেই রূপ। এই যিনি (যে বায়ু) প্রমান, তিনিই তার্ফ্য। ইনিই স্বর্গ লোকের অভিমূখে আরোহণ করান। [ প্রথম ঋকে ] ত্যমূ যু বাজিনং দেবজূতম্"এস্থলে দেই তাক্ৰ্যই বাজী (অন্নবান্) ও দেবজ,ত ( দেবগণ মধ্যে বেগশালী )। ''সহাবানং তরুতারং রথানাম্" এ স্থলে তিনি সহাবান্ (পরাজয়কারী) এবং তরুতার (উল্লজ্ঞনকর্ত্তা), কেননা ইনিই সত্য এই লোকসকল লজ্ঞানে সমর্থ। "অরিন্টনেমিং পৃতনাজমাশুম্" এস্থলে ইনিই অরিন্ট-নেমি ( অহিংদারক্ষক ) ও পৃতনাজিৎ ( শত্রু দেনার জয়কারী ) ও আশু (বেগবান্)। "স্বস্তয়ে" এই পদে স্বস্তির (মঙ্গলের) প্রার্থনা হয়। "তাক্ষ্যমিহা হুবেম"এতদ্বারা তাক্ষ্যকেই আহ্বান করা হয়। দ্বিতীয় ঋকে । "ইন্দ্রস্থেব রাতিমাজো হুবানাঃ স্বস্তয়ে"এই অংশ পাঠেও স্বস্তির প্রার্থনা হয়। "নাবমিবা রুহেম" এই অংশপাঠে এই দূরোহণ স্বর্গই সম্যক্রূপে আরোহণ করা হয়; এবং ইহাতে স্বর্গলোকেরই প্রাপ্তি, ভোগ ও

১১ . "ভঃম্যুবাজিনং দেবজুতন্" ইত্যাদি ভাক্সিক্তে। ১০ মঙল ১৭৮ হস্ত ।

সঙ্গতি ঘটে। "উবর্বী ন পৃথী বহুলে গভীরে মা বামেতো মা পরেতো রিষাম" এই [উত্তরার্দ্ধ ] পাঠ দ্বারা হোতা আদিবার সময় ও ফিরিয়া যাইবার সময় এই পৃথিবী লোক ও দ্যুলোক উভয়কেই অনুমন্ত্রণ করেন। [তৃতীয় ঋকের পূর্ববার্দ্ধ ] "সদ্যশ্চিদ্যঃ শবসা পঞ্চ কৃষ্টীঃ সূর্য্য ইব জ্যোতিষাপত্তবান" এতৎপাঠে সূর্য্যকে প্রত্যক্ষ করিয়া অভিবাদন করা হল। [উত্তরার্দ্ধ ] "সহস্রসাঃ শতসা অস্থ্য রংহির্ন স্মা বরতে বৃত্তির ন শর্য্যান্" এই অংশ পাঠে নিজের জন্ম ও যজমানগণ্যের জন্ম আশিষ প্রার্থনা হয়।

### সপ্তম খণ্ড

### গ্ৰাময়ন

দুরোহণ মন্ত্র সম্বন্ধে অস্তান্ত কথা—"আহুয় দ্রোহণ · · · · অবরুটদ্ধা"

হোতা ] আহাবের পর দুরোহণ ["ত্যমূষ্ বাজিনম্" এই মৃক্ত ] পাঠ করিবে। স্বর্গলোকই দূরোহণ এবং বাক্যই আহাব। বাক্যই আবার ব্রহ্ম। হোতা যখন আহাব পাঠ করেন, তখন ব্রহ্মস্বরূপ আহাবদারা স্বর্গলোকে আরোহণ করেন। হোতাই আরোহক্রমে প্রথমে প্রতিচরণে অবসান দিয়া পাঠ করিবেন, তাহাতে এই [ ভূ- ] লোক-প্রাপ্তি হয়। অনস্তর [ দ্বিতীয়বার পাঠে ] অর্দ্ধ ঋকের পর অবসান দিয়া পাঠ করিবেন; তাহাতে অন্তরিক্ষ-প্রাপ্তি হয়। পরে [ ভৃতীয় নার পাঠের সময়] তিনচরণের পর অবসান দিয়া পাঠ করিবেন; ইহাতে ঐ [ স্বর্গ-] লোক-প্রাপ্তি হয়। অনস্তর [ চতুর্থবার পাঠের সময় ] বিনা অবসানে পাঠ করিবে; তাহাতে ঐ যিনি ( আদিত্য ) তাপ দেন, তাঁহাতেই প্রতিষ্ঠা হয়।

অবরোহক্রমেও ঐ মন্ত্র পাঠ করা হয়; যেমন [রুকারা
ব্যক্তি] নামিবার সময় শাখা ধরিয়া নামে, সেইরপ। প্রথমে
তিন চরণের পর অবসান দিবে, তাহাতে ঐ [স্বর্গ ] লোকে
প্রতিষ্ঠা হইবে। অর্দ্ধ ঋকের পর অবসান দিলে অন্তরিক্ষে
এবং প্রতি চরণে অবসান দিনে এই লোকে প্রতিষ্ঠা হয়।
এইরপে যজমানেরাও স্বর্গলোক প্রাপ্ত হইয়া আবার এই
লোকে [নামিয়া আসিয়া] প্রতিষ্ঠিত হয়।

পক্ষান্তরে যাহারা একটিমাত্র লোক কামনা করে অর্থাৎ স্বর্গ মাত্র কামনা করে, তাহারা [কেবল] আরোহক্রমেই পাঠ করিবে। তাহাতে স্বর্গলোকই জয় করিবে। কিস্তু তাহারা এই লোকে অধিক দিন বাস করিতে পাইবে না।

ত্রিউপু ছন্দের ও জগতী ছন্দের সূক্ত মিথুন (জোড়া) করিয়া পাঠ করিবে। পশুগণই মিথুন থাকে ও পশুগণই ছন্দঃস্বরূপ; ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে।

<sup>(</sup>১) এই দুরোহণ মন্ত্র ছাই প্রকারে পাঠ করিতে হয়; আরোহক্রমে অথবা অবরোহ-ক্রমে। আরোহক্রমে প্রত্যেক মন্ত্র চারিবার পাঠ করিতে হয়। এছলে আরোহক্রমে পাঠের নিয়ম বলা হইল।

<sup>(</sup>২) অবরোহ ক্রমে পাঠের নিয়ম আরোহ ক্রমের বিপরীত। আরোহ ক্রমে পাঠের মল ভূলোক হইতে ক্রমে স্বর্গে আরোহণ; অবরোহ ক্রমে পাঠের ফল ম্বর্গ হইতে ভূমিতে অবরোহণ। বাহারা ছই ফল কামনা করে, ভাহারা ছই প্রকারেই পাঠ করিবে।

## অফ্টম খণ্ড গ্ৰাম্যন

विষুবাছের প্রশংসা—"যথা বৈ পুরুষ: ..... য এবং বেদ"

পুরুষ (মন্থা) যেমন, বিষুবাহও তেমনই। পুরুষের [দেহের] যেমন দক্ষিণার্দ্ধ, বিষুবের সেইরূপ [ধ্যাসব্যাপী] পূর্বার্দ্ধ; পুরুষের যেমন বামার্দ্ধ, বিষুবের তেমনই [ধ্যাসব্যাপী] উত্তরার্দ্ধ; এবং সেই জন্মই [বিষুবের পরবর্ত্তী ভাগের] নাম উত্তর। [দেহের] বাম ও দক্ষিণ ভাগের মধ্যে মস্তকের মত বিসুব অবস্থিত। পুরুষের দেহ (বাম ও দক্ষিণ) উভয়ার্দ্ধের সন্ধিযুক্ত, সেইজন্ম মস্তকের মধ্যে সীবনরেথা (নরকপালের ছুই পার্শ্বের অস্থির সংযোগচিক্ত) দেখা যায়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মাবাদীরা ] বলেন, বিষুবদিনেই (বিষুব সংক্রোন্তির দিনেই) এই [ বিষুবাহে অনুষ্ঠেয় ] শস্ত্র পাঠ করিবে। উক্থসকলের মধ্যে ইহাই বিষুবস্বরূপ। এই শস্ত্রকেই বিযুব বলে। যজমানেরাও ইহাতে বিষুবান্ হয় ও শ্রেষ্ঠতা প্রাপ্ত হয়।

কিন্তু এমত আদরণীয় নহে। সংবৎসরসত্রেই এই শস্ত্র পাঠ করিবে।' তাহা করিলে সংবৎসর ব্যাপিয়া রেতোধারণ করিয়া অনুষ্ঠান করা হইবে। যে রেতঃ সংবৎসর অপেক্ষা অল্প কালে [ সন্তানরূপে ] জন্মায়, যাহা পঞ্চমাসমাত্র বা ছয়মাস

<sup>( &</sup>gt; ) বিষ্ব সংগতির দিনে না পর্ণিয়া সংবৎসর সত্তের।

মাত্র [ গর্ভে ] থাকে, তাহা [ গর্ভ-] আবমাত্র। সেই রেতোলারা [ দন্তান-জন্মরূপ ফল ] পাওয়া যায় না। পক্ষান্তরে যাহা দশ মাদ থাকিমা জন্মায়, যাহা দংবৎদর ধরিয়া থাকে, তাহাতেই:ফল পাওয়া যায়, দেই জন্ম দংবৎদর ব্যাপিয়াই ঐ [ বিষুবাহে বিহিত ] শস্ত্র পাঠ করিবে। দংবৎদরেই সেই অনুষ্ঠান হইয়া থাকে। এই যজ্মান দংবৎদর দ্বারাই পাপ নাশ করে এবং বিষুব দ্বারাও পাপ নাশ করে। [ দংবৎদরের ] অঙ্গস্বরূপ মাদদমূহ দ্বারা ও মস্তক্ষরূপ বিষুবদ্বারা পাপ নাশ করে।

মহাত্রত দিনে সবনীয় পশুর স্থানে বিশ্বকর্মার উদ্দিষ্ট উভয় পার্শ্বে উভয় বর্ণযুক্ত বৃগভ আলম্ভনযোগ্য; অতএব [ ঐ দিনে ] উহারই আলম্ভন করিবে।

ইন্দ্র রত্রকে হত্যা করিয়া বিশ্বকর্মা হইয়াছিলেন। প্রজা-পতি প্রজা স্থি করিয়া বিশ্বকর্মা হইয়াছিলেন। সেই বিশ্ব-কর্মা সংবৎসরস্বরূপ। এতদ্বারা সংবৎসরব্যাপী ইন্দ্র ও সংবৎসররূপী প্রজাপতি এই [উভয়বিধ] বিশ্বকর্মাকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়। যে ইহা জানে, সে সত্রাবসানে সংবৎসররূপী ইন্দ্র ও সংবৎসররূপী প্রজাপতি, এই [উভয়] বিশ্বকর্মাতেই প্রতিষ্ঠিত হয়।

# ঊনবিংশ অখ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### দাদশাহ

গ্ৰাময়ন সত্ৰ বৰ্ণিত হইল। এখন দাদশদিনসাধ্য দাদশান্ত বৰ্ণিত হইৰে' যথা—"প্ৰজাপতিঃ.....এবং বেদ"

প্রজাপতি ইচ্ছা করিয়াছিলেন, আমি বহু হইয়া জন্মিব।
এই মনে করিয়া তিনি তপস্থা করিয়াছিলেন। তিনি তপস্থা
করিয়া আপনারই অঙ্গ মধ্যে ও প্রাণমধ্যে দ্বাদশাহকে দেখিয়াছিলেন। আপনার অঙ্গ হইতে ও প্রাণ হইতে তিনি তাহাকে
দ্বাদশরূপ করিয়া নির্মাণ করিয়াছিলেন। এইরূপে দ্বাদশাহকে
আহরণ করিয়া তদ্বারা যজন করিয়াছিলেন। তথন তিনি
প্রজাপতি হইলেন ও আপনি প্রজা দ্বারা ও পশুদ্বারা বিহু
হইয়া জিন্মলেন। যে ইহা জানে, সে আপনি প্রজা দ্বারা

প্রজাপতি ইচ্ছা করিয়াছিলেন, আমি কিরূপে গায়ত্রী দ্বারা দাদশাহকে সকল দিকে ব্যাপ্ত করিয়া সকল সমৃদ্ধি পাইব। এই

<sup>(</sup>১) খাদশাহ ছিবিগ; ভরত বাদশাহ ও ব্যুচ্ খাদশাহ। ভরত খাদশাহে এথম দিনে অতিরাত্র, বিতীয় দিনে অগ্নিষ্টোম, পরে আট দিনে উক্থা, একাদশ দিনে অগ্নিষ্টোম ও খাদশ দিনে অতিরাত্র বিহিত হয়। এই নতে দেই খাদশাহ প্রশংসিত হইল। পরওওে বৃাচ্ খাদশাহ বর্ণিজ ছইবে। ইহাতে প্রথম দিন ও শেষ দিন অতিরাত্র। দশম দিন পরিত্যাগ করিয়া বিতীয় হইতে একাদশ পর্যন্ত অবশিষ্ট নম্দিনে তিনটি তাহ সমুষ্ঠিত হয়। জ্যোভিষ্টোম, গোষ্টোম ও আয়ুষ্টোম শাইয়া প্রত্যেক তাহ।

মনে করিয়া তিনি গায়ত্রীর তেজ দারা দাশশাহের প্রথম ভাগ, ছন্দদারা মধ্যভাগ, ও অক্ষরদারা শেষভাগ ব্যাপ্ত করিয়াছিলেন; এবং এইরূপে গায়ত্রীদারা দাদশাহের সকল ভাগ ব্যাপ্ত করিয়া সকল সমৃদ্ধি পাইয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে সকল সমৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়।

যে যেই পক্ষযুক্তা চক্ষুশ্বতী জ্যোতিশ্বতী দীপ্তিমতী গায়ত্রীকে জানে, পক্ষযুক্তা চক্ষুশ্বতী জ্যোতিশ্বতী দীপ্তিমতী গায়ত্রী দ্বারা সে ফর্গলোক প্রাপ্ত হয়। এই গায়ত্রীই পক্ষযুক্তা চক্ষুশ্বতী জ্যোতিশ্বতী ও দীপ্তিমতী। এই যে দ্বাদশাহ, ইহার [আছস্ভে] যে হুই অতিরাত্র বিহিত, তাহাই হুই পক্ষস্বরূপ; ইহার [দ্বিতীয় ও একাদশ দিবসে] যে হুই অগ্নিফৌম, তাহাই হুই চক্ষুংশ্বরূপ; ইহার মধ্যে (মধ্যবর্ত্তী আট দিনে) যে উক্থ্য বিহিত, তাহাই উহার আত্মা (শরীর)। যে ইহা জানে, সে পক্ষযুক্তা, চক্ষুশ্বতী, জ্যোতিশ্বতী, দীপ্তিমতী গায়ত্রী-দ্বারা স্বর্গলোক প্রাপ্ত হয়।

# দ্বিতীয় খণ্ড

### षामभा ३

ভৎপরে ব্যুট্ দ্বাদশাহ বিধান—''ত্রয়শ্চ···· য এবং বেদ''

এই যে দ্বাদশাহ, ইহাতে [ আগুন্তের ] তুই অতিরাত্র ও দশমাহ পরিত্যাগ করিয়া তিনটি ত্র্যাহ থাকে।

থাদশ দিন দীক্ষিত হইতে হয়, তাহাতে যজ্ঞ [অনুষ্ঠানের]

যোগ্য হয়। দ্বাদশ রাত্রি উপসৎ অনুষ্ঠান করা হয়; তদ্বারা শরীর কম্পিত হয়। দ্বাদশ দিন সোমের অভিষব হয়। যে ইহা জানে, সেই শরীর কম্পিত করিয়া শুদ্ধ ও পবিত্র হইয়া দেবতাগণকে পাইয়া থাকে।

এই যে দ্বাদশাহ, ইহা [এইরপে] ছত্রিশ দিনাত্মক। বহতীরও ছত্রিশ অক্ষর। এই যে দ্বাদশাহ, ইহা বহতীরই স্থান। দেবগণ বহতী দারাই এই লোকসকল পাইয়াছিলেন। দশ অক্ষর দারা তাঁহারা এই [ছু] লোক, দশটি দারা অন্তরিক্ষ, দশটি দারা ছুলোক এবং চারিটি দ্বারা চারি দিক্ পাইয়াছিলেন এবং ছুইটি দ্বারা এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। যেইহা জানে, সেও প্রতিষ্ঠিত হয়।

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, যখন অন্যান্য ছন্দ'
[ বৃহতীর অপেকা] অধিক-অক্রর-মুক্ত ও বৃহৎ, তখন এই
ছন্দকে বৃহতী বলে কেন? [ উত্তর ] এই ছন্দ দারাই
দেবগণ এই লোকসকল পাইয়াছিলেন; লাহারা দশ
অক্রর দ্বারা এই [ ভূ ] লোক, দশটি দ্বারা অন্তরিক্র, দশটি
দ্বারা ছল্যোক, চারিটি দ্বারা চারিদিক্ পাইয়াছিলেন এবং ছুইটি
দ্বারা এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন, এই জন্মই এই
ছন্দকে বৃহতী বলা হয়। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা
কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়।

<sup>(</sup>১) প্রকৃতি যজ্ঞে তিন উপসং; পূর্ব্বে দেখ। এ স্থলে প্রত্যেক উপসদের চারিদিন স্মার্ত্তি দারা বারদিন উপসদের বিধি হইল। উপসদে কেবল ছগ্ধ পান করিয়া থাকিতে হয়; ভাহাতে শরীর কুশ ও কম্পিত হয়। শরীধের কার্শ্যহেতু পাপক্ষয় ঘটে।

<sup>(</sup>२) वांत्र पिन पीका, बांत्र पिन উপসৎ ও बांत्र जिन मार्गाष्टियव, এकर्याका ७७ पिन इस ।

<sup>(</sup> ৩ ) পঙ্ক্তি, ত্রিষ্টুপু ও জগতীর অক্ষর সংখ্যা বৃহতীর অপেক্ষা অধিক।

## তৃতীয় খণ্ড বাদশাহ

খাদশহে যজন-যাজনবিষয়ে অধিকারিনির্দেশ যথা—"প্রজ্ঞাপতিযজ্ঞো.....

ব এবং বেদ'

এই যে দ্বাদশাহ, ইহা প্রজাপতির যজ্ঞ; প্রজাপতিই পুরাকালে [সকলের] অগ্রে এই দ্বাদশাহ দ্বারা যাগ করিয়াছিলেন। তিনি ঋতুগণকে ও মাদগণকে বলিয়াছিলেন, তোমরা [ঋত্বিক্] হইয়া দ্বাদশাহ দ্বারা আমার যাগ করাও। তাঁহারা প্রজাপতিকে দীনিত করিয়া ও [দীক্ষান্তে যাগদমাপ্তি পর্যন্ত দেবযজন-ভূমি হইতে] উহার বাহিরে গমন নিষেধ করিয়া বলিয়াছিলেন, আমাদিগকে শীঘ্র দান কর, পরে তোমাকে যাজন করিব। তথন প্রজাপতি তাঁহাদিগকে অন্ধ ও রদ দিয়াছিলেন। সেই রদ ঋতুসকলে ও নাদদকলে নিহিত হইয়াছিল। দান করিলে পর তাঁহারা প্রজাপতিকে যাজন করিলেন, কেননা দানকারী পুরুষই যাজনযোগ্য। তাঁহারা [দানের] প্রতিগ্রহ করিয়া তাঁহাকে যাজন করিয়াছিলেন; সেই জন্ম প্রতিগ্রহ করিয়া তাঁহাকে যাজন করিরাছিলেন; সেই জন্ম প্রতিগ্রহকারী পুরুষকর্ত্বেই যাজন কর্ত্ব্যা ইহা জানিয়া যজন করে ও যাজন করে, তাহারা উভয়েই সমৃদ্ধি লাভ করে।

ঐ সেই ঋতুগণ ও মাদগণ দাদশাহে প্রতিগ্রহ করিয়া আপনাদিগকে [পাপভারে] গুরু বলিয়া মনে করিলেন। তাঁহারা প্রজাপতিকে বলিলেন, তুমি আমাদিগকে দ্বাদশাহ দ্বারা যাগ করাও। প্রজাপতি বলিলেন, তাহাই হইবে, তোমরা দীক্ষিত হও। তথন [তাঁহাদের মধ্যে] পূর্ব্বপক্ষগণ (শুক্লপক্ষগণ)

পূর্বের দীক্ষিত হইলেন ও তাঁহারা পাপ নাশ করিলেন; সেইজন্য তাঁহারা যেন দিনের মত [উজ্জ্বল]; কেন না যাহারা নউপাপ, তাহারাও দিনের মত [উজ্জ্বল]। অন্য অপরপক্ষগণ (কৃষ্ণ-পক্ষগণ) পশ্চাৎ দীক্ষিত হইলেন; তাঁহারা সম্যক্তাবে পাপনাশ করিতে পারেন নাই, সেইজন্য তাঁহারা যেন অন্ধকারের মত; কেন না যাহারা অনউপাপ, তাহারাও অন্ধকারের মত। এই-জন্য যে ইহা জানে, সে দীক্ষমাণদের পূর্বের ও পূর্ব্বপক্ষে (শুরুপক্ষে) দীক্ষিত হইতে চেন্টা করিবে। যে ইহা জানে, সে পাপ নাশ করে।

এই সেই প্রজাপতিরূপী সংবৎসর ঋতুগণে ও মাসগণে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন; এবং এই সেই ঋতুগণ ও মাসগণ প্রজাপতিরূপী সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। এইরূপে তাঁহারা পরস্পরে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। যে যজমান এইরূপে দ্বাদশাহ দ্বারা যজন করে, সে ঋত্বিকেই প্রতিষ্ঠিত হয়। সেই জ্ঞ [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে দ্বাদশাহ দ্বারা পাপী পুরুষের বাজন করিবে না, তাহাতে সেই পাপ আমাতে ( যাজকে ) প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে।

এই যে দ্বাদশাহ, ইহা জ্যেষ্ঠের যজ্ঞ। যিনি এতদ্বারা [ সকলের ] অগ্রে যাগ করিয়াছিলেন, তিনি দেবগণের মধ্যে জ্যেষ্ঠ। এই যে দ্বাদশাহ, ইহা শ্রেষ্ঠের যজ্ঞ, যিনি এতদ্বারা অগ্রে যাগ করিয়াছিলেন, তিনি দেবগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ।

জ্যেষ্ঠ এবং শ্রেষ্ঠ এই যাগ করিবে; তাহাতে বৎসর কল্যাণপ্রদ হইবে। দ্বাদশাহ দ্বারা পাপী পুরুষের যাজন করিবে না; তাহাতে ষাজকেই পাপ প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে। দেবগণ ইন্দ্রের জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করেন নাই।
ইন্দ্র রহস্পতিকে বলিলেন, তুমি আমাকে দ্বাদশাহ দ্বারা যাজন
কর। রহস্পতি তাঁহাকে যাজন করিলেন। তখন দেবগণ
তাঁহার জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করিলেন। যে ইহা জানে,
তাহার স্বজনেরা (জ্ঞাতিরা) তাহার জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার
করে এবং সেই স্বজনেরা তাহার শ্রেষ্ঠতা মানিয়া থাকে।

[ দাদশাহের অন্তর্গত ] প্রথম ত্রাহ উর্নমুখ, মধ্যম ত্রাহ তির্যাঙ্মুখ ও অন্তিম ত্রাহ অবোমুখ।' প্রথম ত্রাহ বে উর্নমুখ, দেইজন্ম অগ্নি উর্নমুখ, দেইজন্ম এই বায়ু তির্যাঙ্মুখ প্রবাহিত হয়, অপ্সমূহও তির্যাঙ্মুখে প্রবাহিত হয়, তাঁহার দিক্ও তির্যাগ্র্গত। অন্তিম ত্রাহ বে অবোমুখ, দেইজন্ম ঐ [আদিত্য] অবোমুখে তাপ দেন, ঐ [ পর্জন্ম ] অবোমুখে বর্ষণ করেন, নক্ষত্রগণ অবোমুখ, ইহার দিক্ও অবোগত। এইরূপে লোকসকল সম্যক্ হয়। যে ইহা জানে, এই লোকসকল সম্যক্ হয়া তাহার ঐ উৎপাদন করিয়া দীপ্রি পায়।

<sup>(</sup>১) প্রথমত্রাহে প্রাভগেবনে গায়ত্রী, মাধ্যন্দিনে ত্রিষ্টুপ্, তৃতীয়দবনে জগতী বিছিত। এইরপে ছন্দের অপর সংখ্যা ক্রমণঃ বৃদ্ধি পাওয়াতে প্রথমত্রাহকে উদ্ধুম্প বসা হইল। দিতীরত্রাহে প্রাভগেবনে জগতী, মাধ্যন্দিনে গায়ত্রী, তৃতীয়ে ত্রিষ্টুপ্, এছলে অক্ষরসংখ্যার ক্রমোয়তি বা
ক্রমাবনতি নাই, এ জন্ম ইহা তিগ্রভ্রুপ। অস্তিমত্রাহে প্রাভগেবনে ত্রিষ্টুপ্, মাধ্যন্দিনে জগতী,
তৃতীরে গায়ত্রী হওয়ায় উহা অধ্যামুধ।

# চতুর্থ খণ্ড দাদশাহ

ষাদশাহ সম্বন্ধে অস্তান্ত কথা—''নীক্ষা বৈ---- অন্তর্গ্রিক্ষাভূমিঃ"

দীক্ষা দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিল। দেবগণ তাহাকে বসন্ত (চৈত্র ও বৈশাখ) ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে গিয়াছিলেন; কিন্তু তাহাকে বসন্ত ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে পারেন নাই। তৎপরে [ক্রমশঃ] গ্রীষ্ম ছই মাদের সহিত, বর্ষা ছই মাদের সহিত, শরৎ ছই মাদের সহিত, হেমন্ত ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে গিয়াছিলেন; কিন্তু হেমন্ত ছই মাদের সহিতও যুক্ত করিতে পারেন নাই। পরে তাহাকে শিশির ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে গিয়াছিলেন এবং তাহাকে শিশির ছই মাদের সহিত যুক্ত করিয়াছিলেন। যে বিহা জানে, সে যাহা পাইতে চাহে, তাহা পাইয়া থাকে; কিন্তু তাহার শক্র তাহাকে পায় না।

সেই জন্ম যে ব্যক্তি [দ্বাদশাহ ] সত্তে দীক্ষিত হইতে চাহিবে, তাহাকে শিশির মাসদ্বয় আগত হইলে দীক্ষিত করিবে; তাহাতে দীক্ষা আপনা হইতে আগত হইলে দীক্ষিত করা হয়। সে প্রত্যক্ষ দীক্ষা গ্রহণ করে। সেইজন্ম এই শিশির মাসদ্বয় আগত হইলে যে সকল পশু গ্রাম্য ও যাহারা আরণ্য, তাহারা সকলেই [তৃণাভাবে ] কুশত্ব ও পরুষত্ব প্রাপ্ত হয়; এবং দীক্ষারই রূপ পাইয়া চরিয়া বেড়ায়।

<sup>(</sup> ১ ) দীক্ষিত ব্যক্তিও উপবাসাদিতে কুল ও পরুষ হয়; সেইজ্ঞা দীক্ষার রূপ কুল ও পরুষ।

সে ব্যক্তি দীক্ষার পূর্ব্বে প্রজাপতির উদ্দিষ্ট পশুর আলম্ভন করিবে। তাহাতে সপ্তদশ সামিধেনী পাঠ করিবে। কেন না প্রজাপতি সপ্তদশ [-অবয়বযুক্ত]; ইহাতে প্রজাপতির প্রাপ্তি ঘটে।

তাহাতে (সেই পশুকর্মো) জমদগ্রিদৃষ্ট আগ্রীমন্ত্র বিহিত হয়। এ বিষয়ে ব্রহ্মবাদীরা প্রশ্ন করেন, যখন অহ্যান্ত পশু-কর্মো [যজমানের গোত্রপ্রবর্ত্তক] ঋষি অনুসারে আগ্রীমন্ত্র বিহিত হয়, তবে কেন এ স্থলে সকলের পক্ষেই জমদগ্রির উদ্দিষ্ট আগ্রী বিহিত হয় ? [উত্তর] জমদগ্রির উদ্দিষ্ট মন্ত্রসকল সকল মন্ত্রের স্বরূপ ও সর্ব্বসমৃদ্ধিযুক্ত। এই [প্রজাপতির উদ্দিষ্ট] পশুও সকল পশুর স্বরূপ ও সর্ব্বসমৃদ্ধিযুক্ত; সেই-জন্ম এই যে জমদগ্রির উদ্দিষ্ট আগ্রী বিহিত হয়, ইহাতে সর্ব্ব-স্বরূপতা ও সর্ব্বসমৃদ্ধি ঘটে।

িউক্ত পশুকর্মো বায়ুর উদ্দিষ্ট পশুপুরোডাশ বিহিত। এ বিষয়ে প্রশ্ন হয়, যে যখন পশু অন্য দেবতার ( অর্থাৎ প্রজা-পতির ) উদ্দিষ্ট, তখন [ তদঙ্গ ] পশুপুরোডাশ কেন বায়ুর উদ্দিষ্ট করা হয় ? [ উত্তর ] প্রজাপতি যজ্ঞস্বরূপ; যজ্ঞের অসারতারূপ আলম্ম পরিহারের জন্ম [ এরূপ করা হয় ], এই উত্তর দিবে। বায়ুর উদ্দিষ্ট হইলেও উহা প্রজাপতি হইতে অপগত হয় না; কেননা বায়ুই প্রজাপতি। এ বিষয়ে ঋষি বলিয়াছেন, প্রমান ( বায়ু ) প্রজাপতিস্বরূপ।

<sup>(</sup>২) পশুকর্পে ধজমানের গোত্রাসুদারে বিভিন্ন ঋষি দৃষ্ট অংশ্রীস্কু ব্যবস্ত সন্ন; পূর্বের দেখ। জমদ্মির দৃষ্ট আঞ্চাপুকু "সমিদ্ধো অন্য মনুষো তুরোণে" ইত্যাদি ১০ মণ্ডলের ১১০ স্কু।

<sup>( ) ) &</sup>quot;ব্টারমগ্রকাং গোপাম্" ইত্যাদি ঋকের চতুর্থ চন্ধণে প্রমানকে প্রজাপতি বলা হইরাছে।

দাদশাহ যদি সত্ররূপে অনুষ্ঠিত হয়<sup>4</sup>, তাহা হইলে [ ঋত্বি-কেরা] সকলেই অগ্নিসমূহ একত্র স্থাপন করিয়া দীফিত হইবে, সকলেই অভিষব করিবে, বসন্তকালে উদবসান (সমাপ্তিকালীন ইপ্তি যাগ) করিবে।<sup>4</sup> বসন্তই রস; এতদ্বারা অন্নরূপ রসকে লক্ষ্য করিয়া [ দ্বাদশাহের ] উদবসান করা হয়।

#### পঞ্চম খণ্ড

#### দাদশাহ

ভংপরে ব্রচ্ছন্দশাহের বৃত্ত্ব সম্বন্ধে —"ছন্দাণ্সি বৈ.....বৃত্তি"

ছন্দোগণ পরস্পারের আশ্রয়স্থান পাইবার জন্ম চিন্তা করিয়াছিলেন। গায়ত্রী ত্রিষ্টুভের ও জগতীর স্থান চিন্তা করিয়াছিলেন। এইরূপে ত্রিষ্টুপ্ গায়ত্রীর ও জগতীর স্থান, জগতী ত্রিষ্টুভের ও গায়ত্রীর স্থান চিন্তা করিয়াছিলেন। তখন প্রজাপতিও এই বুড়ছন্দ ঘাদশাহকে দেখিলেন, তাহাকে আহরণ করিলেন এবং তদ্ধারা যাগ করিলেন। এইরূপে তিনি

<sup>(</sup> a ) খাদশাহ যেমল ভরত ও ব্ড়েভেনে দিবিধ, তেমনই আবার অহীন ও সত্রভেনে দিবিধ।

<sup>(</sup>৫) দ্বাদশাহে যাহারা যজ্মান, তাহারাই স্কৃতিক্ (পুকোর আখ্যায়িকা দেখ); স্কৃতিকেরা সকলেই যজ্মান স্কুপে শিক্ষাগ্রুণ ও অস্তু কার্যা ব্রেন।

<sup>(</sup> ১ ) স্বনত্রে গায়ত্রী ত্রিসূপ্ ও জগতী এই তিন ছলের বিধান; এই তিন ছলেরই কথা ইইডেচে।

<sup>(</sup>২) নিজের স্থান প্রাতঃস্বন ত্যাগ করিয়া অপর ছুই ছন্দের স্থান অস্তা ছুই স্বন পাইছে। ইচ্ছা করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>৩) ববস্থানবিপরীতত্বন উঢ়ানি রানান্তরে প্রক্রিণ্ডানি চন্দাংসি যক্ষিন্ ছাদশাহে সোহরং ব্যুচ্চহন্দাঃ ( সায়ব )--ধেথানে বস্থান ছাড়িয়া অন্তক্র ছন্দ প্রক্রিয় হয়--সেই দ্বাদশাহ ব্যুচ্ছন্দ।

ছন্দোগণকে তাহাদের সকল কামনা পাওয়াইয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে সকল কামনা প্রাপ্ত হয়।

অসারতাপ্রযুক্ত আলস্থ পরিহারের জন্ম ছন্দ সকল সম্থান হইতে অন্যত্র স্থাপিত করা হয়। ছন্দ সকলকে অন্মন্থানে স্থাপিত করা হয়; সে এইরপ—লোকে যেমন অশ্বনারা অথবা বলীবর্দ্দ দ্বারা [ গাড়ীতে চড়িয়া দূরদেশে যাইবার সময় ] তাহা-দিগকে পুনঃ পুনঃ মোচন করিয়া তদপেক্ষা অপ্রান্ত নূতন নূতন অপ্র অথবা বলীবর্দ্দ দ্বারা চলে, সেইরপ এই যে ছন্দ সকলের স্থান পরিবর্ত্তন করা হয়, এতদ্বারা এক ছন্দকে সোচন করিয়া তদপেক্ষা অপ্রান্ত নূতন নূতন ছন্দ দ্বারা স্বর্গলোকে যাওয়া যায়।

বৃহৎ ও রগস্কর সামদ্রের প্রশংসা ও তৎপ্রসঙ্গে অন্তান্ত কথা—"ইনৌ বৈ.....ভূমিং"

এই হুইলোক (ভূলোক ও হ্যুলোক) [পুরাকালে] একত্র ( একসঙ্গে ) ছিল। [ একদা ] তাহাদের বিরোধ ঘটিয়াছিল। তথন [ হ্যুলোকস্থ পর্জ্জন্ম ] বর্ষণ করিতেন না ও [ আদিত্য ] তাপ দিতেন না। তাহাতে পঞ্চজনেরা একতাহীন হইল। দেবগণ তথন সেই লোকষয়কে একত্র স্থানিলেন। তাঁহারা একত্র মিলিত হইয়া দেববিবাহে আবদ্ধ হইল। তদবিধ ইনি ( স্ত্রীরূপা ভূমি ) উ হাকে (পুরুষরূগী) স্বর্গকে রথস্তর সামদারা প্রীত করেন ও উনি ই হাকে রহৎ সামদারা প্রীত করেন। [ অপিচ ] নৌধস সামদারা ইনি উ হাকে প্রীত করেন;

<sup>(</sup> ह ) (मनमञ्जामि भक्षिय आणी ( भूत्र्व (मथ )।

<sup>(</sup> ০ ) "ইমমিল ক্ডং পিব" ( ১৮৪।৪ ) এই শ্বক্ হইতে উৎপন্ন সাম নোধস।

শৈতসাম দারা উনি ইঁহাকে প্রীত করেন; ধ্মদারা ইনি উঁহাকে ও রৃষ্টিদারা উনি ইঁহাকে প্রীত করেন। দেবযজন স্থান ইনি উঁহাতে স্থাপিত করিয়াছিলেন; পশুগণকে
উনি ইঁহাতে স্থাপিত করিয়াছিলেন। চন্দ্রমণ্ডলে কৃষ্ণবর্ণ যাহা
আছে, তাহাই দেবযজন ভূমি, তাহাই ইনি উঁহাতে স্থাপিত
করিয়াছিলেন। সেইজন্ম ক্রমশঃ পূর্ণতার উন্মুখ পক্ষে যাহারা
যাগ করে, তাহারা চন্দ্রমণ্ডলই প্রাপ্ত হয়।

উনি ইহাতে "উষ" গণকে [স্থাপন করিয়াছিলেন], এরূপও বলা হয়'। সেই যে কবষের পুত্র তুর বলিয়াছেন, অহে জনমেজয়, কোন্ উষ পোষ (পুষ্টিহেতু অর্গাৎ পশু)? সেই হেতু এখনও লোকে গব্যসম্বন্ধে (গো-পশু হইতে উৎপন্ধ ক্ষীরাদিসম্বন্ধে) বিচার উপস্থিত হইলে প্রশ্ন করে, সেখানে উষ আছে কি? [অতএব] উষই পোষ (পশু)। ঐ [ম্বর্গ] লোক এই [ভূ] লোকে পর্য্যাবর্ত্তন করিয়াছিল; সেইজন্য ভূলোক ও ত্যুলোকের ঐরূপ মিলন হেতু] ভাবাপৃথিবী একত্র

<sup>(</sup>৬) "কামিদাহো নরঃ" (৮।৯৯।১ ) এই ঝকু হইতে উৎপন্ন দাম খ্রৈত।

<sup>(</sup> ৭ ) দেববজন ভূমি অর্থে বজ্ঞভূমি। স্বর্গের যজ্ঞভূমি চন্দ্রমণ্ডলে কলকরণে বর্তমান।

<sup>(</sup>৮) অর্থাৎ শুকুপকে যথন চন্দ্রমণ্ডল ক্রমণঃ পূর্ণ হয় ও কুফ্চিক্স দেখা যায়।

<sup>(</sup> ৯ ) কর্মীরা দক্ষিণনাণে চদ্রুমগুলে গমন করেন, ইহা উপনিষ্ণাদিতে প্রসিদ্ধ ।

<sup>(</sup>১০) উপরে বলা ইইয়াছে, ভূমি স্বর্গে দেবযজন স্থাপন করেন ও স্বর্গ ভূমিতে পশুগণকৈ স্থাপন করেন। এই পশুশন স্থানে "উব" শব্দও ব্যবহৃত হয়; 'পশ্ন্ অসৌ অস্তাম্" ইহার পরিবর্ত্তে "উবান্ অসৌ অস্তাম্" এইরূপ নাকঃ ও দেখা যায়। এই অপ্রচলিত "উব" শব্দও যে পশুবাচক, ইংাই এয়লে বুঝান হইতেছে। সায়ণ বলেন, কাল্যানিক বশ ধাতু হইতে উব শব্দ নিম্পন্ন হইতে পারে। কাল্যিকুক বলিয়া পশুই উব। পশ্নাং চমরাদীনাং কমনীয়ক্ষং প্রসিদ্ধন্। (সায়ণ)।

সমৃদ্ধ হইয়াছিলেন। অন্তরিক্ষ হইতে ছ্যুলোক ভিন্ন নহে, ভূমিও অন্তরিক্ষ হইতে ভিন্ন নহে।"

# যষ্ঠ খণ্ড

### বাদশাহ

দ্বাদশাহের অন্তর্গত পৃষ্ঠায়ড়হে পৃষ্ঠ স্তোত্তের উপযুক্ত দামদমূহের বিধান যথা—
"বৃহচ্চ বৈ····দীঞ্চতে"।

[ সকল সামের ] অত্যে রহৎ এবং রগন্তর ইহারা বর্ত্তমান ছিলেন। তাঁহারা বাক্ষরপ ও মনঃস্বরূপ ছিলেন। রথন্তরই বাক্ ও রহৎ মন। সেই [ প্রুষরপী ] রহৎ পূর্কের
স্থি করিতে ইচ্ছুক হইয়া [ দ্রীস্বরূপ ] রথন্তরকে ক্ষুদ্র মনে
করিয়াছিলেন। তথন রথন্তর গর্ভ ধারণ করিলেন এবং বৈরূপ
সামকে [ পুত্ররূপে ] স্প্তি করিলেন। তথন রথন্তর ও
বৈরূপ, তাঁহারা তুইজন হইয়া রহৎকে ক্ষুদ্র [দ্রীস্বরূপ] মনে
করিয়াছিলেন। তথন রহৎ গর্ভ ধারণ করিলেন ও বৈরাজকে
স্প্তি করিলেন। রহৎ ও বৈরাজ ইহারা তুইজন হইরা রথন্তর
ও বৈরূপকে ক্ষুদ্র মনে করিলেন; তথন রথন্তর গর্ভ ধারণ
করিলেন ও শাক্রকে স্প্তি করিলেন। রথন্তর ও বৈরূপ ও
শাকর ইহারা তিন জন হইয়া রহৎকে ও বৈরাজকে ক্ষুদ্র মনে
করিলেন। তথন রহৎ গর্ভ ধারণ করিলেন ও বৈরতকে স্প্তি
করিলেন। এই তিনজন (রথন্তর বৈরূপ শাক্র) এবং

<sup>(</sup> ১ ) সালে একপে অর্থ করিয়াছেন। ত্বালোক ও তুলোক পরপের মিলিত ছইয়াছিল। স্বাস্থানিক ও তন্ত্র এয় ২০০০ অভিন্ন বলিয়া উহাদের অন্তর্গত ও উহাদের সন্তিত মিলিত।

অন্য তিনজন ( রূহৎ বৈরাজ রৈবত ), ইহারা ছয়টি পৃষ্ঠে পরিণত হইয়াছিলেন।

দেই সময়ে তিনটিমাত চন্দ ( গায়ত্রী, ত্রিন্টু প্ ও জগতী )

ঐ ছয়টি পৃষ্ঠস্তোত্র নিম্পাদনে সমর্থ হয় নাই। সেই গায়ত্রী
গর্ভ ধারণ করিলেন ও তিনি অনুষ্টু প্কে স্পষ্ট করিলেন;
ত্রিন্টু প্ গর্ভ ধারণ করিলেন, তিনি পংক্তিতে স্পষ্ট করিলেন;
জগতী গর্ভ ধারণ করিলেন, তিনি অতিচ্ছন্দকে স্পষ্ট করিলেন।
এই রূপে সেই তিন এবং এই অন্য তিন [একযোগে] ছয়টি ছন্দ
ইন্নেন। তাঁহারা তথন ছয়টি পৃষ্ঠস্তোত্র নিম্পাদনে সমর্থ হই-লেন; যজ্ঞও স্প্রয়োজনে সমর্থ হইল। যে স্থলে যজমান ছন্দসকলের ও পৃষ্ঠসকলের এই রূপ কল্পনাপ্রকার জানিয়া দীক্ষিত
হয়, সেই জনসমূহমধ্যে সেই যজমান সমর্থ হয়।

## বিংশ অখ্যায়

## প্রথম খণ্ড

#### দ্বাদশাহ---নবরাত্র

দাদশাহের প্রথম ও শেষদিন অতিরাত্র অনুষ্ঠিত হয়। সেই ছুই দিন ও দশম দিন ত্যাগ করিয়া অবশিপ্ত নয় দিনের নাম নবরাত্র। এই নবরাত্রের অনু-

<sup>(</sup>১) পৃঠাণড়হের প্রথম তৃতীয় ও পঞ্চম দিনে রথস্তর বৈরূপ ও শাকর দারা এবং দিতীয় চতুর্য ও ষষ্ঠ দিনে বৃহৎ বৈরাজ বৈরত দারা যথাক্রমে পৃষ্ঠতোত নিম্পাদিত হয়।

<sup>(</sup>২) প্ৰথম বিতীয় ও তৃতীয় দিনে গায়ত্ৰী, ত্ৰিষ্টুপ্, জগতী হইতে পৃষ্ঠন্তোত্ৰ নিষ্পাদিত হয়; 
িপুৰ্থ পঞ্চম ৰষ্ঠ দিনে অনুষ্ঠুপ্ পংক্তি ও অতিছেন্দ পৃষ্ঠনিম্পাদক হয়।

ষ্ঠান এক এক দিন ক্রমে ক্রমশঃ বর্ণিত হইতেছে। নবরাত্রের প্রথম দিনের অন্তর্ঠান যথা—অগ্নির্বৈ ·····য এবং বেদ"

অগ্নি দেবতা, ত্রিরৎ স্তোম, রথন্তর সাম, গায়ত্রী ছন্দ [নবরাত্রের] প্রথমাহ নির্বাহ করে। যে ইহা জানে, সে এতদ্বারা যথোচিত দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ বিধান করিয়া সমৃদ্ধ হয়।

প্রথম দিনের [মন্ত্রগুলির] লক্ষণ "আ" এবং "প্র" ; এতদ্বাতীত প্রথম দিনের অন্থান্য লক্ষণ—যে সকল মন্ত্র যোজনার্থক শব্দ-বিশিষ্ট, "রথ"-শব্দ-বিশিষ্ট, "আশু"-শব্দ-বিশিষ্ট, পানার্থক-শব্দবিশিষ্ট, যে মন্ত্রের প্রথম চরণেই দেবতার নির্দেশ আছে, যাহাতে এই [ভূ] লোকের উল্লেখ আছে, যাহা রথন্তরসামসম্বন্ধী, যাহা গায়ত্রীচ্ছন্দ, যাহাতে ভবিষ্যৎ ক্রিয়ার প্রয়োগ রহিয়াছে।

[উদাহরণ যথা] "উপ প্রয়ন্তো অধ্বরম্" ইত্যাদি দূক্ত প্রথমাহে আজ্যশস্ত্র হয় । কেননা [প্রথম চরণে] "প্র" শব্দ থাকায় প্রথমদিনে প্রথমাহ অনুষ্ঠানের ইহাই অনুকূল। "বায়বা যাহি দর্শত" এই দূক্তকে প্রউগ শস্ত্র করিবে। কেননা উহার প্রথম চরণে "আ" শব্দ থাকায় প্রথমাহে প্রথ-মাহ অনুষ্ঠানে উহা অনুকূল। "আ ত্বা রথং যথোতয়ে" " "ইদং বসো স্থতমন্ধঃ" এই তুইটিকে মক্ত্রতীয় শস্তের প্রতি-

 <sup>(</sup>১) অর্থাৎ প্রথমদিনে বিহিত ময়য়য়য়ে। ঐ ছই শব্দ থাকা আবশ্যক; সেইরূপ পরবর্তী
লক্ষণও থাকিবে।

<sup>(</sup>२) ১।१८।) । अकृष्ठियत्कात्र आंकाभद्य "अ त्या (मयात्र व्यवस्त्र" ইত।कि ( भूत्व स्वयं ) ।

<sup>(</sup> a : 21512 ( 8 ) PIRM )

<sup>(</sup> ৫ ) ৮।২।১ ইছার বিতীর চরণে "পিষা স্বপূর্বম্" এইছলে পানার্থক শব্দ আছে।

পৎ ও অনুচর করিবে ; কেননা "রথ"-শব্দযুক্ত ও পানার্থক-শব্দযুক্ত মন্ত্র থাকায়, উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকৃল। ''ইন্দ্র নেদীয় এদিহি'' ইত্যাদি মস্ত্রে ইন্দ্রনিহ্ব প্রগাথ করিবে ; কেননা উহার প্রথম চরণেই দেবতার নির্দেশ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্রৈতু ব্রহ্মণস্পতিঃ" ¹ ইত্যাদি মন্ত্রে ব্রাহ্মণস্পত্য প্রগাথ হইবে; কেননা ''প্র'' শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অমুকূল। ''অগ্নির্নেতা'' । এবং ''স্থং সোম ক্রতুভিঃ" ৈ এবং ''পিশ্বন্ত্যপঃ" '' এই [ তিন মন্ত্র ] ধায্যা হইবে ; কেননা প্রথম চরণেই দেবতার নির্দ্দেশ থাকায় উহারা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্র ব ইন্দ্রায় রহতে" " ইত্যাদি মন্ত্রে মরুত্বতীয় প্রগাথ হইবে ; কেননা ''প্র'' শব্দ যুক্ত মন্ত্র থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনু-কূল। "আ যান্বিন্দো বস উপ নঃ" ইত্যাদি সূক্তে ''আ'' শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। ''অভি ত্বা শূর নোকুমঃ" '° ও ''অভি ত্বা পূর্ব্বপীতয়ে" '৽ ইত্যাদি মন্ত্রে রথন্তর পৃষ্ঠ হইবে; " কেননা রথন্তরসম্বন্ধী প্রথমদিনে উহা প্রথমাহের অনুকূল। "যদ্বাবান পুরুতমং পুরাষাট্" ইহাই ধায্যা হইবে; ইহার "আর্ত্রহেন্দ্রো নামান্য-

<sup>(</sup> a ) Aleole ( 4 ) 218 · 10 ( A ) 015 · 18 ( 9 ) 218 / 1

<sup>(</sup> ১০ ) ১।৬৪।৬ 'পিয়ন্তাপো মক্তঃ হুদানবঃ" এই প্রথম চরণে মক্রৎ দেবতার নির্দেশ আছে।

<sup>( 22 )</sup> PIOIA ( 25 ) SICZIS ( 26 ) OIGAIA ( 26 )

<sup>(</sup> ১৫ ) "অভি ড। পূর" ইত্যাদি প্রগাণ রুধস্তরের যোনি ও 'অভি ডা পূর্ব্ব'' ইত্যাদি প্রগাণ তাহার অফুচর।

<sup>( 34 ) 3019815</sup> 

প্রাঃ" এই [দ্বিতীয় চরণে] "আ" শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "পিবা স্থতস্ত রসিনঃ " ইহা [কোন এক] সামের [আধারস্বরূপ] প্রগাথ হইবে; কেননা পানার্থক শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "ত্যমূষু বাজিনং দেবজূতম্" " এই তার্ক্যসূক্ত [নিবিদ্ধান] সূক্তের পূর্বের পাঠ করিবে; কেননা তার্ক্যসূক্ত স্বস্তিহেতু; উহাতে স্বস্তিলাভ ঘটে। যে ইহা জানে, সে এতদ্ধারা স্বস্তায়ন করে ও স্বস্তিতেই সংবৎসরের পারগামী হয়।

## দিতীয় খণ্ড

### দ্বাদশাহ-নবরাত্র

প্রথমাহের অন্ধ্রানে গ্রন্থক অন্ধ্যান মন্ত্র—"আ ন ইন্দ্রো দূরাদা ন আসাৎ" ' এই সূক্ত পাঠ করিবে; ' কেননা "আ" শব্দ থাকায়, উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুক্ল। নিক্ষেবল্য ও সক্ষত্রতীয় শব্দ্রের নিবিদ্ধান সূক্তদ্বয়কে সম্পাত বলে। পুরাকালে বামদেব এই লোকসকল দেখিয়াছিলেন ও সম্পাতদ্বারা তাহাতে সম্পতিত হইয়াছিলেন

<sup>( 24 ) 41012 ( 46 ) 2012412 1</sup> 

<sup>(</sup>১) ৪।২-।১ এইটি উলিখিত তাক্ষ্যস্কের পরে পঠনীয় নিবিদ্ধানীয় সুক।

<sup>(</sup>২) সম্পতিং প্রাগুৰ্ন্তি আভাং যজমানা ইতি সম্পাতে। মঞ্জতীয় শান্তের নিবিদ্ধান স্ভ "আ যাজিন্দো বসং" গতাদি স্কা; নিঙ্গেবলোর নিবিদ্ধান স্ফা "আ ন ইন্দ্রং" ইক্যাদি প্রাণ সম্পাতনাম সম্বাক পরে দেখ ৬ পঞ্চিকা, ২৯ অধ্যায়, ২য় খণ্ড।

(তাহা পাইয়াছিলেন)। যেহেতু তিনি সম্পাতদারা সম্পতিত হইরাছিলেন, তাহাই সম্পাতের সম্পাতদ। সেই হেতু প্রথমাহে যে সম্পাতসূক্ত পাঠ করা হয়, ইহাতে স্বর্গলোকের প্রাপ্তি, সম্পত্তি ও সঙ্গতি ঘটে।

"তৎসবিতুর্বণীমহে" এবং "অস্তা নো দেব সবিতঃ" ' ইত্যাদি [ত্র্যচ-] দয় বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হইবে; কেননা রথন্তরদম্বর্দ্ধী প্রথমদিনে উহারা প্রথমাহের অসুকূল। "যুঞ্জতে মন উত যুঞ্জতে ধিয়ং" 'ইত্যাদি সবিতৃ-দৈবত সূক্ত যোজনার্থকশব্দযুক্ত, এই জন্ম উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্র ছাবা যক্তিঃ পৃথিবী ঋতার্ধা" <sup>৬</sup> ইত্যাদি ভাবাপৃথিবীদৈৰত দূক্তে "প্ৰ"শব্দ থাকায় উহা প্ৰথম-দিনে প্রথমাহের অন্তুক্ল। [বৈশ্বদেব শক্ত্রে] ''ইহেহ বো মনসা বন্ধুতা নরং" । ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্ত পাঠ করিবে। যদিও ''আ''শব্দ ও ''প্র''শব্দ প্রথমাহের লক্ষণ, তথাপি সকল সৃক্তই যদি "প্র"-শব্দ-বিশিষ্ট হয়, তাহা হইলে যজমানেরা এই লোক হইতে প্রেত হইতে পারে (মরিয়া যাইতে পারে); এই ভয়ে "ইহেহ বা মনসা বন্ধুতা নরঃ" এই ঋভুদৈবত সূক্ত যে প্রথমাহে পঠিত হয়, উহাতে "ইহ ইহ" পদে এই লোককেই বুঝায়; অতএব এতদ্বারা যজমানদিগকে এই লোকেই [ বর্ত্তমান রাখিয়া ] আনন্দ লাভ করায়।

<sup>(</sup> o ) alesto 1 ( 8 ) alesta 1 ( a ) :10010 1 ( a ) 215 a212 1

<sup>🤫)</sup> গঙৰাঃ ইহাতে "প্ৰ"শক নাই। তাহাতে কতি নাই; কেন, ভাহা প্ৰদৰ্শিক

"দেবান্ হুবে বৃহচ্ছবদঃ স্বস্তয়ে" ইত্যাদি দূক্ত বৈশ্বদেবশক্তে পঠিত হয়। ইহার প্রথমচরণে দেবতার নির্দেশ
থাকায় ইহা প্রথমাহের অনুকূল। যাহারা সংবৎসরসত্রের
বা দ্বাদশাহের অনুষ্ঠান করে, তাহারা দীর্য পথ যাইতে উদ্যোগ
করে; সেইজন্ম "দেবান্ হুবে বৃহচ্ছবদঃ স্বস্তয়ে" এই বৈশ্বদেব
দূক্ত যে প্রথমাহে পঠিত হয়, ইহাতে স্বস্তিলাভই ঘটে। যে
ইহা জানে ও যাহার পক্ষে হোতা ইহা জানিয়া "দেবান্
হুবে বৃহচ্ছবদঃ স্বস্তয়ে" এই দূক্ত বৈশ্বদেবশস্তে প্রথমাহে
পাঠ করেন, সে এতদ্বারা স্বস্তিলাভ করে ও স্বস্তিতেই সংবৎসরের পারগামী হয়।

"বৈশানরায় পৃথু পাজদে বিপঃ" ইত্যাদি মন্ত্র আগ্নিমারত-শন্তের প্রতিপৎ হইবে। উহার প্রথমচরণে দেবতার নির্দেশ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্রত্যক্ষণঃ প্রত-বদো বিরপ্শিনঃ" " এই মরুদ্-দৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়। উহার প্রথমচরণে "প্র" শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "জাতবেদদে স্থনবাম দোমম্" " এই জাতবেদার উদ্দিন্ট থাক্ [জাতবেদস্ম] সূক্তের পূর্বের পাঠ করিবে। জাত-বেদার উদ্দিন্ট মন্ত্রসকল স্বস্তায়নস্বরূণ, উহাতে স্বস্থিলাভ ঘটে। যে ইহা জানে, দে এতদ্বারা স্বস্তিলাভ করে ও স্বস্তিতে সংবৎ-সরের পরগামী হয়। "প্রতব্যসীং নব্যসীং ধাতিমগ্রয়ে" " ইত্যাদি জাতবেদার উদ্দিন্ট [নিবিদ্ধান] সূক্ত পাঠ করিবে। "প্র" শক্ষ থাকায় ইহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল।

<sup>(\*) 3.16915 ( (2) 01015 ( (2.) 1</sup> Cled ( (2) 1 Cled ( (32) 1 Cled ( (32)

প্রথমাহে বিহিত ] আগ্নিমারুত শাস্ত্র [ প্রকৃতি যজ্ঞ ] অগ্নিফোমে বিহিত আগ্নিমারুতের সমান ( সমান মন্ত্রসংখ্যা-বিশিষ্ট)। যজ্ঞে যে [ অঙ্গ ] সমান করা হয়, তাহার অনুসরণে প্রজা ( পুত্রাদি ) স্থথে জীবিত থাকে, সেইজন্য আগ্নিমারুত শাস্ত্রকে [ উভয়স্থলে ] সমান করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড

## দ্বাদশাহ—নবরাত্র

প্রথমাহের অনুষ্ঠান বণিত হইল। এথন দিতীয়াত বর্ণিত হইবে, যথা— "ইন্দ্রো বৈ·····অচ্যুতঃ"

ইন্দ্র দেবতা, পঞ্চদশ স্তোম, রহৎ দাম, ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ, ইহারা দ্বিতীয়াহের নির্বাহক। যে ইহা জানে, দে এতদ্বারা যথোচিত দেবতা, স্তোম, দাম ও ছন্দ প্রয়োগ করিয়া সমৃদ্ধ হয়।

যাহাতে "আ" শব্দ ও "প্র" শব্দ নাই, যাহা স্থানার্থকশব্দযুক্ত এবং যে দকল মন্ত্র উর্দ্ধশব্দযুক্ত, প্রতি-শব্দ-মুক্ত,
অন্তঃ-শব্দ-মুক্ত, রুষণ্-শব্দ-যুক্ত, রুধন্-শব্দ-যুক্ত এবং যাহাদের
মধ্যমপদে দেবতা নির্দিষ্ট আছে, যাহাতে অন্তরিক্ষের উল্লেখ
আছে, যাহা রুহৎ-সাম-সম্বন্ধী, যাহার ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ, যাহাতে
বর্তুমান ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, তাহাই দ্বিতীয়াহের লক্ষণ।

"অগ্নিং দূতং রণীমহে" ইত্যাদি সূক্ত দ্বিতীয়াহের আজ্য-

<sup>( &</sup>gt; ) 3/32/3 (

শস্ত্র হইবে। কেননা বর্ত্তমান ক্রিয়ার প্রয়োগ থাকায় উহা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। ' "বায়ো যে তে সহস্রিণঃ" ইত্যাদি সূক্ত প্রউগ শস্ত্র হইবে। [ এই সূত্রের চতুর্থ মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণ ] "স্থতঃ সোম ঋতাবৃধা" বৃধন্-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "বিশ্বানরস্থ বস্পতিম্" এবং "ইন্দ্র ইৎ সোমপা একঃ" ' ইত্যাদি [ ত্র্যুচ-] দ্বয় মরুত্বতীয় শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর। [ প্রথমটির দ্বিতীয় ঋকের প্রথম চরণ ] রুধন্-শব্দযুক্ত ও [ দ্বিতীয়ের প্রথম মন্ত্রের তৃতীয় চরণ ] অন্তঃ-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহারা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। **"ইন্দ্র নেদীয় এদিহি"** " এই প্রগাথ প্রথম দ্বিতীয় উভয় দিনেই বিহিত। "উত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" এই ব্রহ্মণস্পতি দৈবত প্রগাথ উদ্ধ-বাচক-শব্দবুক্ত হওয়ায় উহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অনু-কুল। "অগ্নির্বো" । "স্বং সোম ক্রতুভিঃ" । "পিরব্যুপঃ" এই কয়টি ধায়াও উভয় দিনে বিহিত। "ব্লহদিন্দ্রায় গায়তা" " এই মরুত্তীয় প্রণাথ, ইহার [তৃতীয় চরণ] "বেন জ্যোতিরজনয়নুতার্ধঃ" র্ধন্শক্যুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকুল। "ইন্দ্র সোম সোমপতে

<sup>(</sup>২) এই হজের মূলে "কুর্কংৎ" শব্দ আছে; সায়ণ উহার অর্থ বর্ত্তনানকালের ক্রিয়ানার করিয়াছেন। ধাতুমাত্রই ক্রিয়াবাচক এবং "বুণীনছে" ঐটি বর্ত্তমান কালের ক্রিয়া, ইহাতেই "কুর্কাং" মর্প প্রকাশ হইতেছে (সায়ণ)।

<sup>1</sup> dic 810 ( 0 )

<sup>( 8 )</sup> मा - 8 । अवर माराष्ठा ( ७ ) मारणाव ।

<sup>(</sup> ७ ) २।० । ३ । इहारड "इंखिन्ने" এই मक ऐक् विठक ।

<sup>( 4 ) 215.18; (</sup> A ) 216215 ( A ) 18161 ( 20 ) 816.215

পিবেমন্" ইত্যাদি " সূক্তে, [ দ্বিতীয় ঋকের চতুর্থ চরণ ]
"সজোষা রুদ্রৈস্থপদা র্যস্ব" র্ষণ্শব্দত্ব হওয়ায় ইহা দ্বিতীয়
দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "ত্বামিদ্ধি হবাসহে" " এবং "ত্বং
ছেহি চেরবে" ' এই ছুইটিতে রহৎসামনিষ্পন্ন পৃষ্ঠস্তোত্র হয়;
রহৎসামসম্বন্ধী হওয়ায় ইহারা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল।
"যদ্বাবান" " এই ধায্যাও উভয় দিনে বিহিত। "উভয়ং শৃণবচ্চ
নঃ" " এই প্রগাথটি [ রহৎ ] সামের সহিত প্রযোজ্য।
এম্বলে "উভয়" অর্থে যাহা অন্ত কর্ত্বর্য এবং যাহা কল্য কর্ত্বর্য
ছিল, [ এতছভয় ] বুঝাইতেছে। রহৎ-সাম-সম্বন্ধী হওয়ায়
ইহা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "ত্যমূর্ বাজিনং দেবজ্তুন্" এই তাক্ষ্যসূক্ত উভয় দিনেই বিহিত।

## চতুর্থ খণ্ড

#### দ্বাদশাহ---নবরাত্র

দ্বিতীয়াহের অন্যান্ত মন্ত্র মথা—"যা ত উতিঃ……অহ্লে রূপম্"

"যা ত উতিরবমা যা পরমা" ইত্যাদি সূক্তে [ তৃতীয় ঋকের চতুর্থ চরণ ] "জহি রফ্যানি কুণুহী পরাচঃ" রুষণ্শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অন্তুক্ল।

<sup>(</sup> ১১ ) ৩।৩২।১। ( ১২ ) ৬।৪৬।১। এই প্রগাপ বৃহৎ সামের আধারভূত জোতির। ( ১০ ) ৮।৬১।১। এই প্রগাথ বৃহৎ সামের অনুচর। ( ১৪ ) ১•।৭৪।৬। ( ১৫ ) ৮।৬১।১। ( ১ ) ৬।২৫।১।

"বিশ্বো দেবস্য নেতুঃ" ব এবং "তৎ সবিতুর্বরেণ্যম্" ব এই [ত্র্যচ] বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ এবং ''আ বিশ্বদেবং সৎপতিম্'' এই [ত্যুচ] উহার অনুচর। রহৎ-সামদম্বন্ধী হওয়ায় ইহারা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহে অনুকূল। ''উত্নয্য দেব সবিতা হিরণ্যয়া" এই সবিতৃদৈবত সূক্ত উদ্ধবাচক শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয় দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "তে হি দ্যাবাপৃথিবী বিশ্বসংভূবো"<sup>\*</sup> এই দ্যাবাপৃথিবীদৈবত সূক্তে [প্রথম ঋকের তৃতীয় চরণ] ''স্থজন্মনী ধিষণে অন্তরীয়তে" অন্তঃশব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয় দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। *"তক্*নুথং স্তর্তং বিদ্যনাপদঃ <sup>†</sup> ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্তে [প্রথম ঋকের দ্বিতীয় চরণ] ''তক্ষন্-হরী ইন্দ্রবাহা রুষণ,সূ" রুষণ্-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "যজ্ঞস্থ বো রগ্যং বিশ্পতিং বিশাম্'" ইত্যাদি বিশ্ব-দেবদৈবতসূক্তে [ প্রথম ঋকের চতুর্থ চরণ ] "রুষ্কেতুর্যজ্ঞতো দ্যামশায়ত" রুষণ্-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয় দিনে দ্বিতীয়াহের অনুক্ল। এই দূক্ত শার্য্যাত ( তন্নামক-ঋষিদৃষ্ট )। অঙ্গিরো-গণ স্বর্গলোকের উদ্দেশে সত্রানুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা [ পৃষ্ঠ্য ষড়হ অনুষ্ঠান করিতে গিয়া ] যেখানে যেখানে দ্বিতী-য়াহ অনুষ্ঠানে আদিয়াছিলেন, দেইখানে [শস্ত্রবাহুল্য দেখিয়া কোন্ শস্ত্র পাঠ করিতে হইবে স্থির না পাইয়া ] মোহপ্রাপ্ত হইয়াছিলেন। শার্য্যাত নামক মানব ( মকু-সন্তান ) তাঁহাদিগকে দ্বিতীয়াহে ঐ [ "যজ্ঞস্য বো রথ্যম্" ইত্যাদি ] সূক্ত পাঠ

করাইয়াছিলেন। তথন তাঁহারা যজ্ঞকে ও স্বর্গলোককে প্রকৃষ্ট ভাবে জানিতে পারিয়াছিলেন। সেই জন্ম দ্বিতীয়াহে এই সূক্ত যে পাঠ করা হয়, ইহাতে যজ্ঞের প্রকৃষ্ট জ্ঞান ঘটে ও স্বর্গলোকের অবগতি ঘটে। "পৃক্ষস্য রুফো অরুষস্য নৃ সহঃ" ইত্যাদি [ অ্যুচ ] আগ্লিমারুত শস্তের প্রতিপং"। রুমণ-শব্দ যুক্ত হওয়ায় উহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অনুকৃল। "রুফে শর্জায় স্থায় বেধনে"" ইত্যাদি মরুদ্দৈবতসূক্ত রুষণ্ শব্দ মুক্ত হওয়ায় ইহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অনুকৃল। "জাতবেদসে স্থামা সোমম্" এই জাতবেদার উদ্দিষ্ট থাক্ উভয় দিনে বিহিত। "যজ্ঞেন বর্জত জাতবেদসম্" এই জাতবেদার উদ্দিষ্ট সূক্ত রুধন্-শব্দ ক্রেক্ত হওয়ায় ইহা দিতীয়াহের অনুকৃল।

<sup>( 26 ) 1 ( 1666 ) ( ( 26 ) 1 ( 188) ( ( 26 ) 1 ( 181) ( 4 )</sup> 

## পঞ্চম পঞ্চিকা

## একবিংশ অখ্যায়

### প্রথম খণ্ড

### দ্বাদশাহ—নবরাত্র

নবরাত্রের মন্তর্গত তৃতীয়শালের নিরূপণ যথা—"বিধে বৈ দেবা…… অচ্যতঃ"
বিশ্বদেব দেবতাগণ, সপ্তদশ স্তোম, বৈরূপ সাম ও জগতী
ছন্দ তৃতীয়াহ নির্ব্বাহ করেন। যে ইহা জানে, সে যথোচিত
দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

যে মন্ত্রের সমাপ্তি সমান, তাহাই তৃতীয়াহের লক্ষণ।
আর যাহা অপ্নশক্ষুক্ত, অন্তশক্ষুক্ত, যাহা পুনর্ব্বার আরত্ত
হয়, যাহা [কোন অক্ষর বা চরণ] পুনঃ পুনঃ পঠিত হওয়ায়
নর্ত্রন-লক্ষণযুক্ত, যাহা রমণার্থক-শক্ষুক্ত, যাহা পর্য্যাস-শক্ষুক্ত,
যাহা ত্রিশক্ষুক্ত, অন্তশক্ষুক্ত, যাহার শেষ চরণে দেবতার নাম
আছে ও যাহাতে স্বর্গলোকের উল্লেখ আছে, যাহা বৈরূপ
সামের ও জগতী ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে অতীত ক্রিয়ার
প্রয়োগ আছে, এই সকল মন্ত্রই তৃতীয়াহের লক্ষণ।

যুক্া হি দেবহুত মাঁ অশ্বাঁ অগ্নে রথীরিব" ইত্যাদি সূক্ত

তৃতীয়াহের আজ্যশস্ত্র হয়। দেবগণ তৃতীয়াহ দ্বারা স্বর্গলোকে গিয়াছিলেন ; অস্থরগণ ও রাক্ষদগণ তাঁহাদের পশ্চাতে গিয়া নিবারণ করিয়াছিল। তোমরা বিরূপ (কদাকার) হও, তোমরা বিরূপ হও, এই বলিয়া দেবগণ নিজ রূপেই [ স্বর্গে ] গিয়াছিলেন। তোমরা বিরূপ হও, তোমরা বিরূপ হও, দেবগণ [অস্ত্রুরদিগকে] ইহাই বলিয়া যে নিজ রূপে [স্বর্গে] গিয়াছিলেন, তাহাতেই বৈরূপ সাম হইয়াছিল। ইহাই বৈরূপের বৈরূপত্ব। যে ইহা জানে, সে পাপ দ্বারা বিরূপ হইলেও পাপকে বিনাশ করিতে পারে। অস্থরেরা তখনও দেবগণের অনুগমন করিয়াছিল ও তাঁহাদের সঙ্গে চলিয়াছিল। দেবগণ অশ্ব হইয়া তাহাদিগকে পদাঘাত করিয়াছিলেন। তাঁহারা অশ্ব হইয়া পদাঘাত করিয়া-ছিলেন, ইহাতেই অশ্বগণের অশ্বত্ব। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়। সেইজন্মই অশ্ব সকল পশুর অপেক্ষা বেগবান্ও সেই জন্মই অর্থ পশ্চাতে পায়ের দারা লোককে তাড়না করে। যে ইহা জানে, সে পাপ বিনাশ করে। সেইহেতু ঐ অশ্বযুক্ত মন্ত্র তৃতীয়াহের লক্ষণ হওয়ায় তৃতীয়াহের আজ্যশস্ত্র হইয়া থাকে।

ঐতরেয় ত্রান্ধণ

"বায়বায়াহি বীতয়ে" ' এবং "বায়ো যাহি শিবা দিবং" [ এই ছই মল্লে উৎপন্ন ত্যুচ ], "ইন্দ্রুশ্চ বায়বেষাম্ স্থতানাম্" ' [ইত্যাদি ছই ঋকে উৎপন্ন ত্যুচ ], "আ মিত্রে বরুণে
বয়ম্" "অশ্বিনাবেহ গচ্ছতম্" "আ যাহ্যদ্রিভিঃ স্থতম্" "সজুবিশ্বেভিদে বৈভিঃ" "উত নঃ প্রিয়া প্রিয়াস্থ" [ ইত্যাদি

<sup>(5)</sup> elected (0) histoisol (8) elected (6) elected (4) elected

١ - دادهان ( ١ ) عادعاد ( ١ ) ١ دا - ١١ ( ١ )

পাঁচটি ত্র্যুচ ], এই সকল উঞ্চিক্ ছন্দের মন্ত্র প্রউগ শস্ত্র হইবে। কেননা ইহাদের সমাপ্তি সমান হওয়ায় ইহারা তৃতীয়াহের অনুকূল।

"তং তমিদ্রাধনে মহে" "ইত্যাদি [ ত্রুচ ] এবং "ত্রয় ইন্দ্রস্থ সোমাঃ" "ইত্যাদি [ ত্রুচ ] [ যথাক্রমে ] মরুত্বতীয় শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর; নৃত্যবাচক শব্দ থাকায় ও ত্রি-শব্দ থাকায় ইহার তৃতীয়াহের অনুকূল।

"ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' এই প্রগাথ সকলদিনে বিহিত। "প্র নৃনং ব্রহ্মণস্পতিঃ" ' ইহা ব্রাহ্মণস্পত্য প্রগাথ হইবে। [ পুনঃপঠন হেতু ] নৃত্যলক্ষণযুক্ত হওয়াতে ইহারা তৃতীয়াহের অনুকূল।

"অগ্নির্নেতা" "হং সোম ক্রতুভিঃ" "পিরস্ত্যপঃ" এই তিনটি ধায়্যা সকলদিনেই বিহিত।

"নকিঃ স্থলাদো রথং পর্যাদ ন রীরমং" ' ইহা তৃতীয়াহে মরুত্বতীয় প্রগাথ হইবে। পর্যাদ শব্দ থাকায় ইহা তৃতীয়াহের অনুকূল। "ত্রার্যামা মনুষো দেবতাতা" ' ইত্যাদি দূক্ত ত্রি-শব্দযুক্ত হওয়ায় তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"যদ্ তাব ইন্দ্ৰ তে শতম্" '' ও ''যদিন্দ্ৰ যাবতস্ত্বম্'' ''

<sup>(</sup>১॰) ঐ সকল মন্ত্রের অনেকের শেষচরণে সমান যথা—"আ মিত্রে বরুণে" ইত্যাদি পুরের তিন মন্তের শেষচরণ "নিবহিঃদী" ইত্যাদি।

<sup>(&</sup>gt;>) पाष्ट्र १ हेशत (भविष्ठत्रात "कृष्ठीनाः नृङ्कः" এই नृङ्काताहक भक्त खाद्य ।

<sup>(</sup> ১২ ) দাবল ইহার আরস্তে ত্রিশক আছে।

<sup>( 30 / + 10|0 | ( 38 ) 3|80.0</sup> 

<sup>1</sup> ACISOLA ( AC ) 181.614 ( 6C ) 1 CIESTO ( 9C ) 1 .CISOLA ( 9C )

এই ছুই [ প্রগাথ ] বৈরূপ পৃষ্ঠ হইবে, কেননা উহারা রথন্তর-সম্বন্ধী তৃতীয়দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।'

"যদাবান" এই ধায়া সকল দিনেই প্রযোজ্য। "অভি দ্বা শূর নোকুমঃ" ' এই রথন্তর সামের যোনিকে উক্ত ধায়ামন্ত্রের পরে পাঠ করিবে। কেননা এই তৃতীয়াহ রথন্তরেরই স্থান। 'ইন্দ্র ত্রিধাতু শরণম্" ' এই [ বৈরূপ ] সামের প্রগাথটি ত্রি-শব্দ-যুক্ত হওয়ায় তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল। "তামূয়ু বাজিনম্ দেবজূতম্" এই তাক্ষ্য সূক্ত সকলদিনেই বিহিত।'

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### দ্বাদশাহ-নবরাত্র

তৃত্যায়াহে বিহিত অন্তান্ত মন্ত্ৰ যথা—"যো জাত এব......যন্তি"।

"যো জাত এব প্রথমো মনস্বান্" এই [নিবিদ্ধানীয়]
দূক্তের মন্ত্রদকলের সমাপ্তি সমান হওয়ায় উহা তৃতীয়
দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল। এই দূক্ত প্রপ্রতি মন্ত্রের শেষ
চরণে] সজন-শব্দ-মুক্ত, উহা এই জন্ম ইন্দ্রের ইন্দ্রিয়-স্বরূপ।
ইহা পঠিত হইলে ইন্দ্র ইন্দ্রিয় লাভ করেন। ছন্দোগেরা

<sup>(</sup>১৯) ঐ ছুই প্রগাথের মধ্যে প্রথমটি বৈরূপ দামের স্তোত্তিয় ও দ্বিতীয়টি তাহার অনুরূপ। এই বৈরূপ দামে তৃতীয়াহের নিন্দবলাশস্ত্রের পৃষ্ঠস্তোত্ত নিম্পন্ন হয়।

<sup>(</sup> २. ) 2018161 ( 2) 105121 ( 25 ) 8681 ( 20 ) 20176151

<sup>(</sup>১) ২।১২।১ এই হড়ের প্রতিনান্তর শেষে "নুমস্ত মহা স জনাস ইন্দ্রঃ" এই চরণ আছে।

(সামবেদীরা) এ বিষয়ে বলেন যে [পৃষ্ঠ্য ষড়হের ] তৃতীয়াছে বহন্ চগণ (ঋথেদীরা) এই ইন্দ্রের ইন্দ্রিয় স্বরূপ [ সজন-শব্দ- যুক্ত সুক্ত ] পাঠ করিয়া থাকেন। এই সৃক্তের ঋষি গৃৎসমদ; গৃৎসমদ এতদ্বারা ইন্দ্রের প্রিয়ধামের সমীপে গিয়াছিলেন ও পরম লোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্রের প্রিয়ধামের নিকটে যায় ও পরম লোক জয় করে।

"তৎ সবিভূর্ শীমহে" ও "অছা নো দেব সবিতঃ" ও এই ছুই [ জ্যুচ ] বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অন্মচর হয়, কেননা উহারা রথন্তর-সম্বন্ধী তৃতীয়দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"তদ্দেবস্থা সবিতুর্বীর্য্যং মহৎ" ইত্যাদি [ মহৎ-শব্দ-যুক্ত ] সবিতৃদৈবত সূক্ত তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল; কেননা যাহা মহৎ, তাহাই [ সকলের ] অন্ত এবং তৃতীয়াহও [ প্রথম জ্যাহের ] অন্ত স্থিত।

"ন্বতেন ভাবাপৃথিবী অভীরতে" এই ভাবাপৃথিবী-দৈবত মন্ত্রের [ দ্বিতীয় চরণে ] "ন্বতশ্রিয়া ন্বতপূচা ন্বতার্ধা" এন্থলে [ ন্বতশব্দ ] পুনঃ পুনঃ আরত্ত হওয়ায় উহা নৃত্য-লক্ষণ-যুক্ত হওয়াতে উহা ভৃতীয় দিনে ভৃতীয়াহের অনুকূল।

"অনশো জাতো অনভীশুরুক্থ্যঃ" ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্তে [দ্বিতীয় মন্ত্রের শেষ চরণে ] "রথব্রিচক্রঃ" এই ত্রি-শব্দ যুক্ত শব্দ থাকায় উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"পরাবতো যে দিধিষন্ত আপ্যাম্" এই বিশ্বদেবদৈবত

<sup>( 2 )</sup> e12 ... ) 1 ( 0 ) e12 18 1

<sup>(8) 81001) (</sup> e ) 414-181 ( A ) 81001) 1 ( 4 ) 7-1001) 1

সূক্তের "পরাবত" (দূরদেশ) শব্দ অন্তবাচক, তৃতীয়াহও প্রথম ত্রাহের] অন্তে স্থিত, এই হেতু উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অসুকৃল। এই সূক্তের ঋষি গয়; এতদ্বারা প্লতের পুত্র গয় বিশ্বদেবগণের প্রিয় ধামের সমীপে গিয়াছিলেন ও পরম লোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে বিশ্বদেবগণের প্রিয় ধামের সমীপে যায় ও পরম লোক জয় করে।

"বৈশ্বানরায় ধিষণামৃতার্ধে" এই সূক্ত আগ্নিমারুত শস্ত্রের প্রতিপৎ; উহার "ধিষণা" (অন্তঃকরণ) শব্দ অন্তবাচী; তৃতীয়াহও অন্তে স্থিত; অতএব উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

ধারাবরা মরুতো ধ্যেক্ষাজসং" " এই মরুৎ-দৈবত সূজের মন্ত্রসমূহ বহুশঃ পঠনীয়। যাহা বহু, তাহাই অন্ত; তৃতীয়াহও অন্তে স্থিত, অতএব উহা তৃতীয়দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"জাতবেদদে স্থনবাম দোমম্" এই জাতবেদাদৈবত
মন্ত্র দকল দিনে বিহিত। "স্থমগ্নে প্রথমো অঙ্গিরা ঋষিঃ" "
এই জাতবেদাদৈবত দৃক্ত [উহার দকল মন্ত্রের আরস্তে
"স্থমগ্নে" পদ থাকায়] তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।
ইহাতে "স্থা স্থা" শব্দ [পরবর্তী ত্রাহকে সম্মুখে রাখিয়া বলায়
প্রথম ত্রাহের সহিত] পরবর্তী ত্রাহের অবিচ্ছেদ ঘটে। যাহারা
ইহা জানিয়া যাগানুষ্ঠান করে, তাহারা পরস্পর অবিচ্ছিন্ন ও
সম্বদ্ধ ত্রাহ দ্বারাই যাগানুষ্ঠান করে।

## তৃতীয় খণ্ড

#### দাদশাহ-নবরাত্র

ষাদশাহের মধ্যবর্ত্তী নবরাত্রে তিনটি ত্রাহ। তাহার প্রথম ত্রাহের বিবরণ সমাপ্ত হইল। ঐ ত্রাহ পৃষ্ঠা ষড়হের পূর্ব্বভাগ। উহার উত্তর ভাগ নবরাত্রের মধ্যম ত্রাহের বিষয় এখন বলা হইবে। এই মধ্যম ত্রাহের প্রথম দিন নবরাত্রের চতুর্থ দিন। সেই দিনের অন্তর্গানাদি যথা—"আপান্তে বৈ……পরিগৃহীতৈ"

তৃতীয় দিনে স্তোমদকল' ও ছন্দদকল' দমাপ্ত হয়। তাহার পর যাহা কেবল অবশিষ্ট থাকে, তাহা বাক্। এই অক্ষর তিন-অক্ষর-যুক্ত। "বাক্" এই এক অক্ষর; দেই অক্ষর তিন-অক্ষর-বিশিষ্ট হইয়া উত্তর ত্রাহের স্বরূপ হয়। তিন্মধ্যে ] একটির স্বরূপ বাক্, একটির গৌঃ, একটির গ্লোঃ।" সেই জন্ম বাক্ [দেবতাই] চতুর্থাহ নির্ব্বাহ করেন।

यिन हर्ज़्शांटर न्राड्थ कता रुग़, जोश रहेतन जमात्रा

- ( > ) প্রথম ত্রাহের নির্ব্বাহক তিন স্তোম ;—ত্রিবৃৎ, পঞ্চদশ ও সপ্তদশ।
- (২) প্রথম ত্রাহের নির্কাহক ভিন ছন্দ ;—গায়তা, তিপ্টুপ্ত জগতী।
- (৩) প্রথম ত্যুহের দেবতা যথাক্রমে অগ্নি, ইক্র, বিখদেবগণ। মধ্যম ত্যুহের দেবতা বাক্, গৌঃ, নৌঃ।
- (৪) চতুর্গাহে প্রাতরক্ষাকের প্রথম ঋক্ পাঠের সময় প্রথম ও দিতীয় চরণে নৃত্তি করা বার। কোন অরবর্ণের বিশেষরূপ উচ্চারণের নাম নৃত্তি । যথা, প্রাতরক্ষাকের প্রথম মন্ত্র "আপো বেনতীঃ ক্ষয়ণ" ইত্যাদি। প্রথম চরণে "আপো" পদের শেষ ওকার উদান্ত খরে তিনমাত্রাকৃত্ত করিয়া তিন বার উচ্চারণ করিবে। প্রত্যেক বার উদান্ত উচ্চারণের পর কয়েকবার অনুলাত্ত ব্বরে অর্ক্যাত্রায় উচ্চারণ করিবে। প্রথম উলাত্তের পর পাঁচ অকুলান্ত, দিতীয় উদান্তের পর পাঁচ অকুলান্ত এক ভূতীয় উদান্তের পর হিন অকুলান্ত উচ্চারণ বিহিত। ত্রিমাত্রাযুক্ত দীর্ঘ ভিত একং অর্ক্যাত্রাযুক্ত প্রথম তরণে নৃত্তি ইন্তারণ এইরপে ইইবে ইন্ত

[ "বাক্" ] এই অকরকেই লক্য করিয়া উন্নয় করা হয়, ইহাকেই বর্দ্ধিত করা হয়। এতদ্বারা চতুর্থাহের উৎকর্ষ ঘটে।

নূজে অন্নম্বরূপ; কেননা কৃষকেরা যথন [মেঘের] সম্মুখে হর্ষে গান করিতে করিতে বিচরণ করে, তথনই ভক্য অন্ন উৎ-পন্ন হয়। সেই হেতু চতুর্থাহে যে নূজে করা হয়, ইহাতে অন্নই উৎপাদিত হয়। ইহাতে ভক্য অন্নের উৎপত্তি ঘটে। সেই হেতু চতুর্থাহ উৎপাদনকারক।

কেহ কেহ বলেন, চারি অক্ষরের পর ন্যুম্ব করিবে; তাহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটিবে। কেহ বলেন, তিন অক্ষরের পর ন্যুম্ব করিবে; কেননা এই লোকসকল তিনটি; তাহাতে এই লোকসকলের জয় ঘটিবে। কেহ বলেন, এক অক্ষরের পর ন্যুম্ব করিবে। লাঙ্গলায়ন গৌলাল্য নামক ব্রহ্মা বলিয়াছেন, এই যে বাক্, ইনি একাক্ষরা, সেইজন্য যে একাক্ষরের পর ন্যুম্ব করে, সেই সম্যক্ রূপে ন্যুম্ব উচ্চারণ করিয়া থাকে। [কিন্তু এরপ না করিয়া] ছই অক্ষরের পরই ন্যুম্ব করিবে; তাহাতে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে। কেননা মনুষ্য ছই পায়ে প্রতিষ্ঠিত, আর পশুগণ চতুপ্পদ; এতদ্বারা দিপ্রতিষ্ঠ যজমানকে চতুপ্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। সেইজন্য তুই অক্ষরের পরই নৃত্য বিধেয়।

ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ।

এইরপ তৃতীয় চরণের "রায়ো" পদের ওকারেও নৃত্তে কর্তন্তা।

"নিতরাং অতাস্তবিষমপ্রকারেণ উত্থনমূচ্চারণং নৃত্ত্যঃ" (সায়ণ)

(৫) লাঙ্গলায়ন লাঙ্গল ঋষির পৌত্র; মৌন্সাল্য মুন্সাল ঋষির পুত্র। (সায়ণ)

প্রাতরন্থবাকে [প্রথম ও দ্বিতীয় চরণের ] মুখে ( আরস্কে অর্থাৎ দ্বিতীয় অক্ষরে ) নৃত্যু করিবে; কেননা লোকে মুখেই অন্ধ ভক্ষণ করে; যজমানকে এতদ্বারা ভক্ষা অন্ধের মুখে ( সমীপে ) স্থাপিত করা হয়। আজ্যশস্ত্রে মধ্যে ( তৃতীয় চরণে ) নৃত্যু করিবে। লোকে [ শরীরের ] মধ্যভাগে অন্ধ ধারণ করে; এতদ্বারা যজমানকে ভক্ষা অন্ধের মধ্যে স্থাপিত করা হয়। মাধ্যন্দিন সবনে মুখে ( আরস্কে ) নৃত্ত্রু করা হয়। লোকে মুখেই অন্ধ ভক্ষণ করে; এতদ্বারা যজমানকে ভক্ষা অন্ধের সমীপে স্থাপিত করা হয়। এইরূপে উভয় সবনেই (প্রাতঃসবনে ও মাধ্যন্দিনে ) নৃত্যু করা হয়; ইহাতে উভয় সবন দ্বারা ভক্ষা অন্ধের প্রাপ্তি ঘটে।

## চতুৰ্থ খণ্ড

## নবরাত্র—চতুর্থাই

চতুর্থাহের বিধান যথা—"বাগ্ বৈ----- অচ্যতা"।

বাগ্দেবতা, একবিংশ স্তোম, বৈরাজ সাম, অনুষ্টুপ্ ছন্দ চতুর্থাহের নির্বাহক। যে ইহা জানে, সে যথোচিত দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ দারা সমৃদ্ধ হয়।

যাহা "আ"-শব্দ-যুক্ত এবং "প্র"-শব্দ-যুক্ত,তাহাই চতুর্থাহের লক্ষণ, কেননা [প্রথম ত্রাহপক্ষে] প্রথমাহ যেরূপ, [মধ্যম ত্রহপকে ] চতুর্থাহও সেইরপ। যাহাতে উক্ত শব্দ, রথ
শব্দ, 'আশু' শব্দ, পানার্থক শব্দ আছে, যাহার প্রথম চরণে
দেবতার নাম আছে, যাহাতে এই ভূলোকের উল্লেখ আছে,
যাহাতে জননার্থক শব্দ, আহ্বানার্থক শব্দ, 'শুক্র' শব্দ ও বাক্যপ্রতিপাদক শব্দ আছে, যাহা বিমদ ঋষির দৃষ্ট, যাহা বিশেষ ক্লেশে
(ন্যুম্ম দ্বারা) উচ্চারিত, যাহার নানা ছন্দ, যাহাতে [ অফরসংখ্যা] কোথাও অধিক, কোথাও অল্ল, যাহা বৈরাজ দামের ও
অনুষ্ট্যপ্ ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে ভবিষ্যৎ ক্রিয়ার প্রয়োগ
আছে, এইরূপে যে যে লক্ষণ প্রথমাহের অনুকৃল, সে সকলই
চতুর্থাহেরও অনুকৃল।

"আহগ্রিং ন স্বর্ক্তিনিং" ইত্যাদি সূক্তে চতুর্থাহের আজ্যশাস্ত্র হইবে। এই সক্ত বিমদ ঋনির দৃষ্ট, বিশেষ ক্লেশে
(ন্যুখ দারা) উচ্চারিত ও সবিশোষ ক্লিষ্ট [বিমদ] ঋষির সম্পাকযুক্ত : অতএব ইহা চতুর্থ দিনে চতুর্থাহের অনুকূল। উহাতে
আটটি ঋক্ আছে ও উহার ছন্দ পঙ্ক্তি ; যজ্ঞও পং ক্তিযুক্ত ;
পশুগণও পঙ্কির সম্বন্ধযুক্ত ; অতএব ইহাতে পশুগণের
রক্ষা বটে।

ঐ ঋক্সমূহ দশটি জগতীর সমান'। এই [ মধ্যম ] ত্রাহের প্রাক্তঃ সবনের ছন্দ জগতী, এইজন্ম উহা চতুর্থাহের অনুক্ল। আবার উহারা পোনেরটি অনুক্রুভের সমান। এই চতুর্থাহের ছন্দ অনুক্রুপ্, অত এব উহা চতুর্থাহের অনুক্ল।

<sup>( &</sup>gt; ) > | 2 > | 2 > | 3 |

<sup>(</sup>২**) ঐ প্তে**জর আটিটি সকের প্রথম ও শেষ স্বক্ তিনবার। করিয়া প্রাচে থকের সংখ্যা স্থাটি বধ্য। সা**হটি** প্রক্তির অক্ষর সংখ্যা দশ্চি এগতীর প্রায় সমান।

আবার উহারা বিশটি গায়ত্রীর সমান; আর এই চতুর্থাহ
[মানে ত্রাহের] প্রায়ণীয় (প্রথম দিন); প্রায়ণীয় গায়ত্রীর
দাসমত্ত হওয়ায়] ইহা চতুর্থাহের অমুকূল। ঐ দূক্ত
[ইতঃপূর্বের] [কোন উদ্গাতা কর্ত্ক] স্তোত্তরূপে গীত বা
[কোন হোতা কর্ত্ক] শস্ত্ররূপে পঠিত না হওয়ায় উহার
দারবত্তা লুপ্ত হয় নাই, উহা দাক্ষাৎ যজ্ঞ স্বরূপ। দেইহেতু ঐ
দূক্তে যে চতুর্থাহের আজ্যশস্ত্র নিম্পন্ন হয়, তাহাতে যজ্ঞ দারাই
যজ্ঞকে বিস্তৃত করা হয় এবং বাগ্ দেবতাকেই এতদ্বারা
পাওয়া বায়; বজ্জেরও স্বিচ্ছেদ ঘটে। ইহা জানিয়া বাহার।
[ঐ দূক্তে] যাগাকুষ্ঠান করে, তাহারা পরস্পার স্বিচ্ছিন্ন
ও সম্বদ্ধ ত্রাহদ্বারাই যাগাকুষ্ঠান করিয়া থাকে।

"বায়ে শুকো অয়ামি তে" "বিহি হোতা মবীতা" "
'বায়ো শতং হরীণাম্" "ইন্দ্রন্চ বায়বেষাং সোমানাম্" "
"মা চিকিতানস্থকতু " "মা নাে বিশ্বাভিক্তভিঃ" " "তামু
বাে অপ্রহণম্" "অপত্যং রজিনং রিপুম্" " "মিফিতমে নদীতমে" " এই সকল অনুষ্ঠুপ্ প্রাউগ শক্ত হইবে। কেননা
"মা" শক্ষ "প্র" শক্ষ ও "শুক্র" শক্ষ থাকায় ইহারা চতুর্গদিনে
চতুর্গাহের সন্তুক্ল।

"তং দা বজেভিরীমহে" ইহা মরুত্রতীয় শক্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহাতে [ দীর্ঘকালে ফলপ্রদ যাদ্ধার বাচক ] "ঈ-মহে" পদ গাকায় ও এই চতুর্থাহও দীর্ঘ যজ্ঞ হওয়ায় উহণ

<sup>( :</sup> s ) MONID . I

চতুর্থাহের অনুকূল। "ইদং বাসা স্থতসন্ধঃ" '' ''ইন্দ্র নেদায় এদিহি" '' ''প্রৈতু ব্রহ্মণস্পতিঃ" '' 'অগ্নিনেতা" '' 'জং সোম করুভিঃ" '' 'পিশ্বস্তাপঃ" ' 'প্র ব ইন্দ্রায় রহতে" ' এই সকল মন্ত্রও প্রথমাহে শব্ররূপে কল্লিত হওয়ায় উহারা চতুর্থ দিনে চতুর্থাহেরও অনুকূল। ''প্রুণ্ধী হবসিন্দ্র মা রিষণাঃ" ' এই সুক্তে আহ্বানার্থক শব্দ থাকায় উহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুকূল। ''মরুক্র' ইন্দ্র র্মভো রণায়" '' এই সুক্তের ''উগ্রং সহোদামিহ তং হুবেম" এই [শেষ চরণে] আহ্বানার্থক পদ থাকায় উহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুকূল। এই সুক্তের বিন্দুপ্ ছন্দ্র, ইহার প্রতি চরণ [অক্লরসংখ্যায়] সমান হওয়ায় ইহা [মাধ্যন্দিন] সবনকে ধারণ করে; ইহার প্রয়োগে [ যজ্মান ] গৃহ হইতে ভ্রক্ট হয় না।

ইমং মু সায়িনং হুবে" ইত্যাদি [ ত্রুচ উল্লিখিত মন্ত্র ওলির ] পরে প্রযোজ্য ; আহ্বানার্থক শব্দ থাকায় উহা চতুর্থ দিনে চতুর্থাহের অনুকূল। এই স্ক্তের ঋক্সমূহের গায়ত্রী তন্দ ; গায়ত্রী মন্ত্রই এই [ মধ্যম ] ত্রাহের মাধ্যন্দিন [ সবন ] নির্ব্বাহ করে। যাহার মধ্যে নিবিদের স্থাপনা হয়, সেই ছন্দের মন্ত্রই সবনের নির্বাহক ; সেইজন্ম ঐ গায়ত্রীসমূহের সধ্যে নিবিৎ স্থাপন করিবে।

''পিৰা সোমযিক্ত মন্দতু স্বা<sup>"</sup> ''শ্ৰুষী হবং বিপিপানস্তাদ্ৰেঃ''

<sup>( 20 )</sup> shelled ( 2% ) when the L ( 4.6 )  $\times$ [52]; ( 4.5 ) at all 2 ( 6.6 ) which ( 6.6

<sup>(</sup> २२ ) भावकात्र : ( २० ) वाररात्र ।

ৈ এই তুই [ ত্যুচ ] হইতে পৃষ্ঠস্তোত্তের বৈরাজ সাম হয়। বৃহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত চতুর্থদিনে উহা চতুর্থাহের অনুকূল। '

"যদাবান" শ এই ধাষ্যা মন্ত্র সকলদিনেই বিহিত। "স্বামিদ্ধি হ্বামহে" শ এই রহৎ সামের যোনিস্বরূপ [প্রগাথকে] ঐ ধাষ্যার পরে প্রয়োগ করিবে, কেননা এই চতুর্থাহ স্থানগুণে রহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত।

"দ্বমিন্দ্র প্রতৃতিষু" ই এই মন্ত্র [ বৈরাজ ] সামের প্রগাথ হইবে। উহার "অশস্তিহা জনিতা" এই [ তৃতীয় চরণে ] জন্মার্থক পদ থাকায় উহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুকৃল।

"তামু যু বাজিনং দেবজুতম্" ৺ এই তার্কাস্ক সকল দিনেই বিহিত।

### शक्त शख

## নধরাত্র---চতুর্থাঠ

চ্ছুৰ্যাতের অঞ্চল মধ্রবিধান যগা—"কুছ ক্লছঃ.....জঞে রূপন্"

"কুহ প্রত ইন্দ্রঃ কম্মিন্নস্ত" এই বিমদঋনিদৃষ্ট বিশেন ক্লেশে উচ্চারিত এবং বিশেষ ক্লেশপ্রাপ্ত [বিমদ] ঋদির সূক্ত

<sup>(</sup>২৪) গাংখার (২৫) বৈরাজ দাম রুহং সামের পুরে (পুরের দেখা)।
(২৬) ১০(৭৪/১) (২৭) ওারওাস।
(২৮) সুমার শাব্দাওদে ভিন্ন ভিন্ন ভিন্ন ভিন্ন সামের বাংসা। । পুরের দেখা)।
(২৮) গাংকার। (৩০) ১০:১০৮/১।
(১ ১০:২২/১)

চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। "বুণাস্থা তে রমভস্থা স্বাজঃ" এই সূক্তের "উরুং গভীরং জনুবাভূত্রম্" এই চরণে জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। ইহার ছন্দ ত্রিষ্টুপ্; ঐ ছন্দের সকল চরণে সমান অক্লর হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া রাখে; এতদ্বারা যজমানও স্বগৃহ হইতে ভ্রন্ট হয় না। "ত্যমু বং সত্রাসাহম্" ইহাই শেষে প্রযোজ্য হয় না। "ত্যমু বং সত্রাসাহম্" ইহাই শেষে প্রযোজ্য ত্রিচ]; ইহার "বিশ্বাস্থ গীষ্ষ ায়তম্" এই চরণে দীর্ঘতাবাচক [আয়ত]শব্দ থাকায় ইহা দীর্ঘ (প্রয়োগবহুল) চতুর্থাহের যোগ্য। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী। গায়ত্রী মন্ত্রই এই [মধ্যম] ত্র্যহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। আর যাহাতে নিবিৎ স্থাপত হয়, সেই ছন্দই সবননির্বাহক; এই হেতু ঐ গায়ত্রী মধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"বিশো দেবস্থা নেতৃঃ" "তৎসবিভূর্বরেণ্যম্" "আ বিশ্বদেবং সৎপতিম্" এই সকল মন্ত্র বৈশ্বদেব শন্ত্রের প্রতিপৎ ও অকুচর হইবে। রহৎ ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত চতুর্থদিনে ইহার চতুর্থাহের অকুক্ল। "আ দেবো যাভু সবিতা স্বরত্বঃ" ইত্যাদি সবিতৃ-দৈবত সূক্ত "আ" শব্দ থাকায় চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অকুক্ল। "প্র তাবা যজ্ঞৈঃ পৃথিবী নমোভিঃ" ইত্যাদি তাবাপৃথিবীদৈবত সূক্ত "প্র" শব্দ থাকায় চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অকুক্ল। "প্র" খভুজো দূত্রমিব বাচমিষ্যে" ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্তে "প্রশ্বদ্ধ ও "বাচমিষ্যে" (বাক্শব্দযুক্ত) থাকায় ইহা চতুর্থ দিনে

চতুর্থাহের অনুক্ল। "প্র শুক্রেতু দেবী মনীযা" এই বৈশ্বদেব সৃক্তে "প্র" শব্দ ও "শুক্র" শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থ-দিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। ঐ স্ক্রের ঋক্সমূহ নানা ছন্দের; কাহারও ছুই চরণ, অন্যের চারি চরণ; এই জন্য ইহারা চতুর্থাহের অনুক্ল।

"বৈশানরস্থ স্মতো স্থাম" এই সূক্ত আগ্নিমারত শদ্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহার [তৃতীয় চরণে] "ইতো জাতঃ" এই জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থাদনে চতুর্থাহের অনুক্ল। "ক ঈং ব্যক্তা নরঃ সনীড়া" এই মরুদ্দেশত সুক্রের প্রথম মন্ত্রের তৃতীয় চরণ] "নকিহোঁয়াং জনুংঘি বেদ" এন্থলে জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থাদিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। ইহার মন্ত্রগুলি নানা ছন্দের, কাহারও তুই চরণ, কাহারও চারি

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র্ সকল দিনেই বিহিত। "অগ্নিং নরো দীধিতিভিররণ্যোঃ" এই জাতবেদোদৈবত স্ক্তের [দ্বিতীয় চরণে] "হস্তচুর্তো জনয়ন্ত" এস্থলে জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থদিনে চতুর্থা হের অনুক্ল। ইহার মন্ত্রগুলির নানা ছন্দ; কতকগুলি বিরাট্, অন্যে ত্রিউপুর্। সেই জন্ম ইহারা চতুর্থাহের অনুক্ল।

## দ্বাবিংশ অধ্যায়

----0---

### প্রথম খণ্ড

#### নবরাত্র-পঞ্চমাত

জন মর নবরাত্তের অন্তর্গত পঞ্চমাত্তের বিধান—"গোরে ... দ্বাতি"

গো দেবতা, ত্রিণব স্তোম, শাকর সাম, পঙ্ক্তি ছন্দ, ইহারা পঞ্চমাহের নির্বাহক। যে ইহা জানে, সে যথোচিত দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ্রারা সমৃদ্ধ হয়। যাহাতে "আ" নাই, "প্র" নাই, স্থানার্থক শব্দ আছে, তাহাই পঞ্চমাহের লক্ষণ। [প্রথম ত্রাহে] দ্বিতীয়াহ যেরূপ, [মধ্যম ত্রাহে] পঞ্চমাহও সেইরূপ। যাহাতে "উদ্ধ" শব্দ, "প্রতি" শব্দ, "মধ্যম ত্রহে] কাতঃ শব্দ, "র্ষণ্" শব্দ, "র্ধন্" শব্দ আছে, যাহার মধ্যম চরণে দেবতার নাম আছে, যাহাতে অন্তরিক্ষের উল্লেখ আছে যাহাতে "তুগ্ধ" "উধ" "ধেকু" "পৃশ্ধি" "মং" এই সকল শব্দ আছে, যাহা পশুর মত অধিক চরণযুক্ত ও ছোট-বড়,—কেননা পশুরাও কেহ ছোট,কেহ বড়,—যাহার জগতী ছন্দ—পশুরাও বৃহতীর

<sup>(</sup>১) ত্রিণৰ স্থোমের নিম্পাদনবিধি যথা—এক ত্রাচ তিন পর্যারে পাঠ করিবে। প্রথম পর্যামে প্রথম কর্ তিনবার, দ্বিতীয়টি পাঁচবার, তৃতীয়টি একবার পাঠা। দ্বিতীয় পর্যায়ে প্রথমটি একবার, দ্বিতীয়টি তিনবার, তৃতীয়টি পাঁচবার পাঠা। তৃতীয় পর্যায়ে প্রথমটি পাঁচ, দ্বিতীয়টি এক প্রতীয় টি তিনবার পাঠা। এইরপে উৎপন্ন ২৭টি মন্ত্রে ত্রিণব স্তোম পঠিত হয়।

সম্বন্ধযুক্ত,—যাহার পঙ্ক্তি ছন্দ—পশুরাও পঙ্ক্তির সম্বন্ধযুক্ত,—যাহা বাম—পশুরাও বাম অর্থাৎ স্থন্দর—যাহা হবিঃ-শব্দযুক্ত—পশুরাও হবিঃম্বরূপ,—যাহা বপুঃশব্দযুক্ত—পশু-দেরও বপু আছে,—যাহা শাকর সামের ও পঙ্কিছন্দের সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে বর্ত্তমান ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে এবং [তদ্ব্যতীত] যাহা দ্বিতীয়াহের লক্ষণযুক্ত, সে সকলই পঞ্চনাহের অনুকূল।

"ইমমূ যু বো অতিথিমূদবু ধিম্" ইত্যাদি [নয়টি মন্ত্ৰ] পঞ্চমাহের আজ্য শস্ত্র হইবে। ইহাদের ছন্দ জগতী, ইহার [তৃতীয় মন্ত্রে চারিটির] অধিক চরণ থাকায় ইহা পশুর লক্ষণ-যুক্ত; অতএব ইহার পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল।

"আ নো যজ্ঞং দিবিস্পৃশম্" "আ নো বায়ে। মহেতনে" '
"রথেন পৃথুপাজদা" ' "বহবঃ দূরচক্রদঃ" ' "ইমা উ বাং দিবিফ্রাঃ" "পিবা স্থতস্থ রিদিনো" "দেবং দেবং বো বদে দেবং
দেবং" "রহত্নগায়িষে বচঃ" " এই রহতীচ্ছন্দের মন্ত্রগুলি
প্রভিগশস্ত্র হইবে। কেননা ইহারা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের
অনুকূল।

"বং পাঞ্চলতারা বিশা" এই ত্র্যুচ মরুত্বতীয় শক্তের প্রতিপৎ হইবে। "পাঞ্চলতারা" এই [ পণ্ড ক্তি বা পঞ্চশন্দ-যুক্ত ] পদ থাকায় উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল। "ইন্দ্র ইৎ সোমপা একঃ" ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' 'উ

<sup>( + ) +15615 + ( + ) 1 151681 ( 8 ) 1 151681 ( + ) +16616 ( + ) +16616 ( + )</sup> 

<sup>؛ ﴿</sup> ١ رَوْ ) ا دَاوَهُ ﴾ ( ٠٠ ) ا ها ۶ د س ( ه ) ا داف اله ( ١٠ ) ا داه - ۱١ ( ١٠ )

<sup>( 25</sup> AISI8 1 . 7.0 ) Alcole 1

ত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" " "অগ্নির্নেতা" " "রং সোম ক্রতুভিঃ" '' ''পিম্বন্ত্যপঃ" '' "রুহদিন্দ্রায় গায়ত" '' এই মন্ত্রগুলি দ্বিতীয়াহের শস্ত্রে প্রযুক্ত হওয়ায় উহারা পঞ্চমাহেরও অনুকূল। ''অবিতাদি স্থনতো রক্তবর্হিনঃ" ' এই দূক্ত [ প্রথমমন্ত্রের ৰিতীয়চরণে ] মদ্-শব্দ-যুক্ত, উহার ছন্দ পঙ্ক্তি ও চরণ পাঁচটি ; অতএব ইহা পঞ্চাদিনে পঞ্চাহের অনুকূল। "ইখা হি দোম ইনাদে"<sup>ং°</sup> এই সূক্তও ঐ রূপ মদ্-শব্দ-গুক্ত ও উহার ছন্দ পঙ্ক্তি ও চরণ পাঁচটি; অতএব উহা পঞ্মদিনে পঞ্-মাহের অনুকূল। "ইন্দ্র পিব তুভাং স্লতো মদায়" ' এই স্ক্ত মদ্-শব্দ যুক্ত ও ত্রিফুপ্ছন্দ; উহার সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা স্বনকে ধারণ করে; এতদ্বারা যজমান गृह हहेर ज जरु हम न। "मक्ष्याँ हेल भीषृतः" र हेलापि ত্যুচে ''খা" শব্দ ও ''প্র'' শব্দ না থাকায় ইহা [ মরুত্বতীয় শস্ত্রের ] অত্তে প্রযোজ্য, কেননা ইহাও পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী; গায়ত্রী মন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন দবন নির্বাহ করে; আর যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক; অতএব এই গায়ত্রী-মধ্যেই নিবিং স্থাপন করিবে।

<sup>( 58 ) \$18 - 15 | ( 50 ) \$18 - 15 | ( 51 ) \$18 - 15 | ( 52 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 - 15 | ( 54 ) \$18 -</sup>

## দিতীয় খণ্ড

#### নবরাত্র-পঞ্চমাত

পক্ষমাছের অক্সাক্স বিধান – "মহানামীষ্ · · · অচ্যতঃ"

মহানাশ্নী মন্ত্র দারা শাকর দানে স্তোত্র হইবে।
পঞ্চম দিন রথন্তরের দম্বরগুক্ত হওয়ায় উহা পঞ্চমাহের
অনুকৃল। ইন্দ্র পুরাকালে মহান্ ইইবার ইচ্ছায় এই ["বিদঃ
মঘবন্" ইত্যাদি ] মন্ত্রে আপনাকে নিশ্মাণ করিয়াছিলেন,
এই জন্ম উহাদের নাম মহানাশ্নী। আবার এই লোকসকলও
মহানাশ্নীস্বরূপ, এই লোকসকল মহান্, তজ্জন্ম ঐ মন্ত্রগুলির
নাম মহানাশ্নী।

প্রজাপতি এই লোকসকল সৃষ্টি করিয়া তৎপরে আর 
নাহা কিছু আছে সে দকল [সৃষ্টি করিতে] শক্ত হইয়াছিলেন।
প্রজাপতি যে এই লোকসকল সৃষ্টি করিয়া তৎপরে আর

নাহা কিছু আছে সে দকলের [সৃষ্টি করিতে] শক্ত হইয়াছিলেন, তাহাই শক্রী হইয়াছিল; ইহাই শক্রীদকলের
শক্রীয়।

প্রজাপতি এই [মহানাম্ম] ঋক্সমূহকে সীমার উর্দ্ধেরাথিয়া স্পষ্টি করিয়াছিলেন। সীমার উর্দ্ধে রাথিয়া স্পষ্টি করিয়াছিলেন, তাহাতেই উহারা "দিমা" হইয়াছিল। উহাই দিমাসকলের দিমাত্ব।

<sup>(</sup>১) "বি: মথবন্" ইত্যাদি নম্বটি সহানামী অংকেব বিষণ পুৰেৰ দেখা। শাক্ষর সাম এথ ছব ছউটে উৎপার, ইহাও পুৰেই আঝায়িকান্বয়ে বলা হইয়াছে।

<sup>(</sup>২) সীমার উদ্দর্শ অর্থাৎ ক্ষপ্তেদসংখিতার সীমা ছাড়াইয়া রাঞ্চণের আর্ণাক মধ্যে ( সাধ্য<sup>া।</sup> মহানামী ঝকু নমটিব ঐত্বেদ আব্যাকে স্থান জাতে। মহানামী মন্ত্রের জপুর নাম সিমা।

"স্বাদোরিখা বিষ্বতঃ" "উপ নো হরিভিঃ স্থতম্" "ইন্দ্রং বিশ্বা অবীর্ধন্" ইহাই [পূর্বেকাক্ত স্তোত্রিয় ত্যুচের ] অনু-রূপ হইবে। রুষণ্ শব্দ, পৃশ্ধি শব্দ, মদ্ শব্দ, রুধন্ শব্দ থাকায় উহারা পঞ্চাদিনে পঞ্চাহের অনুকূল।

''যন্বাবান'' ঁ এই ধায়্যা সকল দিনেই বিহিত।

"অভি ত্বা শূর নোতুমঃ" ওই রথন্তরের বোনিমন্ত্রকে ধাব্যার পরে পাঠ করিবে। কেননা এই পঞ্চমাহ স্থানগুণে রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত।

"মো যু ত্বা বাগতশ্চন" ইত্যাদি মন্ত্রে [শাকর ] সামের প্রগাথ হইবে। ইহার মধ্যে একটি [দ্বিপদ মন্ত্র ] অধিক থাকায় ইহা পশুর লক্ষণযুক্ত ও পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুক্ল।

"ত্যায়ু বাজিনং দেবজুতম্" এই তার্ল্যসূক্ত সকল দিনেই বিহিত ।

## তৃতীয় খণ্ড

### নবরাত্র—পঞ্চমাই

অভাতি মধ ধথা— "েপ্রদং বন্ধ ....রপন্"

"প্রেদং ব্রহ্ম র্ত্তর্যোষাবিথ" ওই সূক্তের মন্ত্রের পাঁচ চরণ ও পঙ্ক্তি ছন্দ; উহা পঞ্চাদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল।

<sup>(</sup> A ) diasip 1 ( a ) rola into 1

<sup>( 2 ) 6/09/2/</sup> 

"ইন্দ্রো মদায় বার্বধে" বৈই সূক্তও মদ্শব্দযুক্ত ও পঞ্চরণ, উহার পংক্তিছন্দ; এই জন্ম উহাও পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল।

"সত্রা মদাসস্তব বিশ্বজন্তাঃ" এই সূক্ত মদ্-শব্দ-যুক্ত ও ত্রিষ্টুপ্; উহার চরণগুলি সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধারণ করিতে পারে; এতদ্বারা যজমানও গৃহ হইতে ভ্রন্ট হয় না। "তমিন্দ্রং বাজয়ামিসি" এই ত্রুচ শব্রের পরে প্রযোজ্য। "স র্ষা র্ষভো ভূবৎ" এই [র্ষভশব্দযুক্ত] চরণ থাকায় ঐ মন্ত্র পশুর লক্ষণযুক্ত এবং পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী। গায়ত্রীসন্ত্র এই ত্র্যাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক। এই জন্য এই গায়ত্রীমধ্যে নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"তৎ সবিভূর নীমহে" "অস্তা নো দেব সবিতঃ" এই তুইটি বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপথ ও সমুচর। রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত পঞ্চমদিনে ইহারা পঞ্চমাহের অমুকুল। 'উতুমা দেবঃ সবিতা দমুনা" এই সবিভূদৈবত মন্ত্রে [চতুর্থ চরণ] 'আ দাশুমে স্থবতি ভূরি বামম্", এস্থলে "বাম" শব্দ থাকায় উহা পশুলক্ষণযুক্ত; এই জন্য উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অমুকুল। "মহা দ্যাবাপৃথিবী ইহ জ্যেষ্ঠে" ইত্যাদি দ্যাবা-পৃথিবী ইহ জ্যেষ্ঠে" এই অংশ [উফা

<sup>( \$ 1 300) (\$ 1 100 5 5 50) ( \$ 1 40) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 ( \$ 1 4 ) 400 (</sup> 

অর্থাৎ ব্রষ শব্দ থাকায় ] পশুলক্ষণযুক্ত, এই জন্য উহা পঞ্চনদিনে পঞ্চনাহের অনুকূল। "ঋভুবিভা বাজ ইন্দ্রো নো অচ্ছ" এই ঋভুদৈবত দৃক্তে "বাজ" (অন্ন) শব্দ থাকায় উহা পশুল কণবুক্ত, কেননা পশুগণ বাজস্বরূপ (অন্নস্বরূপ), এই জন্য
উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল। "স্তব্যে জনং স্ত্রতং
নব্যসাভিঃ" " এই বৈশদেব দৃক্তে একচরণ অধিক থাকায় উহা
পশুলক্ষণযুক্ত, উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল।

"হবিষ্পান্তমজরং স্বর্বিদি" " এই সূক্ত আগ্নিমারুতশন্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। হবিঃ শব্দ থাকায় উহা পঞ্চাদিনে পঞ্চনাহের অনুক্ল। "বপূর্নু তচ্চিকিতুষে চিদস্ত" " এই মরুদ্দৈবত সূক্তে "বপুঃ" শব্দ থাকায় উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চনাহের অনুক্ল। "জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" " এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র সকল দিনেই বিহিত। "অগ্নির্হোতা গৃহপতিঃ স রাজা" " ইত্যাদি জাতবেদোদৈবত [ ত্রুচ ] মন্ত্রে অধিক চরণ থাকায় উহা পশুর লক্ষণযুক্ত; এই জন্ম উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকুল।

<sup>( ※ ) 1 (100</sup>円) ( 50 ) 1 (10円) ( 60 ) 1 (16円) ( 60 ) 1 (18円) ( ※ ) 1 (18円) ( ※ ) 1 (18円) ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※ ) 1 ( ※

## চতুর্থ খণ্ড

### নবরাত্র—ষষ্ঠাহ

व्यनखत बर्शह--- "(मवस्कबः देव.....विख"

এই যে ষষ্ঠাহ, ইহা দেবক্ষেত্র (দেবগণের বাসস্থান)।
যাহারা ষষ্ঠাহের অনুষ্ঠান করে, তাহারা দেবক্ষেত্রেই আগমন
করে। দেবগণ একে অন্যের গৃহে বাস করেন না; এক ঋতুও
অভ্য ঋতুর গৃহে বাস করে না, ইহাই [ ভ্রহ্মবাদারা ] বলেন।
সেই জন্ম [ এই ষষ্ঠাহে ] ঋত্বিকেরা অপরকে না দিয়। আপন
আপন ঋতুযাজের যাজ্যা পাঠ করিবে। তাহা হইলে ঋতু
সকলকে যথাযথ আপন প্রয়োজনে সমর্থ করা হইবে, জনসমূহও যথাযথ স্থানে থাকিতে পাইবে। '

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে ঋতুযাজের প্রৈদমন্ত্রে প্রেষণ করিবে না; ঋতুপ্রৈষদারা বদট্কারও করিবে না। কেননা ঋতুপ্রেষদকল বাক্স্বরূপ, ঘষ্ঠাহে বাক্ সমাপ্ত হইয়া থাকে। যদি ঋতুপ্রেমদারা প্রেদণ করা যায়, এবং ঋতুপ্রেমদারা বদট্কার করা যায়, তাহা হইলে শ্রান্ত, যজ্জ-ভারক্রান্ত, রোদনশীল বাক্কে সমাপ্ত করিয়া বিনষ্ট করা

<sup>(</sup>১) প্রকৃতিসংক্ত শ্বতুষাল প্রচারের সময় মেন্তাবকণ প্রৈণমন্ত্রে ভাঙাদিগকে আপান করিলে উছোরা যাজ্যাদ্বারা বনট্কার করেন। এদবর্গ ও সভ্যান প্রেষিত ১৯য় প্রাপন আপান বাচনা হোডাকে দান করেন। এমলে বিধি হইতেছে যে, হোডাকে না দিয়া আপান যাজ্যার আপানি পাঠ করিবে।

<sup>(</sup> २ ) বৈত্যবিশূপ পাঠ্য হোতৃপ্রভৃতির সংবোধন "হোতা যক্ষদিশ্রম্" ইত্যাদি প্রেশ্যর। পুরেষ দেব।

হইবে। [উত্তর] যদি ঐ [প্রেষ] মন্ত্রে প্রেষণ করা না হয় এবং যদি ঐ মন্ত্রে বষট্কার করা না হয়, তাহা হইলে ঋষিকেরা অবিনষ্ট যজ্ঞ হইতে ভ্রম্ট হইবেন এবং তাঁহাদিগকে যজ্ঞ হইতে, প্রাণ হইতে, প্রজাপতি হইতে ও পশুগণ হইতে বক্রভাবে বাইতে (ভ্রম্ট হইতে) হইবে। [উভয়পক্ষে সিদ্ধান্ত] সেই জন্ম [মেতাবরুণ] ঋক্শিরক্ষ প্রৈষমন্ত্র পাঠের পর [হোতাকে] প্রেষণ করিবেন, ও [হোতা] বষট্কার করিবেন। তাহা করিলে গ্রান্থ যজ্ঞভারক্লান্ত রোদনশীল বাক্কে সমাপ্ত করিয়া নন্ট করা হইবে না, অবিনন্ট যজ্ঞ হইতে ভ্রম্ট হইবে না, এবং কাহাকেও যজ্ঞ হইতে, প্রাণ হইতে, প্রজাপতি হইতে, পশুগণ হইতে বক্রভাবে চলিয়া যাইতে হইবে না।

#### প্রথা হাও

## নবরাত্র---যন্তাহ

শগম ও বিতীয় সবনের পক্ষে বিশেষ বিধি—"পাকচ্ছেপীঃ ..... মস্তি"
প্রথম জূই সবনে প্রস্থিত যাজ্যার পূর্বের পক্ষছেপ-ঋষি-দৃষ্ট ঋক্ বসাইবে। ' পক্ষচেছপ-দৃষ্ট ঋকের ছন্দের নাম রোহিত। এতদ্বারা ইক্র সপ্ত স্বর্গলোক আরোহণ করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে সপ্ত স্বর্গলোক আরোহণ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) "ব্যক্তিন্ত ব্যপাণাদ ইন্দৰঃ" ইত্যাদি ও "পিবা দোমমিন্তস্থানমজিভিঃ" ইত্যাদি মন্ত্র পক্ষচ্ছেপ ঋষির দৃষ্ট। এই মধু এক একটি পাঠ করিবার পর, এক এক প্রস্থিত যালা। প্তিবে, ইংট বিহিত্ত হইল।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, পাঁচ চরণের ছন্দ পঞ্চমাহের ও ছয় চরণের ছন্দ ষষ্ঠাহের লক্ষণ হওয়া উচিত, তবে কেন ষষ্ঠাহে সাত চরণের ছন্দ [ পারুচ্ছেপ মন্ত্র ] পাঠ করা হয় ? [উত্তর ] [ঐ ছন্দের প্রথম ] ছয়চরণ দ্বারা ষষ্ঠাহ সমাপ্ত হয় বটে, কিন্তু তাহাতে [পরবর্ত্তী] যে সপ্তমাহ, তাহাকে [প্রথম ছয় দিন ] হইতে বিচ্ছিন্ন করা হয় । এই সপ্তম চরণ দ্বারা সেই সপ্তমাহকে লক্ষ্য করিয়া অনুষ্ঠান করিলে, বাক্য বিচ্ছিন্ন হইতে পায় না ও [ ষষ্ঠ ও সপ্তম দিনের ] অবিচ্ছেদ ঘটে । যাহারা ইহা জানিয়া ঐরপ অনু-ষ্ঠান করে, তাহারা সকল ত্রাহকে অবিচ্ছিন্ন রাখিয়া যাগের অনুষ্ঠান করে।

## मर्छ ग छ

#### নবরাত্র—ষষ্ঠাত

পারুচ্ছেপ মন্ত্র সম্বন্ধে আখ্যায়িকা যথা—"দেবাস্থ্রা……এবং বেদ"

দেবগণ ও অস্ত্ররগণ এই লোকসকলে যুদ্ধ করিয়াছিলেন।
সেই দেবগণ ষষ্ঠাহ দ্বারা অস্ত্রনিগকে এই লোকসকল হইতে
অপস্তত করিয়াছিলেন। সেই অস্ত্ররগণের হস্তের অভ্যন্তরে
[রক্ষিত ] যে ধন ছিল, তাহা লইয়া তাহারা সমুদ্রে নিক্ষেপ
করিয়াছিল। দেবগণ এই [পারুচ্ছেপ ] ছন্দের অনুষ্ঠান
দ্বারা তাহাদের অনুসরণ করিয়া সেই হস্তাভ্যন্তরে রক্ষিত
ধন গ্রহণ করিয়াছিলেন। জ ছন্দের মধ্যে [ছয় চরণের পর]

পুনরায় আর যে একটি [ সপ্তম ] চরণ আছে, তাহাই [ সমুদ্র হইতে ধনের ] আকর্ষণে আঙ্কুশস্বরূপ হইরাছিল! যে ইহা জানে, সে শক্রর ধন গ্রহণ করিতে পারে ও শক্রকে সকল লোক হইতে নিঃসারিত করিতে পারে।

## সপ্তম খণ্ড নবরাত্র—যন্তাহ

ষষ্ঠাতের বিধান গণা—"ভোটব দেবতা-----অচ্যুতঃ"

ভোঃ দেবতা, ত্রয়স্ত্রিংশ স্তোম, রৈবত দাম, অতিচ্ছন্দ ছন্দ ষষ্ঠাহ নির্বাহ করেন। যে ইহা জানে, সে এতদ্বারা যথোচিত দেবতা, সোম, দাম ও ছন্দ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

যে দকল মত্ত্রের দমাপ্তি দমান, তাহারা ষষ্ঠাহের অনুকূল।
[প্রাথম ব্রাহে] যেমন তৃতীয়াহ, [মধ্যম ব্রাহে] তেমনি
ষষ্ঠাহ। বাহাতে অধ্ব শব্দ, অন্ত শব্দ, আছে, যাহার
পুনরায় আর্ত্তি হয়, যাহা নৃত্যলক্ষণযুক্ত, যাহা রমণার্থক
শব্দযুক্ত, যাহা পর্য্যাদ-(অধিকচরণ)-যুক্ত, যাহা ব্রি-শব্দ-যুক্ত,
যাহার শেষচরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে ঐ [স্বর্গ]
লোকের উল্লেখ আছে; [তদ্বাতীত] যাহার ঋষি পরুচ্ছেপ,
যাহার দাত চরণ, যাহা নরাশংস-মন্ত্রের দম্বর্মুক্ত, যাহার
ঋষি নাভানেদিষ্ঠ, যাহা রৈবত দামের ও অতিচ্ছন্দ মন্ত্রের
দম্বর্মুক্ত, যাহাতে অতীত ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, এবং যে যে
লক্ষণ তৃতীয়াহেরও অনুকূল, সেই দমস্ত ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহেরও
অনুকূল।

"অয়ং জায়ত মনুষো ধরীমণি" ইত্যাদি মস্ত্রে ষষ্ঠাহের আজ্যশস্ত্র হইবে। ইহার ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অভিচ্ছন্দ, ও চরণ সাতটি, অতএব ইহা ষষ্ঠাহের অনুকূল।

"ন্তীর্ণং বহিরুপ নো যাহি বীতয়ে" ' "আ বাং রথো নিয়ুত্বান্ বক্ষদবদে" "স্থুমায়াতমদ্রিভিঃ" " "য়ুবাং স্তোমেভিদে বয়ন্তো অশ্বিনা" "অবর্মহ ইন্দ্র" "য়য়য়িন্দ্র" ' "অস্ত্র
শ্রোষট্" " ওয়ুণো অয়ে শৃণুহি স্বমীড়িতঃ" " "য়ে দেবাদো
দিব্যেকাদশস্থ" " ইয়মদদাদ্রভসম্পচ্যুতম্" " এই মন্ত্রতালি প্রতিগশস্ত্র হইবে। ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিছেন্দ ও
দাত চরণ হওয়ায় ইহারা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অমুকুল।

"দ পূর্ব্যা মহানাম্" ' এই জ্যুচ মরুত্বতীয় শস্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহাতে মহৎ শব্দ [প্রথম] চরণের অন্তে আছে, ষষ্ঠাহও [মধ্যম ত্র্যহের] অন্তে অবস্থিত; অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুক্ল।

"ত্রয় ইন্দ্রস্থা সোমা" "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" "প্র নৃনং ব্রহ্মণস্পতিঃ" "অগ্নির্নেতা" " "হং সোম ক্রতুভিঃ" " পিন্ধ-ন্ত্যপঃ" " "নকিঃ স্থদাসো রথম্" " ইহারা তৃতীয়াহের শস্ত্র-মধ্যে পঠিত হয়, অতএব উহারাও ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকৃল। "যং হং রথমিন্দ্রং মেধসাতয়ে" " এই সূক্তের ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিছন্দ, সাত চরণ, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের

অমুকূল। "দ যো রুষা রুষ্ণোভিঃ সমোকা" ' এই সূত্তের সমাপ্তি [মন্ত্রপ্তিরণ ] সমান হওয়ায় ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "ইন্দ্র মরুত্ব ইহ পাহি দোমম্" " এই সূক্তের [তৃতীয় মন্ত্রের তৃতীয় চরণ] "তেভিঃ সাকম্ পিবতু রুত্রথাদঃ"; এম্বলে রুত্রথাদ (রুত্রকে ভদ্নণ, অতএব বুত্রের প্রাণান্ত) এই অন্তবাচী 'থাদ' শব্দ আছে; ষষ্ঠাহও [ ত্রাহের ] অন্তে স্থিত, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। এই দৃক্তের ছন্দ ত্রিষ্টৃপ্, উহার সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা স্বন্ধে ধরিয়া থাকে; যুজমানও এতদ্বারা গৃহ হইতে ভ্রম্ট হয় না। "অয়ং হ যেন বা ইদম্"' এই মন্ত্র শন্ত্রের শেষে প্রযোজ্য। ইহার দিতীয় চরণে "স্বর্যক্ত্বতা জিতম্" এ স্থলে অন্তবাচক "জিত" ( জয় বা যুদ্ধাবসান ) শব্দ আছে, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। এই মন্ত্রগুলি গায়ত্রী, গায়ত্রী মন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন দবন নির্বাহ করে। অতএব ঐ গায়ত্রীতেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"রেবতীর্ন সধমাদে" ''রেবাঁ ইদ্রেবতঃ স্তোতা" ' ইত্যাদি রৈবত-সামের পৃষ্ঠস্তোত্র হইবে। রহতীর সম্বন্ধযুক্ত ষষ্ঠদিনে উহারা ষষ্ঠাহের অনুকূল। ''যদ্বাবান" ' এই ধাষ্যা সকল দিনেই বিহিত। "ত্বামিদ্ধি হবামহে" ' এই রহৎ সামের যোনিরূপ প্রগাথকে ধাষ্যার পরে বসাইবে, কেননা এই ষষ্ঠাহ স্থানগুণে রহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত। ''ইন্দ্রমিদ্দেবতাত্তয়ে" '

<sup>( 52 ) 212 • • 12 | ( 54 ) 01881 + 1 ( 56 ) 610+ 1</sup> ( 57 ) 212 • • 12 | ( 54 ) 01881 + 1 ( 56 ) 610+ 12 + ( 58 ) 210 • 12 0 + ( 58 ) 612 0

এই সামপ্রগার্থ [ সকল চরণে ইন্দ্র শব্দ থাকায় ] নৃত্যানু-কারী, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "ত্যমূরু বাজিনং দেবজূতম্" े এই তার্ক্যসূক্ত সকলদিনেই বিহিত।

## অষ্ট্রম গণ্ড

### নবরাত্র—ষষ্ঠাহ

অন্ত'ভ মন্ত্ৰ-"এক ধাহাপ দেবম্'

"এন্দ্র যাহ প নঃ পরাবতঃ" এই স্তের ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিছন্দ, ও সাতটি চরণ থাকায় উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "প্র যা ষ্ম্ম মহতো মহানি" এই স্তের [চতুর্থ চরণে] সমাপ্তি সমান হওয়ায় উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "অভ্রেকো রয়িপতে রয়ণাম্" এই স্তেরে [পঞ্চম মান্ত্রের ছিতীয় চরণ] "রথমাতিষ্ঠ ভুবিনৃম্ণ ভামম্" ইহাতে স্থিতিবাচক [তিষ্ঠ পদ] অন্তবাচক, এই ষষ্ঠাহও [মধ্যম ত্রাহের] অন্তে স্থিত; অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ ত্রিষ্ঠ প্, সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া থাকে; যজমানও এতদ্বারা গৃহ হইতে এক হয় না।

"উপ নো হরিভিঃ স্থতম্" ওই ত্যুচ [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের] শেষে বদিবে। ইহার [তিন মন্ত্রে] সমাপ্তি সমান হওয়ায়

<sup>( 52 ) 20124012 .</sup> 

ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী, গায়ত্রীমন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্ব্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবন নির্ব্বাহ করে। এইজন্ম ঐ গায়ত্রীমধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"অভি ত্যং দেবং সবিতারমোণ্যোঃ" এই মন্ত্র বৈশ্বদেব শক্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহার ছন্দ অতিচ্ছন্দ হওয়ায় ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকুল। "তৎ সবিভুর্বরেণ্যম্" এই [ হুইটি মন্ত্র প্রতিপদের শেষাংশ ] এবং "দোনো আগাৎ" এই ত্রাচ উহার অনুচর হইবে। কেননা ইহাতে অন্তবাচক গমনার্থক পদ আছে। এই যষ্ঠাহও [ ত্রাহের ] অন্তে স্থিত। এইজন্য উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। ''উত্তম্য দেবঃ সবিতা সবায়" 'এই সবিতৃদৈবত সূক্তে "শশ্বভ্রমং তদপা বহ্নিস্থাৎ" এই [ দ্বিতীয় চরণে ] স্থিতিবাচক পদ অন্তবাচী, ষষ্ঠাহও ত্র্যাহের অন্তে স্থিত। এইজন্ম উহা ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। 'কতরা পূর্ববা কতরাহপরায়োঃ'' এই ভাবাপৃথিবাদৈবত সুক্তের [মস্ত্রের বহু চরণ] সমান হওয়ায় উহা ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "কিমু শ্রেষ্ঠঃ কিং যবিষ্ঠোন আজগন্" এবং ''উপ নো বাজা অধ্বরমূভুকা" '' এই ছুই ঋভুদৈবত সূক্ত নরাশংস-লক্ষণযুক্ত ও ত্রিশব্দযুক্ত হওয়ায় ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "ইদমিতা রোদ্রং গ্র্তবচা" " এবং "যে যজেন দক্ষিণয়া সমক্তাঃ" এই তুই বিশ্বদৈবতসূক্ত [ পাঠ করিবে ]।

<sup>(</sup> ৫ ) বাজসনেয়-সংহিতা ৪।৫ ।

<sup>( + ) 0&#</sup>x27;4512+-22 | ( 4 ) 510+ 2 | ( + ) 211. A(12 | ( 9 ) 2129212 | ( 2+ ) 810312 |

#### নবম থগু

## নবরাত্র—ষষ্ঠাহ

উক্ত বিশ্বদেবদৈবত স্কন্ধয়ের ঋষি নাভানেদিষ্ঠ, তৎসম্বন্ধে আগ্যায়িকাদি— "নাভানেদিষ্ঠং……এবং বেদ"

[ উক্ত ] নাভানেদিষ্ঠসূক্ত [ ছুইটি ] পাঠ করিবে।

মানব (মনুপুত্র) নাভানেদিষ্ঠ যথন ব্রহ্মচর্য্যে বাস্
করিতেছিলেন, তখন তাঁহার ভাতারা তাঁহাকে [পিতৃধনের ]
ভাগ দেন নাই। তিনি আসিয়া বলিলেন, আমাকে তোমরা
কি ভাগ দিয়াছ? তাঁহারা নিষ্ঠাব (ধন্মনির্ণয়সমর্থ) ও অববদিতা (ভাগনির্ণয়সমর্থ) সেই মনুকে [ভাগনির্দেশের জন্ম ]
দেখাইয়া দিলেন। সেইজন্ম আজিও পুত্রেরা পিতাকেই
নিষ্ঠাব (ধর্মনির্ণয়সমর্থ) ও অববদিতা (ভাগনির্ণয়সমর্থ)
বলিয়া থাকে।

তথন দেই নাভানেদিষ্ঠ পিতার নিকট আদিয়া বলিলেন, পিতা, তোমার নিকট আমার ভাগ রহিয়াছে। পিতা তাঁহাকে বলিলেন, পুত্র, উহাদের কণায় আদর করিও না<sup>3</sup>; ঐ অঙ্গিরোগণ স্বর্গলোকের জন্ম সত্রান্মুষ্ঠান করিয়াছেন, তাঁহারা ষষ্ঠাহে উপস্থিত হইয়া পুনঃ পুনঃ [মন্ত্রবাহুল্য হেডু] মুগ্দ (সত্রসমাধানে অশক্ত) হইতেছেন; তুমি ষষ্ঠাহে তাঁহাদের নিকট ঐ ছুই সূক্ত' পাঠ করাও। তাহা হইলে তাঁহাদের

<sup>( &</sup>gt; ) অগাৎ উহারা আমার নিকট তোমার ভাগ রাথে নাই।

<sup>(</sup>২) উলিখিত "ইদমিখা রৌজং গৃহ্বতো" এবং "যে বজেন দক্ষিণয়া সমক্ষাং" ইঙাদি ২০ বজে। উপরে দেব।

সত্রসমাধানের পর যে সহস্র সংখ্যক [ধন] থাকিবে, তাহা তাঁহারা স্বর্গে যাইবার সময় তোমাকে দিবেন।

তাহাই করিব, এই বলিয়া নাভানেদির্চ "প্রতিগৃত্বীত মানবং স্থানেধদঃ"—অহে শোভনমেধাযুক্ত [ অঙ্গিরোগণ], মনুপুত্রকে আপনারা গ্রহণ করুন—এই বলিতে বলিতে অঙ্গিরোগণের সমীপস্থ হইয়াছিলেন। তাঁহারা বলিলেন, তুমি কি কামনা করিয়া এরূপ বলিতেছ? [নাভানেদিষ্ঠ বলিলেন] আমি আপনাদিগকে ষষ্ঠ দিনের অনুষ্ঠান বিশেষ করিয়া জানাইব; সত্রসমাধানের পর আপনাদের যে সহস্রসংখ্যক [ধন] খাকিবে, তাহা আপনারা স্বর্গে যাইবার সময় আমাকে দিবেন। তাঁহারা বলিলেন] তাহাই হইবে। তথন নাভানেদিষ্ঠ তাঁহারা বলিলেন জিলাই ক্রেনে। তাঁহারা তথন যজ্ঞ এবং স্বর্গলোক প্রকৃষ্টভাবে জানিতে পারিলেন।

সেই হেতু ষষ্ঠ দিনে যে এই ছুই সূক্ত পাঠ করা হয়, ইহাতে যজ্ঞকে প্রকৃষ্টরূপে জানা যায় ও স্বর্গলোক পাওয়া যায়।

অঙ্গিরোগণ স্বর্গে যাইবার সময় বলিলেন, ভাহে ব্রাহ্মণ, এই সহস্র [ধন] 'তোমার থাকিল। সেই ধন গ্রহণ করিবার সময় একজন কৃষ্ণবস্ত্রপরিধায়ী পুরুষ [যজ্ঞভূমির] 'উত্তরদিকে উত্থিত হইয়া তাঁহাকে বলিলেন, বাস্ততে (যজ্ঞ

<sup>(</sup>৩) এখানে সহস্ৰ ধন অর্থে সহস্ৰ গাভী। যথা স্থানাস্তব্যে "তে স্বৰ্গং লোকং যত্তো য এযাং পশব আসংস্থান অস্থা অসম্ভ:।"

<sup>(</sup> a ) শ্রুতান্তরে এই কৃষ্ণবস্ত্র পুক্ষ পশুপতি রুদ্র। ''তং পশুভিশ্চরন্তং যজ্ঞবাংকী রুদ্র আগচন্তং।"

ভূমিতে ) পরিত্যক্ত এই [ধন] আমার। তিনি বলিলেন, অঙ্গিরোগণ ইহা আমাকে দিয়াছেন। [সেই পুরুষ] তাঁহাকে বলিলেন, তবে আমাদের [প্রাপ্য নির্ণয়ে] তোমার পিতাকেই প্রশ্ন করা যাউক। তখন তিনি পিতার নিকট গোলেন। পিতা তাঁহাকে বলিলেন, অহে পুত্র, সেই অঙ্গিরোগণ তোমাকে কি দিলেন? তিনি বলিলেন, তাঁহারা আমাকে ইহাই দিয়াছেন, কিন্তু এক কৃষ্ণবন্ত্রপরিধায়ী পুরুষ [যজ্ঞভূমির] উত্তর হইতে উঠিয়া আমাকে বলিল, ইহা আমার, বাস্ততে পরিত্যক্ত ধন আমারই ইত্যাদি। তখন পিতা তাঁহাকে বলিলেন, পুত্র, উহা তাঁহারই বটে, তবে তিনি সেই [ধন] তোমাকেই দিবেন। তখন তিনি আবার সেই পুরুষের নিকট গিয়া তাঁহাকে বলিলেন, হে ভগবন্, ইহা তোমারই বটে, আমার পিতা ইহাই বলিলেন। তখন সেই পুরুষ বলিলেন, তুমি যখন সত্য বলিয়াছ, তখন ঐ ধন আমি তোমাকে দিলাম।

সেই জন্ম যে ইহা জানে, সে সত্য বলিবে।

এই যে নাভানেদিষ্ঠদৃষ্ট মন্ত্র, ইহারা সহস্র ধনের লাভ জনক। যে ইহা জানে, সে সহস্র [ধন] প্রাপ্ত হয় ও ষষ্ঠাহ দ্বারা স্বর্গলোক প্রকৃষ্টভাবে জানিতে পারে।

> দশ্ম খণ্ড নবরাত্র—যন্তাহ

অক্তান্ত মন্ত্র যথা—"ভান্তেভানি.....যস্তি"

নাভানেদিষ্ঠ, বালখিল্য, র্যাকপি, এর্য়ামরুৎ, এই কয়টি মন্ত্রজাতের নাম সহচর মন্ত্র; এই মন্ত্রগুলি একদঙ্গে পাঠ করিবে।' ইহার মধ্যে একটিকে পরিত্যাগ করিলে যজমানের [ মঙ্গল ] পরিত্যাগ করা হইবে। নাভানেদিষ্ঠ পরিত্যাগে আমানের রেতঃ পরিত্যক্ত হয়, বালখিল্য পরিত্যাগে প্রাণ পরিত্যক্ত হয়, ব্যাকপি পরিত্যাগে আত্মা পরিত্যক্ত হয় এবং এবয়ামরুত সূক্ত পরিত্যাগে দৈব ও মানুষ প্রতিষ্ঠা হইতে ভ্রুট করা হয়। নাভানেদিষ্ঠ দ্বারা রেতঃসেক হয়; বালখিল্য দ্বারা ঐ রেতঃ বিকৃত (গর্ভাকার) হয়। কর্ফাবানের পুত্র স্থকীর্ত্তি কর্ভ্রুক দৃষ্ট সূক্তে "উরো যথা ত শন্মন্ মদেম" এই চরণ পাকায় যোনির বির্তি সম্পাদিত হয়; সেই জন্ম গর্ভ ( ক্রন) [ আকারে ] রহৎ হইয়াও ক্রুদ্র যোনিকে রেশ দেয় না; কেননা সেই যোনি ব্রহ্মা কর্ভ্রুক ( স্থলার্তি-দৃষ্ট মন্ত্র কর্ভ্রুক ) নিম্মিত। আর এবয়ামরুত সূক্ত দ্বারা [ উহা ] সর্বত্র গমনক্ষম হয়। এই জগতে যাহা কিছু আছে, তাহা তদ্মারাই গমনক্ষম হয়য়া চলিয়া থাকে।

"গহন্চ কৃষ্ণমহর জানুনক্ষ" এই সূক্ত আগ্নিমারুত শস্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহাতে "অহন্চ অহন্চ" পুনঃ পুনঃ আর্দ্র হওয়ায় ইহা নৃত্যলক্ষণযুক্ত এবং ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "মঝো বো নাম মারুতং যজ্ঞাঃ" " এই মরুদ্দৈবত সূক্তে [মরুদ্বিষয়ক] বহু কথা আছে; আর যাহা বহু, তাহা

<sup>(</sup>১) নাভানেদিঠ প্ৰজন্ম উপনে উদ্ধৃত হইয়াছে। বালণিল্য মন্ত্ৰ "অভি প্ৰ বং স্থাধসম্" ইত্যাদি।(৮।৪৯-৫৯) সুমাকপি ২ন্ত "বি হি মোভারসক্ষত" ইত্যাদি।(১০।৮৬) এবরামরুৎ কর্তৃক দৃষ্ট স্কুত্র বো মহে মত্যো যন্ত্ৰ বিশ্ববে ইত্যাদি।(বাচৰ)

<sup>(</sup>২) ''অপ প্রাচ ইন্দ্র'' ইত্যাদি (১ ন১ চাচ) স্থকী ইি দৃষ্ট স্বক্ত বৃধাকপি স্থকের পূর্ব্বে পঠনীয়। (৬) ৬,২।১। (৪) ৭।৫৭।১।

অন্তবাচক ; ষষ্ঠাহও ত্র্যহের অন্তে অবস্থিত, অতএব উহা ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের লক্ষণযুক্ত।

"জাতবেদদে স্থনবাম দোমম্" এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র দকল দিনেই বিহিত। "দ প্রত্থা দহদা জায়মানঃ" ওই জাতবেদোদৈবত দৃক্তের দমাপ্তি (চতুর্থ চরণ) দকল মন্ত্রে দমান হওয়ায় ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। [রজ্জু-রূপী] যজ্জের অন্তভাগ খুলিয়া যাইবে এই ভয়ে ঐ দৃক্তে প্রতিমন্ত্রে চতুর্থ চরণে] "ধারয়ন্" "ধারয়ন্" এই পদ পুনঃ পুনঃ পাঠ করা হয়; বেমন [রজ্জুকে] অন্তভাগে পুনঃ পুনঃ প্রাঠ করা হয়; বেমন [রজ্জুকে] অন্তভাগে পুনঃ পুনঃ গার্হি দিয়া বাঁধিয়া থাকে, অথবা [চর্ম্মকার চর্মের সঙ্কোচ নিবারণার্থ] উহাকে আটকাইয়া রাথিবার জন্ম ছই প্রান্তে ময়ুথ (শঙ্কু) প্রোথিত করে, উহাও সেইরূপ। এই যে "ধারয়ন্" প্নঃ প্নঃ প্ঠিত হয়, উহা [যজ্ঞকে] অবিচ্ছিল রাথিবার নিমিত। যাহারা ইহা জানিয়া যাগানুষ্ঠান করে. তাহারা অবিচ্ছিল ত্রাহ দ্বারাই যজ্জের অনুষ্ঠান করিয়া থাকে।

## ত্রবোবিংশ অধ্যায়

# প্রথম খণ্ড

#### নবরাত্র—সপ্তমাহ

দ্বাদশাহের অন্তর্গত ও নবরাত্তের অন্তর্গত তিনটি ত্রাংহর প্রথম চ্ইত্তাই সমাপ্র ছইল। এই চুই ত্তাহে পৃষ্ঠা ষড়ই। তৃতীয় ত্রাহের তিন দিনের নাম ছন্দোম।

<sup>(0) 310013 (0) 210013 (0)</sup> 

এখন সেই তৃতীয় ত্রাহ বর্ণিত হইবে। তাহার প্রথম দিন অর্থাৎ নবরাত্রের সপ্তমাহ বর্ণিত হইতেছে যথা—"যদ্বা এতি·····অচ্যুতঃ"

যাহাতে "আ" শব্দ ও "প্র" শব্দ আছে, তাহাই সপ্তমাহের লক্ষণ। [প্রথম ত্রাহে] যেমন প্রথমাহ, [তৃতীয় ত্রাহে] সপ্তমাহও সেইরূপ। যাহাতে "উক্ত" শব্দ, "র্থ" শব্দ, "আশু" শব্দ এবং পানার্থক শব্দ আছে, যাহার প্রথম চরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে এই লোকের অভ্যুদয় আছে, যাহাতে জন্মার্থক শব্দ আছে, যাহাতে দেবতার উল্লেখ নাই, যাহাতে ভবিষ্যৎক্রিয়ার প্রয়োগ আছে এবং যাহা প্রথমাহের লক্ষণ, সে সকলই সপ্তমাহেরও লক্ষণ।

"সমুদ্রাদ্র্মির্মা উদারাৎ" এই সূক্তে সপ্তমাহের আজ্যশস্ত্র হইবে। ইহাতে দেবতার উল্লেখ না থাকায় ইহা
সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুক্ল। সমুদ্র বাক্যস্তরূপ; বাক্যের
ফ্রা নাই। সমুদ্রেরও ক্রা নাই। সেইজন্ম এতদ্বারা যে
সপ্তমাহের আজ্যশস্ত্র নিষ্পন্ন হয়, তাহাতে যজ্ঞ দ্বারা যজ্ঞকে
বিস্তৃত করা হয় ও তদ্বারা বাক্যকেই পাওয়া যায় ও যজ্ঞের
অবিচ্ছেদ ঘটে। যাহারা ইহা জানিয়া যাগানুষ্ঠান করে,
তাহারা অবিচ্ছিন্ন ত্রাহ দ্বারাই যাগানুষ্ঠান করে। যন্ঠাহেই
স্তোমসকল সমাপ্ত হইয়াছে ও ছন্দ সকল সমাপ্ত হইয়াছে।
[দর্শপূর্ণমাস যজ্ঞে] যেমন [পুরোডাশ হব্যের] অবদানসকলের
উপর [তাহাদের উঞ্জ্ঞাসাধনের জন্ম] য়তসেক করিলে
উহাদের সামর্থ্য ফিরিয়া আদে, এ স্থলেও সেইরূপ এ সুক্তে

আজ্যশস্ত্র করিলে [ ষষ্ঠাহে সমাপ্ত ] স্তোমসকল ও ছন্দ-সকলকে পুনর্বার সমর্থ করা হয়। ঐ সুক্তের ছন্দ ত্রিফুপ্, এই ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিফুপ্।

"আ বায়ো ভূষ শুচিপা উপ নঃ" ' "প্র যাভির্যাসি দাশাং সমচ্ছ" ' "আ নো নিযুদ্ধিঃ শতিনীভিরপ্পরম্" "প্র সোতা জীরো অপ্পরেষস্থাৎ" ' "যে বায়ব ইন্দ্রমাদনাসঃ" ' 'যা বাং শতং নিযুতো যাঃ সহস্রম্" "প্র যদাং মিত্রাবরুণা স্পূর্দ্ধন্" ' "আ গোমতা নাসত্যা রথেন" " "আ নো দেব শবদা যাহি শুদ্মিন্" ' প্র বো যজ্ঞের দেবয়ন্তো অর্চ্চন্" ' ' প্র কোদদা ধায়দা সম্র এমা" ' এই মন্ত্রগুলিতে প্রউগশন্ত হইবে। ' আ' শব্দ ও 'প্র"শব্দ থাকায় উহারা সপ্তম্দিনে সপ্তমাহের অনুকূল। উহাদের ছন্দও ত্রিক্টুপ্; এই [ তৃতীয় ] ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিক্টুপ্। "আ সা রথং যথোতয়ে" ' 'ইদং বদো স্থতমন্ধঃ" ' ' ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' ' প্রৈতু ব্রক্ষণস্পতিঃ" '

<sup>(</sup>২) আছতির জন্ম পুরোডাশাদি হবাকে কতিপর থণ্ডে বিহক কবিলে ঐ সকল গণ্ডকে অবদান বলে। অবদানের উপর মৃতক্ষেপ করিয়। উক্ষতানাধনের নাম প্রতাভিষার: ত্রিবং, প্রকলশ, সপ্তদশ, একবিংশ, ত্রিপর ও জ্যুসিংশ এই কয়টি জ্যোনের ববং গায়ঐা, ত্রিস্টুপ্, জগতী, সামুষ্টুপ্, গংজি ও অতিছেশা এই কয়টি ছলের মণাজন্ম প্রথম ছয়িনে পৃঠানড্ডেই প্রয়োগ ছয়য়ছে। তৃতীয় আতে জার নৃতন স্থোম বা নৃতন ছলের ব্যবহার নাই। ঐ সকল স্থোমের ও ছলের কতিপ্রকেই পুনরায় ব্যবহারগোগ্য করিয়া লওয়া হয়য় মাত্র, যেমন প্রত্যবশার দ্বারা হবোর অবদানকে পুনরায় হসন্যোগ্য করা যায় সেইয়প।

<sup>(</sup>৩) প্রথম আহের প্রতিংসবনে গায়ত্রী, দিতীয় আহের প্রতিংসবনে জগতীও তৃতীয় আহের গ্রেসবনে তিষ্ট প্তন্দ বিহিত। পূর্বেস বেগ।

''অগ্নির্বেতা'' '' ''স্বং দোম ক্রতুভিঃ'' '' ''পিষন্ত্যপঃ'' ' "প্র ব ইন্দ্রায় রহতে" <sup>১১</sup> এই সকল মন্ত্রে প্রথমাহের শস্ত্র কল্লিত হয় বলিয়া ইহারা সপ্তম দিনে সপ্তমাহেরও অনুকূল। "কয়া শুভা সবয়সঃ সনীড়াঃ 👸 এই সূক্তে "ন জায়মানো ন শতেন জাতঃ" এই [ নবম ঋকের তৃতীয় চরণে ] জননার্থক শব্দ থাকায় উহা সপ্তম দিনে সপ্তমাহের অনুকূল। এই সূক্তের নাম কয়াগুভীয়<sup>3</sup>, এই কয়াগুভীয় সূক্ত একতাসাধক ও অবিচ্ছেদসম্পাদক; এডদ্বারা ইন্দ্র অগস্ত্য ও মরুদ্রাণ পরস্পর একতা লাভ করিয়াছিলেন। সেইজ্যু একতাপ্রাপ্তির জন্য কয়াশুভীয় সূক্ত পাঠ করা হয়। আবার এই সূক্ত সায়ুঃপ্রদ; সেই জন্ম যে ব্যক্তি যজমানের প্রিয়, তাহার আয়ুর্বন্ধির জন্ম এই দূক্ত প্রয়োগ করিবে। আবার ইহার ছন্দ ত্রিফ্রপ্; ত্রিফুরেভের চরণগুলি সমান হওয়ায় ইহা দবনকে ধরিয়া রাখে। যজমানও এতদ্বারা স্বগৃহ ্তৈ ভ্রম্ট হয় না। "ত্যং স্থ মেষং মহয়া স্বর্বিদম্" ' এই দূক্তে ''অত্যং ন বাজং হবনস্যদং রথম্" এই [তৃতীয় চরণে] রথ শব্দ থাকায় উহা দপ্তমদিনে দপ্তমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ জগতী; জগতী ছন্দই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্ব্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবন নির্বাহ করে: সেই জন্ম ঐ জগতীর মধ্যে নিবিৎ স্থাপন করিবে। উক্ত

<sup>(</sup>২৪) এই সূক্তে কয়াশুভ শব্দ থাকায় উহার নাম কয়াশুভীয়।

<sup>(</sup> २ ) ) | १ २ | ) |

ত্রিষ্ট্রপ্ছন্দের ও জগতীছন্দের সৃক্তগুলি মিথুনরূপে পঠিত হয়। পশুগণ মিথুনস্বরূপ; ছন্দোমসকলও<sup>১৬</sup> [ পশুলাভহেতু বলিয়া ] পশুস্বরূপ। এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

"ষামিদ্ধি হ্বামহে" ও "ফং ছেহি চেরবঃ" দ এই তুই [ স্তোত্রিয় ও অনুরূপ প্রগাথ দারা ] দপ্তমাহে বৃহৎ-দামদাধ্য পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়। ষষ্ঠাহের যে পৃষ্ঠস্তোত্র, এই দপ্তমাহেরও তাহাই। কেননা যাহা রথন্তর, তাহাই বৈরূপ; যাহা বৃহৎ, তাহাই বৈরাজ; যাহা রথন্তর, তাহা শাকর; যাহা বৃহৎ, তাহাই রৈবত। অতএব এই [ দপ্তমাহে ] যে বৃহৎ-দামে পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়, ইহাতে [ দপ্তমাহের ] বৃহৎ দারাই [ ষষ্ঠাহের ] বৃহৎকে ( অর্থাৎ বৃহত্তের দহিত অভিন্ন বৈরতকে) তুলিয়া রক্ষা করা হয়; ইহাতে স্তোমদকল পরম্পর হইতে ছিন্ন হয় না। [ দপ্তমাহে ] রথন্তরকে পৃষ্ঠস্তোত্র করিলে উহা [ ষষ্ঠাহের অনুষ্ঠান হইতে ] ছিন্ন হইয়া যায়। এই জন্ম [দপ্তমাহে] বৃহৎ হইতেই পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন করিবে।

"যদ্বাবান" এই ধায্যা সকল দিনেই বিহিত। "অভি ত্বা শূর নোতুসং" এই রথন্তরের যোনিমন্ত্রকে ঐ ধায্যার পরে প্রয়োগ করিবে; কেননা এই সপ্তমাহ স্থানগুণে রথন্তরের

<sup>(</sup>২৬) চতুর্বিংশ, চতুশ্চয়ারিংশ ও অষ্টাচম্বারিংশ এই তিন স্তোমের সাধারণ নাম ছন্দোন ঐ তিন স্তোমের বাসহার হেতু তৃতীয় ভাতের দিনজয়ের নামও ছন্দোম।

<sup>(</sup>২৭) গতাতে রেপত হউতেও স্থমাতে রুহৎ হইতে পৃথ্যতোত্র নিপান হয়। রৈবতের স্থিত রুহতের অভিন্নতা হেড়ু উভয় দিনে সমতা পটিল। স্থমাহে রুখন্তর অনুষ্ঠান করিলে সেই সমতান্ত হয়।

সম্বন্ধযুক্ত। " "পিবা স্থতস্থ র্রাসনঃ" এই সামপ্রগাথে পানার্থক শব্দ থাকায় উহা সপ্তমাহের অনুকূল।

"ত্যমূ যু বাজিনং দেবজূতম্" এই তাৰ্ক্য দূক্ত দকল দিনেই বিহিত।

## দিতীয় খণ্ড

#### নবরাত্র—সপ্তমাহ

সপ্তমাহের অভাত মন্ত্র—"ইক্রভা ভু.....তাহ:"

"ইন্দ্রস্থা সু বার্য্যাণি প্রবোচম্" এই সৃত্তে প্র শব্দ থাকায় উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। ইহা ত্রিক্ট্প্, ত্রিক্টুভের চরণসকল সমান হওয়ায় উহা সবনকৈ ধরিয়া রাথে; এতদ্বারা যজমান নিজ গৃহ হইতে ভ্রক্ট হয় না। "অভি ত্যং মেফং পুরুহুতমুগ্রিয়ম্" এই সৃত্তে যে "অভি" শব্দ আছে উহা "প্র" শব্দের সমানার্থক; অতএব উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। উহার ছন্দ জগতী। জগতী ছন্দই এই ত্রেহের মাধ্যন্দিন সবন নির্ব্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্ব্বাহক। অতএব ঐ জগতীর মধ্যেই নিবিৎ স্থাপনা করিবে।

<sup>(</sup>২৯) যুগ্ম ও অযুগ্ম দিনভেদে সামের বিভেদ হয়। অযুগ্ম দিনে রথস্তর প্রযোজ্য।
সপ্তমাহ অযুগ্ম দিন হওয়ায় এ িন রথস্তরেরই স্থান। তবে বিশেষ কারণে উহাতে বৃহৎ সামের
প্রয়োগ এস্থানে বিহিত হইয়াছে:

<sup>(2) 210512 ( 4) 21621; 1</sup> 

ব্রিফুপ্ ও জগতী ছন্দের মন্ত্রসকল মিথুন হইয়া পঠিত হয়। পশুগণ মিথুন,আর ছন্দোম সকলও পশুস্বরূপ; এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

"তৎ সবিতু রু<sup>´</sup>ণীমহে" <sup>°</sup> ও "অহা নো দেব সবিতঃ" <sup>°</sup> এই তুইটি বৈশ্বদেবশস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হইবে। সপ্তমাহ [ স্থানগুণে ] রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত হওয়ায় উহারা সপ্তমদিনে মপ্তমাহের অনুকুল। "অভি ত্বা দেব সবিতঃ" এই সবিতৃ-দৈবত সূক্তে যে "অভি" শব্দ আছে, উহা "প্র" শব্দের সমান, এইজন্য উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। ''প্রেতাং যজ্ঞস্ম শংভুবা" ঁ এই ভাবাপৃথিবী-দৈবত মন্ত্ৰে "প্ৰ" শব্দ থাকায় উহা **সপ্তমদিনে সপ্তমাহে**র অনুকূল। ''অয়ং দেবায় জন্মনে'' এই ঋতুদৈবত দূক্তে জননার্থক শব্দ থাকায় উহা দপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। "আ যাহি বনসা সহ" ইত্যাদি দিপদ ঋক্ পাঠ করিবে। পুরুষের ছুই পদ; পশুগণ চতুষ্পদ; ছন্দোমসকল পশুলাভহেতু পশুস্বরূপ। এই হেতু এই যে দ্বিপদ মন্ত্র পাঠ করা হয়, তাহাতে তুই পদে প্রতিষ্ঠিত যজমানকে চতুপ্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। "এভিরয়ে তুবো গিরঃ" ইত্যাদি বিশ্বদেবদৈবত মন্ত্র সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। এই সকল সূক্তের গায়ত্রী ছন্দ, এই ত্র্যাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

'বৈশ্বানরো অজীজনং" ইহা আগ্নিমারুতশস্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। জননার্থক শব্দ থাকায় উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। "প্র যদ্বস্ত্রিক্টুভমিষম্" ' এই মরুদ্দৈবত সূক্তে 'প্র" শব্দ থাকায় উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল।

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" " এই জাতবেদোদৈবত সূক্ত সকল দিনে বিহিত। "দূতং বো বিশ্ববেদসম্" " এই জাতবেদোদৈবত সূক্তে দেবতার উল্লেখ নাই; এই হেতু উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অন্তক্ল। ইহার ছন্দ গায়ত্রী; এই ত্রাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

## তৃতীয় খণ্ড

### নবরাত্র—অফ্টমাহ

অনস্থর অষ্টমাহ—"ঘবৈ নেতি…… অচ্যুতঃ"

হাহাতে "আ" শব্দ ও "প্র" শব্দ নাই, যাহাতে স্থিত্যর্থক শব্দ আছে, তাহাই অফসাহের লক্ষণ। [প্রথম ত্রাহে ] যেমন দিতীয়াহ, [তৃতীয় ত্রাহে ] অফসাহও সেইরূপ। যাহাতে 'উদ্ধ" শব্দ, "প্রতি" শব্দ, "অন্তঃ" শব্দ, "র্ষণ্" শব্দ, "র্ধন্" শব্দ ও "সদ্" শব্দ আছে, যাহার মধ্যম চরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে অন্তরিক্ষের অন্ত্যুদয়, যাহাতে "অগ্নি" শব্দ ছইবার আছে, যাহাতে "মহৎ" শব্দ আছে, তুই দেবতার আহ্বান আছে, "পুনঃ" শব্দ আছে, যাহাতে বর্ত্তমান ক্রিয়ার

প্রয়োগ আছে, এবং যাহা দ্বিতীয়াহের লক্ষণ, এ সকলই অফ-মাহেরও লক্ষণ।

"অগ্নিং বো দেবসগ্নিভিঃ সজোষা" ইত্যাদি মন্ত্র অইমাহের আজ্যশস্ত্র হইবে। ইহার [প্রথম চরণে] অগ্নি শব্দ প্রইবার থাকায় উহা অইমদিনে অইমাহের অনুক্ল। ইহার ছন্দ ত্রিইপু; এই ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিইপু। "কুবিদঙ্গ নমসা যে রধাসঃ" গীবো অন্ত্রা রিয়র্ধঃ স্থমেধাঃ "উচ্ছনু যুসঃ স্থানিনা অরিপ্রা" "উশন্তা দূতা ন দভায় গোপাঃ" " "বাবত্তর-স্তরোহ্যাবদোজঃ" "প্রতি বাং সূর উদিতে সূইকেঃ" "ধেনুঃ প্রত্নতা আগ্রিঃ স্থমতিং বস্বো অন্ত্রেং" "উত্ত স্থা নঃ সরস্বতী জুমাণা" ইত্যাদি মন্ত্রে প্রউগ শত্রে হইবো প্রতি শব্দ অন্তঃ শব্দ, ও উদ্ধি শব্দ থাকায় এবং প্রইবার দেবতার আহ্বান থাকায় উহারা অইমদিনে অইমাহের অনুক্ল। ইহাদের ছন্দ ত্রিইপু; এই ত্র্যহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিইপুই।

"বিশ্বানরস্থা বস্পতিম্ " 'ইন্দ্র ইৎ সোমপা একং" ' "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' "উত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" "অন্নির্নেতা" " "হং সোম ক্রতুভিঃ" ' 'পিরন্ত্যপং" " বৃহদিন্দ্রায় গায়তা" " এই সকলমন্ত্রে দিতীয়াহের শব্র কল্লিত হয়, অতএব ইহারা অন্টমদিনে অন্টমাহের অনুক্ল। 'শংসা মহামিক্রং যশ্মিন্

اه كاه ( هو ) ا واو 18 ( هو ) ا 18 كالحاد ( هو ؛ ا 18 كالحرام ( عو ) ا

<sup>(</sup> وه ا در ( وج ) ا داههاه ( عد ) ا داهمام ( عد ) ا جاههاد ( هد ) ا کارهاد ( ود )

বিশা" ' এই সূক্তে "মহৎ" শব্দ থাকায় উহা অফাদিনে অফমাহের অনুকূল। "সহশ্চিত্বমিন্দ্র যত এতান্" ' এই সূক্তেও
মহৎ শব্দ থাকায় উহা অফাদিনে অফামাহের অনুকূল।
"পিবা সোম অভি যমুগ্র তদ'" ' এই সূক্তে "উর্বাং গব্যং মহি
গুণান ইন্দ্র" এই [দ্বিতীয় চরণে] মহৎ শব্দ থাকায় উহাও
অফাদিনে অফামাহের অনুকূল। "মহাইন্দ্রো নৃবদা চর্যদিপ্রা" '
এই সূক্তেও মহৎ শব্দ থাকায় উহা অফাদিনে অফামাহের
অনুকূল। এই সকল সূক্তের ছন্দ বিক্তৃপ্। বিক্তৃত্তের সকল
চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া থাকে। যজমানও
এতদ্বারা গৃহ হইতে ভ্রফ হয় না।

"তমস্ত তাবাপৃথিবা মচেতদা" বৈ এই সূক্তে "যদৈৎ ক্লণ্বানা মহিমান্মিন্তিয়েম্" এই [তৃতীয় চরণে] মহৎ শব্দ থাকায় উহা অন্তমদিনে অন্তমাহের অনুকূল। ইহার ছল জগতী; জগতা ছল্লই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছল্লই সবনের নির্বাহক। এই জন্ম ঐ জগতীর মধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে। ত্রিন্তমুপ্ ও জগতী ছল্লের সূক্তগুলি [ এক যোগে ] মিথুন হইয়া পঠিত হয়। পশুগুণ মিথুন ও ছল্লোমসকল পশুগণের লাভহেতু বলিয়া পশুস্করপ। "মহৎ" শব্দযুক্ত সূক্তসকল পাঠ করিবে। অন্তরিক্লই মহৎ : ইহাতে অন্তরিক্লের প্রাপ্তি ঘটে। [ মহৎ শব্দযুক্ত উল্লিখিত ] পাঁচটি সূক্ত পাঠ করিবে। পঙ্কিত ছল্লের পাঁচ চরণ; যক্ত পঙ্কির সম্বন্ধযুক্ত, পশুগণও পঙ্কির সম্বন্ধযুক্ত। ছল্লোমসকলও পশুলাভহেতু বলিয়া পশুস্করপ।

١ داوددا ٥٠ ( ١٤٤ ) ١ داهداد ( ١٥٥ ) ١ داددان ( ١٤٦ )

"অভি ত্বা শূর নোকুমঃ" ' ও ''অভি ত্বা পূর্ব্বপীতয়ে" ' এই ছুইটি [স্তোত্রিয় ও অনুরূপ] দ্বারা অফমাহে রথস্তর সামের পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়।

"যদ্বাবান" এই ধায়া সকল দিনেই বিহিত।

"ত্বামিদ্ধি হ্বামহে" এই বৃহৎ সামের যোনিমন্ত্রকে ধায্যার পরে পাঠ করিবে; কেননা এই দিন স্থানগুণে বৃহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত।

"উভয়ং শৃণবচ্চনঃ" ইত্যাদি মন্ত্র [রহৎ] সামের প্রগাথ হইবে। ইহার "উভয়" শব্দে যাহা অগ্যকার কার্য্য হইবে ও যাহা কল্যকার কার্য্য ছিল, সেই উভয়ই বুঝাইতেছে; এই হেতু রহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত অন্টমদিনে উহ। অন্টমাহের অনুকূল। "তামূযু বাজিনং দেবজৃত্ম্" এই তার্ক্যসূক্ত সকল দিনেই বিহিত।

## চতুৰ্থ খণ্ড

#### নবরাত্র-সপ্তমাহ

অতাত মন্ত্ৰ-"অপূৰ্ব্যা পুৰুত্মানি.....তাহঃ"

"অপূর্ব্যা পুরুতমান্যস্মা" এই সূক্তের "মহে বীরায় তবদে তুরায়" এই [দ্বিতীয়] চরণ মহৎ-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা অন্টাদিনে অন্টাসাহের অনুকূল। "তাং স্থাতে কীর্ত্তিং মঘবন্

<sup>( 24 ) 4 2012 ( 26 ) 419212 1 ( 29 ) 2012 1412 1</sup> 

<sup>( 5 ) 510215</sup> 

মহিত্বা" এই স্ক্তও মহৎ-শব্দযুক্ত হওয়ায় অফীনদিনে অফীমাহের অনুকূল। "ত্বং মহাঁ ইন্দ্র যোহ শুলৈয়ে" এই সূক্তও মহৎ শব্দযুক্ত করায় অফীমদিনে অফীমাহের অনুকূল। "ত্বং মহাঁ ইন্দ্র ভূতাং হ ক্ষা" এই সূক্তও মহৎ-শব্দযুক্ত হওয়ায় অফীমদিনে অফীমাহের অনুকূল। এই সকলের ছন্দ ত্রিফীপু; ত্রিফীডের সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া রাখে; যজমানও এতদ্ধারা গৃহ হইতে ভ্রফী হয় না।

"দিবশ্বিদস্য বরিমা বিপপ্রথে" ' এই সূক্তে "ইন্দ্রং ন মহনা" এই [ দ্বিতীয় ] চরণ মহৎ-শব্দ-যুক্ত হওয়ায় উহা অফমদিনে অফসাহের অনুক্ল। এই সূক্তের ছন্দ জগতী; জগতী এই গ্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক। এইজন্য ঐ জগতী মধ্যেই নিবিৎ বসাইবে।

ত্রিষ্ট্রপ্ ও জগতী ছন্দের সূক্তগুলি মিথুন করিয়া পাঠ করিবে। পশুগণ মিথুন; ছন্দোমসকলও পশুলাভহেতু বলিয়া পশুস্করপ। মহৎ-শন্দযুক্ত সূক্তসকল পাঠ করিবে; অন্তরিক্ষই মহৎ; এতদ্বারা অন্তরিক্ষের প্রাপ্তি ঘটে। পাঁচ পাঁচ সূক্ত পাঠ করিবে। পঙ্ক্তির পাঁচচরণ, যজ্ঞও পঙ্ক্তি ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত; পশুগণও পঙ্ক্তির (পঞ্চমংখ্যার) সম্বন্ধযুক্ত; ছন্দোমসকল পশুস্করপ। এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

ঐ স্ক্রসকল ছুইভাগে বিভক্ত; [মরুত্বতীয় শস্ত্রে পঠিত] পাঁচটি ও [নিক্ষেবল্য শস্ত্রে পঠিত] আর পাঁচটি; ইহারা একযোগে দশটি হয়; উহারা দশসংখ্যাযুক্ত বিরাটের সমান।

বিরাট, অন্ন, পশুগণও অন্ন, ছন্দোমদকল পশুস্বরূপ। এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

"বিশ্বো দেবস্থা নেতুঃ" "তৎসবিতুর্বরেণ্যমৃ" 'আ বিশ্বদেবং সৎপতিম্" ১ এই সকল মন্ত্র বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অতুচর। রহৎ-সামসম্বন্ধযুক্ত অঊমদিনে উহারা অঊমাহের অনুকূল। "হিরণ্যপাণিমৃতয়ে" এই সবিভূদৈবত সূক্ত ঊর্দ্ধশব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অফীমদিনে অফীমাহের অনুকূল। "যুবানা পিতরা পুনঃ" ' এই ঋভুদৈবত ত্র্যুচ 'পুনঃ" শব্দযুক্ত হওয়ায় অন্টম দিনে অন্টমাহের অনুক্ল। "ইমা নু কং ভূবনা দীষধাম" " এই দ্বিচরণমন্ত্র পাঠ করিবে। পুরুষের ছুই পদ; পশুগণ চতুষ্পদ; ছন্দোমসকলও পশুস্তরূপ, ইহাতে পশুলাভ ঘটে। এই যে দ্বিপদ মন্ত্র পাঠ করা হয়, এতদ্বারা ছুই পদে প্রতিষ্ঠিত যজগানকে চতুম্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। ''দেবানামিদবো মহৎ" <sup>:</sup> এই বিশ্বদেব-দৈবত সূক্ত মহৎ-শক্ত যুক্ত হওয়ায় অঊসদিনে অঊসাহের অনুক্ল। ইহার ছন্দ গায়ত্রী; এই ত্রাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী। ''ঋতাবানং বৈশানরম্" '' এই ত্র্যাচ আগ্নিমারুতছন্দের প্রতিপৎ। ইহার [ দ্বিতীয় ঋকের দ্বিতীয় চরণ ] ''অগ্নির্টেক্সানরো মহান্'' মহং-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অফা দিনে অফাগাহের অনুকূল। "ক্রীড়ং বঃ শর্ধে বারুতম্" " এই মরুদ্দৈবত সূক্তে "জন্তে রসস্থ বার্বে" [ এই পঞ্চম মন্ত্র ] র্ধন্-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অউম

<sup>(3) 180916 (3) 180919 (4) 180919 (5) 180919 (5) 180919 (5)</sup> 

দিনে অফীমাহের অনুকূল। "জাতবেদসে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদো-দৈবত মন্ত্র সকলদিনেই বিহিত। "অগে মৃড় মহা অসি" এই জাতবেদোদৈবত সূক্ত মহৎশব্দযুক্ত হওগায় উহা অফীম দিনে অফীমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ গায়ত্রী; এই ত্র্যাহের ছন্দও গায়ত্রী।

# চতুৰিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### নবমাহ

অনত্র নবমাহ অনুষ্ঠান। যথা—"যদৈ ... অচ্যতঃ"

যাহার সমাপ্তি সমান, তাহা নবমাহের অনুক্ল। তৃতীয়া-হের যে যে লক্ষণ, এই যে নবমাহ ইহারও সেই সেই লক্ষণ। যাহা অশুশব্দফুল, অন্তশব্দযুক্ত, যাহা পুনঃপঠিত হয়, যাহা নৃত্যলক্ষণযুক্ত, যাহাতে রমণার্থক শব্দ আছে, যাহাতে ত্রিশব্দ ও অন্তবাচক শব্দ আছে, যাহার শেষচরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে স্বর্গলোকের অভ্যুদয় আছে, অপিচ যাহাতে শুচি শব্দ, সত্য শব্দ, ক্ষার্থক শব্দ, গমনার্থক শব্দ এবং ওক শব্দ আছে, যাহাতে অতীত ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, এবং যাহা তৃতীয়াহের লক্ষণযুক্ত, সে সমস্তই নবমাহেরও লক্ষণ। "অগন্ম মহা নমদা যবিষ্ঠমৃ" ওই দূজে নবমাহে আজ্যশস্ত্র হয়। গমনার্থক শব্দ থাকায় উহা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। উহা ত্রিষ্ট্রপ্; এই ত্রাহের প্রাতঃদবনের ছন্দও ত্রিষ্ট্রপ্।

"প্র বারয়া শুচয়ো দিরের তে" "তে সত্যেন মনসা
দীধ্যানাঃ" "দিবি ক্ষয়ন্তা রজসঃ পৃথিব্যাম্" "আ বিশ্ববারাশ্বিনা গতং নঃ" "অয়ং সোম ইন্দ্র তুল্ডাং স্কয়্ম আ তু" "প্র
বেন্ধাণো অঙ্গিরসো নক্ষন্ত" "সরস্বতীং দেবয়ন্তো হবন্তে" "
আ নো দিবো বৃহতঃ পর্বতাদা" "সরস্বতাভি নো নেয়ি
বস্তঃ" " এই সকল মস্ত্রে প্রউগশস্ত্র হইবে। এই সকল মন্ত্রে
শুচি শব্দ, সত্য শব্দ, ক্ষয়ার্থক শব্দ, গমনার্থক শব্দ, ওক শব্দ
থাকায় উহারা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। উহাদের ছাদ
ত্রিন্ধুপ্; এই ত্রাহে প্রাতঃসবনের ছাদও ত্রিন্ধুপ্।

"তং তমিদ্রাধনে মহে" "ত্রয় ইন্দ্রস্থ সোমা" "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" "প্র নৃনং ব্রহ্মণস্পতিঃ" "অয়িনে তা" "ফঃ সোম ক্রতুভিঃ" "পিয়ন্ত্যপঃ" "নিকিঃ স্থদাসো রথম্" এই সকল মন্ত্র, তৃতীয়াহের সহিত শস্ত্রকল্পনা সমান হওয়ায়, নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। "ইন্দ্রং স্বাহা পিবতু যস্ত্র সোমঃ" " এই সূক্তের স্বাহা শব্দ [হোমমন্ত্রের] অন্তে থাকে, নবসাহও [নবরাত্রের] অন্তে স্থিত; এই জন্ম এই সূক্ত নবম দিনে নবমাহের ানুকুল। "গায়ৎসাম নভ্যন্তং যথা বেঃ" " এই

<sup>(</sup> ७ ) १८०८) । ( १ ) १८८०) । ( ৮ ) २०८१। ( ७ ) ६८००) । ( ३० ) ७।८५८। ( ७ ) १८८८। ( ७० ) १८८८। ( ७० )

দূক্তের "অর্চাম তদ্বার্ধানং স্বর্বৎ" এই চরণের "স্বঃ" ( স্বর্গ )
শব্দ [লোকত্রয়ের] অন্তে স্থিত; নবমাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে
স্থিত; এই হেতু এই দূক্ত নবম দিনে নবমাহের অনুকূল।
"তিঠা হরা রথ আ যুজ্যমানা" এই দূক্তে স্থিত্যর্থক শব্দ অন্ত-লক্ষণযুক্ত;" নবমাহও [নবরাত্রের] অন্তে স্থিত; এই হেতু এই দূক্ত নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। "ইমা উ ত্বা পুরুত্যম্য কারোঃ" এই দূক্তের "ধিয়ো রথেষ্ঠাম্" এই চরণের স্থিত্যর্থক শব্দ অন্তলক্ষণযুক্ত; নবমাহও অন্তে স্থিত, এই হেতু ইহা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। এই দকল দূক্তের ছন্দ ত্রিউপুপ্; উহা দকল চরণ সমান হওয়ায় সবনকে ধরিয়া রাখে, সবনও ইহারারা স্থান ইইতে ভ্রন্ট হয় না।

"প্র মন্দিনে পিতুমদর্কতা বচঃ" ' এই সূক্তের সকল মস্ত্রের সমাপ্তি সমান হওয়ায় ইহা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ জগতী; জগতীছন্দের মন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে; যাহাতে নিবিদের স্থাপনা হয়, সেই ছন্দাই সবনের নির্বাহক; এই হেতু জগতী মন্ত্রেই নিবিদ্ স্থাপন করিবে।

ত্রিফুপ্ও জগতী এই মিথুন (উভয়) ছন্দই পাঠ করিবে ; পশুগণ মিথুন, পশুগণই ছন্দোম ;ইহাতে পশুলাভ ঘটে।

পাঁচটি সূক্ত পাঠ করিবে; পঙ্ক্তির পাঁচ চরণ, যজ্ঞ পঙ্ক্তির সম্বন্ধযুক্ত, পশুগণও পঞ্চমম্বন্ধযুক্ত; পশুগণই ছন্দোম; ইহাতে পশুলাভ ঘটে।

<sup>(</sup> ১৪ ) ভাতবা । ( ১৫ ) কেননা প তির অন্তে স্থিতি ( সায়ণ )

<sup>( )4) 4|2)| 1 ( )4) 310-313 1</sup> 

"ত্বাসিদ্ধি হ্বামহে" "ত্বং হ্বেছি চেরবে" " এই ছুই ত্যুচ দ্বারা নবমাহে [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের ] রহৎ সামের পৃষ্ঠ-স্তোত্র নিষ্পন্ন হয়।

"যদ্বাবান" ও এই ধাষ্যা সকল দিনেই বিহিত। "অভি
দ্বা শূর নোমুমঃ" ও ই মন্ত্রকে রথন্তরের যোনির পরে
বসাইবে। এই নবমাহ স্থানগুণে রথন্তরের সম্বন্ধর্ক্ত। "ইন্দ্র ত্রিধাতু শরণম্" ওই মন্ত্রে সামপ্রগাথ হইবে; ত্রি শব্দ থাকায় ইহা নবমদিন নবমাহের অনুকূল। "ত্যমূ মু বাজিনং দেব-জৃতম্" ওই তাক্ষ্যমূক্ত সকল দিনেই বিহিত।

## দিতীয় খণ্ড

#### নবরাত্র-নবমাহ

নবমাহের অন্তান্ত স্কু যথা—"সং চ ত্রে…ত্র্যহঃ"

"সং চ ত্বে জগ্ম গির ইন্দ্র পর্বীং" ' এই সূক্তে গমনার্থক শব্দ থাকায় ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুক্ল। ''কদা ভুবন্ রথ ক্ষয়াণি ব্রহ্মা" ' এই সূক্তে ক্ষেতি-ধাতু নিলাম শব্দ আছে; অপিচ [লোকে পথের] অন্তে যাইয়া বাস করে, এই হেতৃ [নিবাসার্থক] ক্ষেতি-ধাতু অন্তলকণযুক্ত; এই হেতু এই সূক্ত নবমদিনে নবমাহের অনুক্ল। "আ সত্যো যাতু মঘবাঁ ঋজীষা"'

<sup>( 25) 4|8|5|1 ( 26) 2 | 14|5|1 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14 ( 27) 4|5|14</sup> 

<sup>(2)</sup> mlasi2 ( 4) mlasi2 ( a) #13e12 !

এই সূক্তে সত্য শব্দ থাকায় উহা নবমদিনে নবমাহের অমুকূল।
"তত্ত ইন্দ্রিয়ং পরমং পরাচিঃ" " এই সূক্তের পরম শব্দ অন্তবাচক, নবমাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে স্থিত, এই হেতু উহা
নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। এই সকল সূক্তের ছন্দ ত্রিফুপ্;
সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া রাখে; ইহা
দ্বারা সবনও সম্থান হইতে ভ্রুট হয় না।

"অহং ভূবং বস্ত্রনঃ পূর্ব্যস্পতিঃ" 'এই সূক্তে "অহং ধনানি সংজ্যামি শশ্বতঃ" এই চরণের জ্য়ার্থক শব্দ [ যুদ্ধের ] অন্ত বুকায়: নবসাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে স্থিত; এই হেতু উহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। এই সূক্তের জগতী ছন্দই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিদ্ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক; সেইজ্ল্য জগতী-তেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

ত্রিন্টুপ্ ও জগতী এই মিথুন (উভয়) ছন্দের সূক্তই পঠিত হয়। পশুগণ মিথুন, পশুগণ ছন্দোম, ইহাতে পশু-গণেন রক্ষা ঘটে।

পাঁচ পাঁচ দুক্ত পঠিত হয়। পঙ্ক্তির পাঁচ চরণ; যজ্ঞ পঙ্ক্তির দম্মর্ক্ত, পশুগণ পঞ্চদম্মর্ক্ত; পশুগণ ছন্দোম, ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে। এই দূক্তদকল [মরুত্বতীয় শস্ত্রে] পাঁচটি ও [মিকেবল্য শস্ত্রে] পাঁচটি, এইরূপে দশটি হয়। এইরূপে দশটি হইয়া উহা বিরাটের তুল্য হয়। বিরাট্ অমস্বরূপ, পশুগণ অমস্বরূপ, পশুগণ ছন্দোম; ইহাতে পশুণগণের রক্ষা ঘটে।

<sup>(8) 212.012 ( 6) 2.18</sup>A12 1

"তৎ সবিতুর্ ণীমহে" " এবং ''অগ্রা নো দেব সবিতঃ'' ' এই ছইটি বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হ'ইবে। রথন্তর-সম্বন্ধযুক্ত নবমদিনে উহারা নবমাহের অনুকূল। "দোযো আগাৎ" এই সবিভূদৈবত মন্ত্রে গমনার্থক শব্দ [স্থিতির ] অন্ত বুঝায়। নবমাহও [নবরাত্রের] অন্তে স্থিত। এই **হেতু উহা নবমদিনে ন**বমাহের অনুক্ল। "প্র বাং মহি দ্যবী অভি" ঁ এই দ্যাবাপৃথিবীদৈৰত মত্ত্ৰে "শুচী উপ প্ৰশস্তয়ে" এই চরণ শুচিশব্দযুক্ত হওয়ায় উহা নবসদিনে নবসাহের অনু-কূল। "ইন্দ্র ইনে দদাতু নঃ" "তে নো রত্নানি ধন্তন" " ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্তে ''ত্রিরা সাপ্তানি স্তন্ত্রতে'' এই চরণে ত্রিশব্দ থাকায় উহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। ''বক্রারেকে। বিষুণঃ সূনরো যুবা" " এই দ্বিচরণযুক্ত মন্ত্র পঠিত হয়। পুরু-ষের ছুই পদ, পশুগণ চতুম্পদ, পশুগণ ছন্দোম; ইহাতে পশু-গণের রক্ষা ঘটে। এই যে দ্বিচরণ মন্ত্র পঠিত হয়, ইহাতে ছুই চরণে প্রতিষ্ঠিত যজমানকে চভূম্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

"যে ত্রিংশতি ত্রয়স্পরঃ" " এই বিশ্বদেবদৈবত সূক্ত ত্রি-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা নবমদিনে নবসাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্র-সকলের ছন্দ গায়ত্রী। এই ত্র্যাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

''বৈশ্বানরো ন উতয়ে" '' এই মন্ত্র আগ্নিমারুত শস্ত্রের

<sup>(</sup> e ) sinsis ( e ) sisted ( e ) sisted ( a ) sisted ( 2 ) 180.00 ( 2 . ) 16.14 (

<sup>( &</sup>gt;> , 415 - 151 ( >5 ) 415415 1

<sup>(</sup> ১০ ) [ আ • জৌ • ক • ৮/১১ ]

প্রতিপৎ। ইহার "আ প্রয়াতু পরাবতঃ" এই চরণের [ দূরদেশ-বাচক ] পরাবত শব্দ অন্তবাচক, নবসাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে স্থিত, এই হেতু ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। "মক্রতো যস্তাহি ক্ষয়ে"" এই মক্রদৈবত সূক্তে ক্ষয় শব্দ অন্ত-লক্ষণযুক্ত; [ লোকেও পথের ] অন্তে গিয়া নিবাস করে; এই হেতু ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল।

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র সকল দিনে বিহিত। "প্রাগ্রায়ে বাচমীরয়" " এই জাতবেদো-দৈবত সূক্তের সকল মন্ত্রেই সমাপ্তি সমান; এই হেতু ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। উহার "স নঃ পর্যদ্ভি দ্বিয়" "স নঃ পর্যদ্ভি দ্বিয়" এইরূপে এই চরণ বহুবার পঠিত হয়।

এই নবরাত্র অনুষ্ঠানে [ কর্ত্তব্যবাহুল্যহেতু ] নানাবিধ নিবিদ্ধ কর্ম্ম বহুবার ঘটিয়া থাকে। এই জন্ম [ ঐ দোষের ] শান্তির জন্মই "দ নঃ পর্ষদতি দ্বিষঃ" "দ নঃ পর্ষদতি দ্বিষঃ" এইরূপ [ বহুবার ] যে পাঠ হয়, তদ্ধারা ইহাদিগকে ( যজ্মান ও ঋত্বিক্দিগকে ) পাপ হইতে মুক্ত করা হয়।

এই সকল সূত্তের ছন্দ গায়ত্রী। এই ত্রাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

## তৃতীয় খণ্ড

#### দশমাহ

ষাদশাহ যাগের প্রথম দিন প্রায়ণীয় ও শেষ দিন উদয়নীয় রূপে গণ্য হয়।
মধ্যস্থ দশ দিনের তিন ভাগ। প্রথমভাগে ছয় দিনে পৃষ্ঠা বড়হ; দিতার ভাগে
তিন দিনের অনুষ্ঠানের নাম ছন্দোম। প্রথম ও দিতীয়ভাগের তিন আহে সেই
নয় দিনের অনুষ্ঠান বর্ণিত হইল। তৃতীয়ভাগে দশম দিনের অনুষ্ঠান একণে বণিত
হইবে। এই তৃতীয়ভাগের সহিত পূর্ববিত্তী হই ভাগের সমন্ধ নিরূপণ হহতেছে,
যথা—"পৃষ্ঠাং ষড়হং…প্রেয়সং"

চ্য ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। [শরীর মধ্যে] যেমন মুখ, [দশরাত্র মধ্যে] পৃষ্ঠ্য ষড়হ সেইরূপ; আর মুখের অভ্যন্তনে যেমন জিহ্বা, তালু ও দন্ত, [এম্বলে তিনটি] ছন্দোম সেইরূপ; আর যে [ইন্দ্রিয়ের] দ্বারা বাক্য উচ্চারিত হয়, যদ্বারা স্বাহ্র এবং অস্বাহু ভেদ জানা যায়, এই দশমাহ সেইরূপ।

নাসিকাদ্বয় যেরূপ, পৃষ্ঠ্য ষড়ছ সেইরূপ; আর নাসিকাদ্বরের মধ্যস্থল যেরূপ, ছন্দোমও সেইরূপ; আবার যদ্ধার। গদ্ধসকল জানা যায়, দশসাহও সেইরূপ।

অক্ষি যেরূপ, পৃষ্ঠ্য ষড়ছ সেইরূপ; আর অক্ষিমধ্যে কৃষ্ণবর্ণ [ তারা ] যেরূপ, ছন্দোম সেইরূপ; আর যে কনীনিকা দ্বারা দেখিতে পাওয়া যায়, দশমাহ সেইরূপ।

কর্ণ যেরূপ, পৃষ্ঠ্য ষড়ছ সেইরূপ; কর্ণের মধ্যস্থল থেরূপ, ছন্দোম সেইরূপ; আর যদ্ধারা শুনিতে পাওয়া যায়, দশমাহ সেইরূপ।

দশমাহ শ্রীস্বরূপ; যাহারা দশমাহ অনুষ্ঠান করে, তাহারা

শ্রীলাভ করে। সেইজন্ম দশমাহে [কোন নিষিদ্ধ অনুষ্ঠান করিলেও ] তাহার প্রতিবাদ করিবে না। কেননা, শ্রীর প্রতি-বাদ (নিন্দা) করা উচিত নহে, শ্রীমান্ লোকের আচরণও প্রতিবাদযোগ্য নহে।

তংপরে দশমাহের অনুষ্ঠান বর্ণিত হইতেছে, যথা—"তে ততঃ সর্পস্তি...
জুগোতি"

তদনস্তর [পত্নীসংযাজ অনুষ্ঠানের পর] অনুষ্ঠানকর্তারা [ মানসগ্রহ অনুষ্ঠানের নিমিত্ত সদংস্থান হইতে বাহির হইয়া ] গমন করিবেন। [ গমনান্তে তীর্থদেশ ] মার্জ্জন করিবেন। [ তৎপরে ] পত্নীশালায়' উপস্থিত হইবেন। তাঁহাদের মধ্যে যিনি আহুতি দিবেন, তিনি অন্য সকলকে বলিবেন, তোমরা আমাকে স্পর্শ কর। তৎপরে তিনি এইমন্ত্রে আহুতি দিবেন ''ইহ রমেহ রমধ্বমিহ ধ্রতিরিহ স্বধ্নতির্বাহ্বাট্ স্বাহাহ্বাট্ ।"

এই মনের "ইহ রম" এই বাক্যের তাৎপর্য্য, যজমানেরা ইহ লোকেই আনন্দ লাভ করুন; "ইহ রমধ্বম্"বাক্যের তাৎ-পর্য্য, তাঁহাদের পুত্রাদি তাঁহাদিগকে লইয়া আনন্দ লাভ করুক। "প্রতিরিহ" এই বাক্যে অপত্যের ও "স্বপ্নতিরিব" এই বাক্যে

<sup>(</sup>১) অন্তর্ননের কর্মে ভ্রমপ্রমাদ ঘটিলে বা নিষিদ্ধ অনুষ্ঠান ঘটিলে তাহার সংশোধন ও প্রতিবাদের ব্যবস্থা আছে, দশমাহ শীষরূপ হওরার ঐ দিনের ভ্রমপ্রমাদের প্রতিবাদ আবিশ্রক হর না।

<sup>(</sup>২) গাহ পতা আগর নিকটে পত্নীশালা। সেইখানে গিয়া হোম করিভে হয়।

<sup>(</sup>৩) এই মন্ত্রের অর্থ-- [হে যজমানগণ], তোমরা ইহলোকে রমণ কর; [তোমাদের পুরোদি] তোমাদিগকে সইবা রমণ করুক; তোমাদের ধৃতি (অপত্যাদির স্থিরজ) হউক; তোমাদের অধৃতি (বেদবাক্যে স্থিরজ) হউক। অগ্নি (রপত্তর রূপে) তোমাদের যজ্ঞ বহন করুন; কাছা (বৃহ্ নামরূপে) তোমাদের যজ্ঞ বহন করুন।

বেদবাক্যের যজমানগণে স্থিতিকামনা হইতেছে। "অগ্নেহবাট্" এই বাক্যে রথন্তরের এবং "স্বাহাহবাট্" এই বাক্যে রহতের স্থিতি কামনা হইতেছে।

এই যে বৃহৎ ও রথন্তর, ইহারা দেবগণের পাকে মিথুনস্বরূপ। এই দেবগণের মিথুনদারা [মনুষ্যের] মিথুন
পাওয়া যায়; দেবগণের মিথুনদারা [মনুষ্যের] মিথুন
উৎপন্ন হয়। যে ইহা জানে, সে প্রজা ও পশুদারা বদ্ধিত
হইয়া সমৃদ্ধ হয়।

তৎপরে [পত্নীশালার গার্হপত্য স্থান হইতে] তাঁহারা বাহিরে আসিবেন, সেই স্থান মার্জ্জন করিবেন ও আগ্নীগ্রীয়ে উপস্থিত হইবেন। তাঁহাদের মধ্যে যিনি আহুতি দিবেন, তিনি আর সকলকে বলিবেন, তোমরা আমাকে স্পর্শ কর; ও তৎ-পরে এই মন্ত্রে আহুতি দিবেন; "উপস্ক্জন্ ধরুণং মাতরং ধরুণো ধয়ন্। রায়স্পোষ্যিষমূর্জ্জ্যস্মান্ত্র দীধরৎ স্বাহা।"

যেখানে ইহা জানিয়া এই আহুতি দেওয়া হয়, সে স্থলে আপনার জন্ম ও যজমানদিগের জন্ম ধন পুষ্টি অন্ন ও রদ রক্ষা করা হয়।

<sup>(</sup>৪) এই মল্লের অর্থ, জগতের ধারণকর্তা প্রজাপতি আমাদের গারণকর্তা পিতাকে ও মাতাকে আমাদের গহিত যুক্ত করিয়া আমাদের দত্ত হবা পান করুন ও আমাদের ধন, পৃষ্টি, অর ও রস সম্পাদন করুন—আহা।

## চতুৰ্থ খণ্ড

#### দশমাহ

পত্নীশালার গার্হপত্যে ও তদনস্তর আগ্রীধ্রীয়ে হোমের পর অক্সান্ত কর্ত্তব্য যথা—"েত ততঃ……বেদ"

তদনন্তর তাঁহারা [ আগ্নীগ্রীয় হইতে ] বাহিরে আদেন ও সদঃ স্থানে উপস্থিত হন। [ সদঃ প্রবেশ কালে ] উদ্গাতারা একসঙ্গে যান, অহ্য ঋত্নিকেরা আপন আপন নির্দ্ধিষ্ট পথে যান। উদ্গাতারা সর্পরাজ্ঞীর ঋক্সমূহ দ্বারা স্তোত্র পাঠ করেন।

এই যে [ ভূমি ], ইনিই সর্পরাজ্ঞী; ইনিই সর্পণশীল (গতিশীল) সকল [ জীবের ] রাজ্ঞা; ইনি অত্ঞে ( রুক্ষোৎ-পত্তির পূর্বের ) লোমহানা ছিলেন; তিনিই "আহয়ং গোঃ পৃরিরক্রমাৎ" এই মন্ত্র 'দেখিয়াছিলেন। তাহাতেই তিনি পূর্ণিরর্ণ অর্থাৎ [ নালপীতাদি ] নানা রূপ পাইয়াছিলেন। বনস্পতি ও ওঘি যাহা কিছু আছে, তন্মধ্যে তিনি যাহা যাহা কামনা করিয়াছিলেন, দে সকলই তিনি পাইয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, সেই সমস্ত নানারূপ পৃথিবর্ণ বস্তু পাইয়া থাকে।

এই [ দর্শরাজ্ঞীর স্তোত্র গানে ] প্রস্তোতা মনে মনে প্রস্তাবাংশ পাঠ করেন, উল্গাতা মনে মনে উল্গীথাংশ পাঠ করেন, প্রতিহর্ত্তা মনে মনে প্রতিহারাংশ পাঠ করেন; কেবল

<sup>(</sup>১) ১০।১৯০।১ ঐ মন্ত্রগুলির নাম দর্পরাজ্ঞী মন্ত্র। ভূমিদেবী এই মন্ত্র দর্শনের পর নানা বর্ণের বৃক্ষ ও ওয়ধিসমূহ পাইয়া লোমযুক্ত হইয়াছিলেন।

হোতা স্পট বাক্যে শস্ত্র পাঠ করেন। কেননা, বাক্য ও মন উভয়েই দেবগণের পক্ষে মিথুনস্বরূপ; দেবগণের সেই মিথুন দ্বারা [মনুষ্যের] মিথুন পাওয়া যায়; দেবগণের মিথুন দ্বারা [মনুষ্যের] মিথুন উৎপন্ন হয়। যে ইহা জানে, দে প্রজা ও পশুদ্বারা বিদ্ধিত হইয়া সমৃদ্ধ হয়।

তদনন্তর হোতা চতুর্হোত্মন্ত্র উচ্চে পাঠ করেন; উদগাতৃগণের [ সর্পরাজ্ঞী ] স্তোত্রপাঠের পর ইহা পঠিত হয়। এই
যে চতুর্হোতৃ-মন্ত্রসমূহ, ইহা দেবগণের গুছ যজ্ঞিয় নাম।
হোতা যে এই চতুর্হোত্মন্ত্রের ব্যাখ্যা করেন, এতদ্বারা
দেবগণের গুছ যজ্ঞিয় নাম প্রকাশ করা হয়। ঐ নাম এইরূপে
প্রকাশিত হইয়া হোতাকেও প্রকাশিত (খ্যাতিযুক্ত) করে।
যে ইহা জানে, সেও প্রকাশ (খ্যাতি) লাভ করে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলিয়া থাকেন, যদি কোন অনূচান (বেদজ্ঞ) ব্রাহ্মণ [বাগ্মিতার অভাবে] যশোলাভে বঞ্জিত হন, তিনি অরণ্যে প্রবেশ করিয়া কুশতৃণসমূহ উদ্ধিনুখে গাঁথিয়া আপনার দক্ষিণ পার্ষে কোন [বেদজ্ঞ] ব্রাহ্মণকে বসাইয়া উচ্চস্বরে চতুর্হোভ্যন্ত্র পাঠ করিবেন।

এই যে চতুর্হোতৃ মন্ত্র, ইহা দেবগণের গুছ ও যজ্ঞির নাম। যিনি চতুর্হোতৃমন্ত্রের উচ্চে পাঠ করেন, তিনি দেব-গণের গুছ যজ্ঞিয় নাম প্রকাশ করেন। সেই নাম প্রকাশিত হইয়া তাঁহাকে প্রকাশিত করে। যে ইহা জানে, সেও প্রকাশ লাভ করে।

### পঞ্চম খণ্ড

#### দশ্যাহ

চতুর্হে:তৃ মন্ত পাঠের পূর্বব র্ত্তী আমুষঙ্গিক অমুষ্ঠান উত্ত্বর শাখা স্পর্শ বথা— "অণোত্স্বরীং……বিস্ত্জেরন্"

অনন্তর সকলে মিলিয়া "ইবসূর্জ্জনন্বারতে"—অন্ধরপ ও রসরূপ এই উত্তন্তরী স্পার্শ করিতেছি—এই মান্তে [ সদঃস্থানে নিহিত ] উত্তন্তর-শাখা স্পার্শ করেন। এই উত্তন্তরই [ ঐ মন্ত্রোক্ত ] অন্ধররপ ও রসম্বরূপ। পুরাকালে দেবগণ আপনাদের মধ্যে অন্ধ ও রস বিভাগ করিয়া লইয়াছিলেন; তৎকালে [ ভূমিপতিত অন্ধর্মের অংশ হইতে ] উত্তন্তর উৎপন্ন সইয়াছিল। সেইজন্ম সেই উত্তন্তরর্ক্ষ সংবৎসর মধ্যে তিনবার ফলবান্ হয়। এই যে উত্তন্তর স্পার্শ করা হয়, এতদ্বারা ভক্ষণীয় অন্ধন্দে ও রস্কেই স্পার্শ করা হয়।

তৎপরে বাক্সংযম (মৌনধারণ) করা হয়। যজ্ঞই বাক্সরপ; এতদ্বারা যজ্ঞকেই নিয়মিত করা হয়। দিবাভাগে বাক্-সংযম হয়; দিবাভাগ স্বর্গলোকস্বরূপ, এতদ্বারা স্বর্গ-লোককেই নিয়মিত (অধীন) করা হয়।

দিবাভাগে বাগ্বিসর্গ করিবে না (কথা কহিবে না); দিবা-ভাগে বাগ্বিসর্গ করিলে দিনকে শক্রর স্থানে দেওয়া হইবে। রাত্রিতেও বাগ্বিসর্গ করিবে না। রাত্রিতে বাগ্বিসর্গ করিলে রাত্রিকেও শক্রর স্থানে দেওয়া হইবে।

[ দিনে বা রাত্রিতে কথা না কহিয়া ] যথন সূর্য্য অন্তগমন কাল প্রাপ্ত হ'ইবে, সেই সময়ে বাগ্-বিদর্গ করিবে। তাহাতে কেবল সেই [অস্তগমন] কালটুকুই শত্রুর স্থানে দেওয়া হইবে।

অথবা সূর্য্য অস্তগত হইবামাত্র বাগ্-বিদর্গ করিবে; তদ্ধারা দ্বেষকারী শক্রুকে তমোমগ্র করা হইবে।

[ সদঃস্থান হইতে বাহিরে আসিয়া ] আহবনীয়ে পরিভ্রমণ করিয়া বাগ্-বিদর্গ করিবে। আহবনীয় যজ্ঞস্বরূপ; আহবনীয় স্বর্গলোকস্বরূপ; ইহাতে যজ্ঞস্বারা ও স্বর্গলোক দ্বারা স্বর্গলোক পাওয়া যায়।

"যদিহোন্মকর্মা যদত্যরীরিচাম প্রজাপতিং তৎ পিতরমপ্যেতু"—এই যজে যে কর্মা উন (অসম্পূর্ণ) শাহা অকর্মা
(অনুষ্ঠিত) আছে এবং যাহা অতিরিক্ত হইরাছে, সেই
সমস্ত [দোষজনক অনুষ্ঠান] পিতা প্রজাপতিকে প্রাপ্ত
ইউক—এই মজে বাগ্-বিসর্গ করিবে। সকল প্রজা
প্রজাপতির পশ্চাৎ জন্মগ্রহণ করিয়াছে; উন বা অতিরিক্ত
উভয় পদার্থেরই আশ্রম্মনা প্রজাপতি; সেইজ্য় [এই মন্ত
পাঠ করিলে] উন বা অতিরিক্ত কোন দোমই অনুষ্ঠাতার
বিদ্ন জন্মায় না। যে ইহা জানিয়া ঐ মজে বাগ্ বিদর্গ করে,
সে উন ও অতিরিক্ত উভয় কর্মাকেই লক্ষ্য করিয়া প্রজাপতিকেই প্রাপ্ত হয়। সেই জন্ম এইরপ জানিয়া ঐ মন্ত ঘারাই
বাগ্ বিদর্গ করিবে।

ষষ্ঠ খণ্ড

দশ্যাত

অনস্তর চতুর্হোত্মন্ত্রের ব্যাখ্যান যথা—"এধ্বর্ঘো! · · · উপবক্তাসীং"

চতুর্হোতৃ মন্ত্র বলিবার পূর্বের হে!তা "অধর্য্যো" বলিয়া আহ্বান করিবেন; ইহাই এম্বলে আহাব মন্ত্র হইবে।

"ওঁ হোতস্তথা হোতঃ"—অহে হোতা, তাহাই হউক. মহে হোতা, তাহাই কর—এই মস্ত্রে অধ্বর্য প্রতিগর করিবেন। [হোতার পাঠ্য পরবর্ত্তা ] দশটি পদের প্রত্যেক পদের অবসানে প্রতিগর করিবেন। প্রথম পদ । "তেষাং চিত্তিঃ স্রুগাসীৎ"— প্রজাপতি গৃহপতি ও দেবগণ যজনান হইয়া যে হোম করিয়াছিলেন তাহাতে বিসই দেবগণের চিত্তি (বিষয়বোধ শক্তি) স্রুক্-(জুহু)-স্বরূপ হইয়াছিল। [দ্বিতীয় পদ ] "চিত্তমাজ্যমাদীৎ"— তাঁহাদের চিত্ত (সন্তঃ-করণ হাজ্য হইয়াছিল। [তৃতীয় পদ] "বাগ্বেদিরাদীৎ"— বাগিন্দ্রিয় বেদি হইয়াছিল। [চতুর্থ পদ] "আধীতং বহিরাসীৎ"—ধ্যানলব্ধ যাবতীয় বস্তু বর্হি হইয়াছিল। পঞ্চম পদ। "কেতো অগ্নিরাসীৎ"—জ্ঞান অগ্নি হইয়াছিল। ফিষ্ঠ পদ ] "বিজ্ঞাতমগ্লীদাদীৎ"—বিজ্ঞান আগ্নীধ্ৰ নামক ঋত্বিক হইয়। ছিল। দিশুম পদী "প্রাণো হবিরাসীৎ"—প্রাণ হব্য হইয়াছিল। [ অন্টম পদ ] "সামাধ্বযু বাসীৎ"—সাম অব্দুর্যু হইয়াছিল। [ নবম পদ ] "বাচম্পতির্হোতাসীৎ"— বহস্পতি হোতা হইয়াছিলেন! দিশম পদ] "মন উপবক্তা আসীৎ"—মন উপবক্তা ( মৈত্রাবরুণ ) হইয়াছিলেন।

<sup>(</sup>১) শস্ত্র পাঠের পূর্বের যেমন "শোংসাবোম্" ইত্যাদি মন্ত্র দারা আহাব হয়, এছলে দেইরূপ আহাব মন্ত্র ''অধ্বর্য্যো"।

<sup>(</sup>২) চিত্তি প্রভৃতি শব্দের সায়ণ এইরূপ **অর্থ**িয়াছেন।

ইনং বস্তু ঈদুশমেব ন তু অন্মণা ইতি বা সমাগ্ জ্ঞানরপা মনোবৃদ্ধি: সা চিক্তি:। পুলর্মান্তব্যা

পাঠ কবিবে।

চতুর্হোতৃ মন্ত্র পাঠের পর মানসগ্রহ গ্রহণের জন্ম হোতার পাঠ্য অবগ্রহ মন্ত্র যথা —"তে বা এতং · · · রাৎস্থাম"

"তে বা এতং গ্রহ্মগৃহ্নত" তাঁহারা (প্রজাপতি সহিত দেবগণ) এই [মানস] গ্রহ গ্রহণ করিয়াছিলেন। [গ্রহণকালে রহস্পতিকে সম্বোধন করিয়া বলিয়াছিলেন] "বাচস্পতে বিধে নামন্"—অহে বাচস্পতি, অহে বিধি, অহে নময়িতা; 'বিধেম তে নাম"—তোমার নাম খ্যাত করিতেছি; 'বিধেস্বস্মাকং নামা ছাং গচ্ছ"—তুমি আমাদের কীর্ত্তি সম্পাদন কর ও কীর্ত্তি সহিত স্বর্গে যাও—'বাং দেবাং প্রজাপতি-গৃহপত্যঃ ঋদ্বিমরাশ্ব বংস্তামৃদ্ধিং রাৎস্থামঃ"— প্রজাপতিকে গৃহপতিরূপে পাইয়া দেবগণ যে ঋদ্ধি (এশর্ষ্য) লাভ করিয়াছিলেন, আমরা (যজমানেরা) যেন সেই ঋদ্ধি পাইতে পারি। চতুর্হোত্ত মন্ত্র ও গ্রহমন্ত্র পাঠের পর হোলা প্রভাপত্তির নামক মন্ত্র ও ব্যহমন্ত্র পাঠের পর হোলা প্রভাপত্তির নামক মন্ত্র ও ব্যহমন্ত্র পাতিন শ্রুত্ব প্রভাপত্তির নামক মন্ত্র পর ক্রেছান্ত্র নামক মন্ত্র পর ক্রেছান্ত্র নামক মন্ত্র পর ক্রেছান্ত্র নামক মন্ত্র পর

বন্ধোষ্ঠ নামক মন্ত্র পাঠ কারবেন যথা—"অথ প্রজাপতেঃ——অরাৎস্ম" অনন্তর প্রজাপতিতকুমন্ত্র ও ব্রেক্সোগ্য মন্ত্র যথাক্রেমে

[ প্রজাপতিতকু মন্ত্র ] "অয়াদা চায়পত্নী চ ভদ্রা চ কল্যাণী চ অনিলয়া চাপভয়া চ অনাপ্তা চানাপা চ অনাধ্যা চাপ্রতিধ্যা

চিত্তিরপারাঃ বৃত্তেরাধারভূতং বন্ধাংকরণং তৎ চিত্তন্। বাগ্বাগিন্দ্রন্। আ সমস্দ্ধীতং মনদা ধ্যাতং ব্যস্ত তদ্ আধীত্র্। কেতৃজ্ঞানিমাজন্। মনসা বিশোগৰ নিশ্চিতং ব্যস্ত তদ্ বিজ্ঞাতন্। আৰু অধার প্রাথিত্র । সাম সদ্ গীরমানন্। বাচন্দ্রি চুচন্দ্রি:। মনঃ অধ্যক্ষণশ্ বদপোক্ষেবান্তঃকরণং চিত্তান্দ্রেন মনঃশক্ষেন ভাতিনীয়তে তথাপি গ্রন্থাবিশেরো দুইবাং। চিত্তি-কেড্রানি বৃত্তিজনকাভাকারেণ চিত্তম্। বৃত্তিরহিত-স্কর্পংব্রানাকারেণ মনঃ।

উক্ত দশ**্ট পদের প্রত্যেক পদ পাঠের পর অধ্বর্**। প্রতিগর উচ্চারণ করেন। এই দশ <sup>পদ</sup> একজ বোগে চতুর্হোড় মন্ত্র।

চ অপূর্বনা চাল্রাত্ব্যা চ" একলে অমাদা ও অমপত্নী [ প্রজা-পতির এই ছুই নূর্ত্তি মধ্যে ] অমাদা মূর্ত্তি অগ্নি এবং অমপত্নী মূর্ত্তি আদিত্য; তক্রপ ভদ্রা নূর্ত্তি সোম ও কল্যানা মূর্ত্তি পশুগণ; অনিলয়া মূর্ত্তি বায়ু, কেননা এই বায়ু কখনও গতিহান হন না, আর অপভয়া মূর্ত্তি মৃত্যু, কেননা আর সকলেই মৃত্যু হইতে ভয় পার; অপিচ অনাপ্তা (অপ্রাপ্তা) মূর্ত্তি পৃথিবা ও অনাপ্যা (অপ্রাপ্যা) মূর্ত্তি ক্যা; অনাধ্যা। মূর্ত্তি অগ্নি ও অপ্রতিধ্যা মূর্ত্তি আদিত্য; অপূর্বনা (সকলের অত্যে স্থিত) মূর্ত্তি মন ও অল্রাত্ব্যা (অপরাজেয়) মূর্ত্তি সংবংসর।

এই দ্বাদশটিই প্রজাপতির তকু (মূর্ত্তি); এই দ্বাদশ তকুতে প্রজাপতি সম্পূর্ণ হন; এই মন্ত্র পাঠে দশমাহ সম্পূর্ণতাপ্রাপ্ত প্রজাপতিকে লাভ করে।

অনন্তর ব্রক্ষোভ মন্ত্র বলিবে। ° কেহ বলিবেন "অগ্নিগৃহিপতিঃ"—আগ্নই গৃহপতি; অন্তে বলিবেন "দোহস্ত লোকস্ত গৃহপতিঃ"—না, অগ্নি কেবল এই ভূলোকেরই গৃহপতি; কেহ বলিবেন "বায়ু গৃহপতিঃ"—বায়ুই গৃহপতি; অন্তে বলিবেন "দোহস্তরি ফলোকস্ত গৃহপতিঃ"—বায়ু কেবল অন্তরিক্ষ-লোকের গৃহপতি; তথন সকলে বলিবেন, "অসো বৈ গৃহপতি-র্ঘোহসো তপতি"—ঐ যিনি তাপ দেন, সেই [ আদিত্যই ] গৃহপতি। ঋতুসকল গৃহস্বরূপ ও উনিই তাহার পতি। যে

<sup>(</sup> ০ ) অন্নাদ্যা ও অনপঞ্চী এভৃতি প্রজাণতির দাদশ মূর্ত্তির স্বরূপ কথিত হইতেছে।

<sup>(</sup> a ) ব্রহ্মণগণের কথাচছলে বে মন্ত্র কৃথিত হয়, তাহা ব্রহ্মোণ্য মন্ত্র। ব্রহ্মণানামুদ্য সংখ্যনে ব্রহ্মোণ্যম্ ।

দেব সেই ঋতুসকলের পতি, তাঁহাকে গৃহপতি জানিয়া যে গৃহপতি হয়, সেই গৃহপতিই সমৃদ্ধি লাভ করে, ও সেই যজনানেরাও সমৃদ্ধি লাভ করে। ঋতুসকলের পতি ঐ দেবতাকে পাপহীন জানিয়া যে গৃহপতি হয়, সেই গৃহপতি ষয়ং পাপহীন হয়, সেই যজনানেরাও পাপহীন হয়। [শেষে বলিবেন] "অধ্বর্ষেণা অরাৎস্ম"—অহে অধ্বর্ষ্যু, আমরাও সমৃদ্ধ হইব।

# পঞ্চবিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### <u>অগ্নিহোত্র</u>

ষাদশাত যাগের বিবরণ সমাপ্ত ত্তল। এইবার অগ্নিহোত্রের বিবরণ দেওয়া হইবে। অগ্নিহোত্র যাগে কেবল একজন ঋত্বিক্ আবশ্যক হয়; তিনি অধ্বর্ণ। তিনি সজমান কর্ত্বক প্রেষিত হইয়া গার্হপত্য অগ্নি হইতে জলম্ব অগ্নি উদ্ত্ করিয়া আহ্বনীয়ে স্থাপিত করেন। সামংকালেও প্রাতঃকালে এই অমুঞ্চানে অগ্নিহোত্রের আরম্ভ হয়। যথা—

যজমান অপরাত্নে [ অধ্বর্তকে ] বলিবেন, [ গার্হপত্য হইতে ] আহবনীয় অগ্নি উদ্ধৃত করুন। যজ্মান সমস্ত দিন যে সংক্রম করিয়াছেন, এতদ্বারা তৎসমস্তই উদ্ধৃত করিয়া নির্ভয় আহবনীয়ে স্থাপন করা হয়। যজমান প্রাতঃকালে [ অধ্বয়্তিক ] বলিবেন, আহবনীয় অগ্নি উদ্ধৃত করুন। তিনি সমস্ত রাত্রিতে যে সংকর্ম করিয়াছেন, এতদ্বারা তৎসমস্তই উদ্ধৃত করিয়া নির্ভয় আহবনীয়ে স্থাপন করা হয়। আহবনীয় যজ্ঞস্বরূপ; আহ্বনীয় স্বর্গস্বরূপ; যে ইহা জানে, সে স্বর্গ-লোককে যজ্ঞসরপ স্বর্গলোকে স্থাপন করে। যে যুজ্মান অগ্নিহোত্তে ব্যবহার্য্য হোমদ্রব্যকে বিশ্বদেবদৈবত, বোড়শ-কলাট্রত ও পশুগলে প্রতিষ্ঠিত বলিলা জানে, সে বিশ্বদেব-দৈবত, যোড়শকলান্বিত ও পশুগণে প্রতিষ্ঠিত অগ্নিহোত্র যজ্ঞারা সমূদ্ধ হয়। ঐ হোমদ্রব্য ( ফীর ) যতফণ গাভীর শরীরে থাকে, তথন উহার দেবতা রুদ্র ; যখন বংসের স্পর্শে আইদে, তথন উহার দেবতা বস্তু; মুখন উহা দোহন করা যায়, তখন দেবতা অধিষয়; দোহনাত্তে দেবতা সোম; অগ্নিতে পাকের সময় দেবতা বরুণ; পাত্রমধ্যে তাপে ফাত হইয়া উঠিবার সময় দেবতা পুদা; পাত্র হইতে উথলিয়া পড়িবার সময় দেবত। মরুদাণ ; বুৰুদযুক্ত অবস্থায় দেবতা বিশ্বদেবগণ ; শর গড়িলে দেবতা মিত্র; অগ্নি হইতে নামাইয়া রাখিলে দেবতা সাবাপৃথিবী; হোমের জন্ম গ্রহণের উপক্রম করিলে দেবতা সবিতা; গ্রহণ করিয়া লইয়া যাইবার সময় দেবতা বিষ্ণু; বেদিতে রাগিলে দেবতা সুহস্পতি; প্রথম আহুতিকালে দেবতা অগ্নি, শেনাহতিকালে দেবতা প্রদাপতি; আহুতির পর দেবতা ইন্দ্র। এইরূপে অগ্নিহোত্রের হোমদ্রব্য বিশ্বদেবদৈবত, [ উল্লিখিতরূপ ] ঝেড়শ-অবস্থাযুক্ত এবং পশুগণে প্রতিষ্ঠিত হয়। যে ইহা জানে, দে বিশ্বদোনদৈবত, ষোড়শকলান্বিত ও পশুগণে প্রতিষ্ঠিত অগ্নিহোত্র যজ্জদারা সমৃদ্ধ হয়।

### দ্বিতীয় থণ্ড

#### অগ্নিহোত্র

অগ্নিহোতা যজে বৈকলা ঘটিলে ভাহার প্রায় িচত্ত ব্যবস্থা মথা—"ষস্থাগ্রি-হোকী·····জুহোতি"

বে যজমানের অগ্নিহোত্রী গাড়ী বংসসংযোগনা পর বেহিন-কালে বসিয়া পড়ে, সেথানে কি প্রায়শ্চিত হইবে ?

সেই গাভীকে লক্ষ্য করিয়া এই মন্ত্র পাঠ করিবে "যম্মান্টায়া নিষীদিদ ততো নো অভয়ং ক্বি । পশূমঃ সর্বান্ গোপায় নমো রুদ্রায় মীচুষে"—য়াহার ভয়ে তুমি বিদয়াছ, তাহা হইতে আমাদের অভয় সম্পাদন কর; আমাদের সকল পশুকে রক্ষা কর; সেচনসমর্থ রুদ্রকে প্রণাম । তৎপরে এই মন্ত্রে গাভাকে উঠাইবে—"উদস্থাদ্ দেব্যদিতিরায়্র্যজ্ঞপতাবাধাৎ । ইন্দ্রায় কৃণুতা ভাগং মিত্রায় বরুগায় চ"—দেবা অদিতি উঠিয়াছেন, উঠিয়া যজ্ঞপতিতে (য়য়য়ানে) আয়ু স্থাপন করিয়াছেন; ইন্দ্রকে, মিত্রকে ও বরুণকে আপনার ভাগ দিয়াছেন। তৎপরে তাহার বাঁটে জল দিয়া ও মুখে জল দিয়া সেই গাভী ব্রাহ্মণকে দান করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শিচত।

যাহার ছান্নিহোত্রী গাভী বৎসসংযোগের পর দোহনকালে হম্বারব করে, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত? ঐ গাভী যজমানকে আপনার ফুধা জানাইবার জন্মই ঐরপ রব করে; অতএব [অমঙ্গলের] শান্তির জন্ম তাহাকে এই মস্ত্রে অম (ভূণাদি) খাওয়াইবে; কেননা অন্নই শান্তিহেতু। [ মন্ত্র ] "সূয়বসাদ্তগবতী হি ভূয়াঃ"—ভগবতী, ভূমি স্থন্দরভূণভোজিনী হও। এস্থলে ইহাই প্রায়শ্চিত্ত।

যাহার অগ্নিহোত্রী গাভী বৎসদংযোগের পর দোহনকালে বিচলিত হয় [ও ফার ফেলিয়া দেয়], সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত? ভূমিতে যে ক্লীর ফেলিয়া দিবে, তাহা স্পর্শ করিয়া এই মন্ত্র জপ করিবে—"যদন্ত তুরাং পৃথিবীমস্থ যদোষণীরত্যস্পদ্ যদাপঃ। পয়ো গৃহেষু পয়ো অল্পায়াং পয়ো বংসেরু পয়ো অস্তু তন্ময়া"—যে হুগ্ধ পৃথিবীতে পতিত হইয়াছে, যাহা ওয়ধির উপর (ঘাদের উপর) পড়িয়াছে, যাহা জনে পড়িয়াছে, সেই সমুদয় তুগ্ধ আমাদের গৃহে, আমাদের গাভীতে, আমাদের বংসে ও আমাদের শরীরে (উদরে) স্থানলাভ করুক। ধে তুগ্ধ অবশিষ্ট থাকিবে, তাহা যদি হোমের পক্তে পর্যাপ্ত হয়, তবে [প্রায়শ্চিতের পর ] তদ্বারাই হোম করিবে। কিন্তু যদি সমস্ত তুগ্ধই ভূপতিত হয়, তাহা হইলে অন্য গাভী আনিয়া তাহাকে দোহন করিয়া তদ্ধারা হোম করিবে। [ যদি অন্ত গাভী না পাওয়া যায় ] তাহা হইলে অন্য দ্ৰো, অন্ততঃ শ্ৰদ্ধা দ্বারাও, হোম করিবে। যে ইহা জানিয়া অগ্নিহোত্র হোম করে, তাহার দকল দ্রব্যই যজ্ঞযোগ্য হইয়াছে, দকল দ্রবাই হোমার্থ গৃহীত হইয়াছে।

<sup>(</sup>১) হন্ধ না পাইলে দধি বা যবাগু প্রভৃতি হোমদ্রবো হোম করিবে। তাহাও না পাইলে
"অহং শ্রদ্ধাং জুহোমি" এই সকল বারা শ্রদ্ধা হোম করিবে। অগ্নিহোত্র কিছুতেই পরিত্যাপ
করিবেন।

## তৃতীয় খণ্ড **স**গ্নিহোত্র

শ্রন্ধাহোমের কথা বলা হইল। শ্রন্ধাহোমে কোন পার্থিবদ্রত্য হ্রারূপে দেওয়া হয় না; ইহার দক্ষিণাস্থরূপ গ্রন্থিত গ্রনা। এই ভাবনাহোমের স্থলে বলা হইতেছে যথা—"অসৌ বা অস্তু … গ্রন্থায়ং ভুক্তি"

ভাবনা-হোম বিষয়ে বিজ্ঞানের পক্তে ঐ আদিত্য যুপস্বরূপ, পৃথিবী বেদিস্বরূপ, ওর্গ্রসকল বহিঃস্বরূপ, বনস্পতি সকল ইগ্রাসরপ, জল প্রোক্রণীস্বরূপ ও দিক্সমূহ পরিধিস্বরূপ হইয়া থাকে। যে ইহা জানিয়া অগ্নিয়েত্র হোস করে. তাহার সম্পর্কযুক্ত যাহা হিছু ইহুলোকে নফ্ট হয়, যে কেহ মরিয়া যায়, যাহা কিছু অপগত হয়, সে সমস্তই বজে প্রদত্ত বস্তুর ন্যায় এ স্বর্গলোকে তাহার নিকট ফিরিয়া আমে। এ শ্রদ্ধাহোমকারী কথনও দেবগণকে, কথনও মনুষ্যকে, এমন কি জগতে যাহা কিছু আছে, তৎ দমস্তই দক্ষিণাদ্দরেপে কল্পনা করেন। সায়ংকালে আত্তির সময় (ঋত্রিক-রূপে ক্য়িত) দেবগণের হস্তে মনুষ্যগণকে ও এমন কি জগতে যাহা কিছু আছে, তৎসমস্তই, দক্ষিণাস্বরূপে অর্পণ করা হয়। দেবগণে দ্ফিণাস্থরতে সমর্পিত হইলে মনুষ্যগণ [রাত্রিকালে ] গৃহবৃদ্ধি-শূন্য হইয়া শন্যায় লীন হইয়া পড়ে। প্রাতঃকালে আহুতির मगरा भिविक-सार्थ किल्रा । मनुगागर्गत इस्ट एननगगरक ख এনন কি জগতে বাহা কিছু আছে তৎ সমস্তই, দক্ষিণা-স্বরূপে দেওয়। হয়। তথন (দিবাভাগে) দেবগণ [মনুষ্যের অধীন হইয়া] আমি [ঐ ব্যক্তির] এই কার্য্য করিব, আমি [ঐ ব্যক্তির নিকট] ঐ স্থানে যাইব, এইরূপ বলিতে বলিতে [মনুম্যের] অভিপ্রায় বুঝিয়া কার্য্য করিবার চেফা করেন।' যে ইহা জানিয়া অগ্রিহোত্র হোম করে, সে, সর্বস্ব [দক্ষিণাস্বরূপে] দান করিলে যে যে লোক অর্জ্জন করা যায়, সেই সমস্ত লোকই অর্জ্জন করিয়া থাকে।

তংপরে ছাইনেরপ্রশাস বথা—"অগ্নয়ে বা এবঃ ...... অগ্নিহোরং ছ্লোতি"
সায়ংকালে অগ্নিতে যে আহুতি দেওয়া যায়, তাহা
[গবাসয়ন যাগের আরস্কে প্রযুক্ত ] আশ্বিনশস্ত্রের তুল্য।
এম্বলে [অগ্নুদ্ধরণ মন্ত্রের অন্তর্গত ] বাক্ শব্দই প্রতিগরের
কার্য্য করে। যে ইহা জানিয়া অগ্নিহোত্র হোম করে, অগ্নির
সাহাগ্যে তাহার [গবাময়নের আরস্কে] রাত্রিতে বিহিত
অাধিনশস্ত্র পাঠের ফল হয়।

প্রতিঃকালে আদিত্যকে যে আহুতি দেওয়া যায়, তাহা
[গনাসয়নের শেষভাগে প্রযুক্ত] সহাত্রতের তুল্য হয়।
এন্থনে । অগ্নিহোত্রভক্ষণ মন্ত্রের অন্তর্গত ) অন্ধ শব্দে [অন্ধর্মপ]
প্রাণই প্রতিগরের কার্য্য করে। যে ইহা জানিয়া অগ্নিহোত্র
হোস করে, আদিত্যের সাহায্যে তাহার মহাত্রত দিবসের
[নিক্ষেবল্য] শস্ত্র পাঠের ফল হয়।

<sup>(</sup>১) সায়ংহোমে দেবগণ কজিক্, মকুষা ও অন্ত যাবতীয় জাগতিক পদার্থ দক্ষিণা। দক্ষিণারূপে দেবগণের হত্তে সমর্পিত হহতে সমুষা রাত্রিকালে ঘুমাইরা পড়েও সম্পূর্ণভাবে দেবগণের
অধীন হয়। প্রাতর্হোমে মনুষাগণই ঋজিক্, দেবগণ ও জাগতিক পদার্থ উহিদের নিকট প্রদত্ত
দিক্ষিণা। দিনের বেলায় দেবতারা মনুষার অধীন হইরা তাঁহাদের হিতসাধনার্থ নিমুক্ত থাকেন।

<sup>(</sup> २ ) পল্লং প্রো রেভোহস্মাস্থ এই মল্লে অগ্নিহোত্রের হবা ভক্ষণ করিতে হয়।

এই অগ্নিহোত্রে সংবৎসর মধ্যে সায়ংকালীন আহতি-সংখ্যা সাতশত বিশ; সংবৎসরমধ্যে প্রাতঃকালীন আহতি-সংখ্যাও সাতশত বিশ; এইরূপে আহতিসংখ্যা [ গবাময়ন যাগে ] অগ্নির যজুর্মন্ত্রপূত ইফ্টকসংখ্যার সমান। সে কিলা জানিয়া অগ্নিহোত্র হোম করে, তাহার সংবৎসরমধ্যে [ গবাময়ন সত্তের ] চিতা অগ্নিদারা যাগ করার ফল হয়।

# চতুৰ্থ খণ্ড

## অগ্নিহোত্র

তৎপর অগ্নিচোত্রের সময় সম্বন্ধে কথা—"রুষশুল্লো হ · · · · চোতবাম্"

জাতৃকর্ণ্য (জতুকর্ণের পৌত্র) বাতাবত (বতাবতের পুত্র) ব্যস্তম 'ঋষি [অগ্নিহোত্রীদিগকে সম্বোধন করিয়া] বলিয়া-ছিলেন, পূর্বের অগ্নিহোত্র হুইদিনে আহুত হইত, এখন কিন্ত একদিনেই হুইতেছে, ইহা দেবগণকে আমি বলিয়া দিব। '

গন্ধবিকর্ত্ব গৃহীতা কুমারী (কোন ঋষিকতা) এইরূপ বলিয়াছিলেন, পূর্বের অগ্নিহোত্র ছুইদিনে আহত হইত, এখন কিন্তু একদিনেই হইতেছে, ইহা আমি পিতৃগণকে বলিয়া দিব।

<sup>ে</sup> ৩) গ্রাময়ন যাগারস্তে অভিরাত্তে উত্তর বেদি নির্মাণ করিতে হয়। উহাতে ১৪৪-খানি ইষ্টুক আবশুক : প্রত্যেক ইষ্টুকের স্থাপনায় পৃথক্ যজুর্মন্ত্র পঠিত হয়। এই বেদিতে স্থাপিত অগ্নির নাম—চিত্য অগ্নি।

<sup>(</sup>১) ব্যের ভার বলপালী (সারণ)

<sup>(</sup>২) প্রাচীন ঝ্রিরা হুই দিনে হোম করিজেন। আধুনিক ক্ষিরা একদিনে ক্রিডেছেন। ইহা অসুচিত। (সায়ণ)

[ সূর্যা ] অন্তগত হইলে সায়ং হোম করিলে ও অনুদিত থাকিতে প্রাতঃকালে হোম করিলে একদিনে অগ্নিহোত্রের হোম হয়; আর অন্তগমনের পর সায়ংকালে ও উদয়ের পর প্রাতঃকালে হোম করিলে তুইদিনে হোম হয়।

এইজন্ম উদয়ের পরই হোম কর্ত্তব্য।

যে অনুদয়ে হোম করে, সে চব্বিশ বৎসরে গায়ত্রী লোক প্রাপ্ত হয়; আর যে উদয়ে হোম করে, সে বার বৎসরে প্রাপ্ত হয়। সে ব্যক্তি ছুই বৎসর অনুদয়ে হোম করিলে এক বৎসরে কৃত উদয়ে হোমের ফল হয়। যে ইহা জানিয়া উদয়ে হোম করে, সে সংবৎসরেই সংবৎসরের ফল পায়। এইজন্য উদয়ের পরই হোম কর্ত্তব্য।

যে অস্তগমনের পর সায়ংহোম করে ও উদয়ের পর প্রাতর্হোম করে, সে দিন ও রাত্রি উভয়ের তেজেই হোম করিয়া থাকে; কেননা রাত্রি অগ্নির তেজেই তেজস্বতী, আর দিন আদিত্যের তেজেই তেজস্বী। যে ইহা জানিয়া উদয়ের গার হোম করে, তাহার দিন রাত্রি উভয়ের তেজেই হোম করা হয়। সেইজন্য উদয়ের পরই হোম কর্ত্রবা।

## পঞ্চম থণ্ড অগ্নিহোত্র

শন্তিয়ের সহক্ষে স্থারও কলা—"এতে হ বৈ……হোতব্যম্" এই যে দিন ও রাত্তি, উহা [রথরূপী] সংবৎসরের

<sup>(</sup> ७ ) भाराजीत जम्मत्रमः शा हिस्तन ।

ছুইখানি চাকা। এ ছুয়ের সাহায্যেই সংবৎসর পাওয়া যায়।
এক চাকায় চলিলে যেরূপ হয়, যে অনুদয়ে হোন করে,
সে যেন সেইরূপ। আর ছুই চাকায় চলিলে যেমন জ্রুতবেগে
পথ অতিক্রম করা চলে, যে উদয়ের পর হোম করে, সে
সেইরূপ। এই বিষয় লক্ষ্য করিয়া এই যজ্ঞগাথা গীত
ছুইয়া থাকেঃ—

"যাহা ভূত ও যাহা ভবিষ্যৎ, সে সমস্তই রহৎ ও রণ তর এই [পৃষ্ঠস্তোত্রনিপ্পাদক] সামদ্বয়ে যুক্ত হইয়া চলিতেছে। ধীর ব্যক্তি অগ্নির আধান করিয়া তত্ত্ত্য দ্বারা যাগ করিবেন; দিবাভাগে একের (সূর্য্যের) হোম করিবেন, রাত্রিতে অত্যের (অগ্নির) হোম করিবেন।"

রাত্রির সহিত রথন্তরের সম্বন্ধ ও দিনের সহিত র্হতের সম্বন্ধ; অগ্নিই রথন্তর ও আদিত্যই রহৎ। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, ঐ ছই দেবতা তাহাকে অগ্নের (আদিত্যের) স্থান স্বর্গলোক প্রাপ্ত করান। সেইজন্ম উদয়ের পরই হোম করিবে।

এই বিষয়ে [আর একটি] যজ্ঞগাথা গীত হইয়া থাকে:—
"দ্বিতীয় অশ্ব যোজনা না করিয়া যে ব্যক্তি একটিমাত্র
অশ্ব দ্বারা [ রথ চালাইয়া ] যায়, যেসকল ব্যক্তি উদয়ের
পূর্বেব হোম করে, তাহারাও সেইরূপ চলিয়া থাকে।"

এ জগতে যাহা কিছু আছে, তৎ সমস্তই ঐ [ আদিত্য ]

<sup>(</sup>১) যজগাথা যজ প্রতিপাদিকা গাথা। স্ভাষিত্তেন সবৈর্গীয়মানা গাথা। (সারণ) (২) সমস্য জগৎই (ভূত ও ভবিবাৎ) বৃহৎ ও রুধন্তবের রোগে চলিতেছে।

দেবতার পশ্চাৎ গমন করে; এই জন্ম জগতে যাহা কিছু আছে, তৎ সমস্তই এই দেবতার অমুচর; ঐ দেবতাও এইরপে বহু-অমুচর-যুক্ত। যে ইহা জানে, সে অমুচর লাভ করে ও তাহার বহু অমুচর হয়।

ঐ আদিত্য একমাত্র অতিথির স্থায় হোমকর্ত্তার গৃহে উপস্থিত হইরা । বাস করেন। এ বিষয়ে একটি গাথা আছেঃ—

"যে চোর হইয়া পদ্মের মূল অপহরণ করিয়াছে, সে
নিষ্পাপ ব্যক্তির প্রতি পাপাপবাদের ফল ভোগ করুক, সে
পাপীর পাপের ফল ভোগ করুক, সে নায়ংকালে সমাগত
একমাত্র অতিথিকে [গৃহ হইতে] বাহির করার ফল
ভোগ করুক" ।

ঐ [ গাথায় উক্ত ] একমাত্র অতিথি ঐ আদিত্য । তিনিই হোমকারার নিকটে আদিয়া বাস করেন। যে ব্যক্তি আমি-হোত্রে সমর্থ হইয়াও অমিহোত্র হোম না করে, সে সেই [ আতথিরূপী ] দেবতাকে বাহির করিয়া দেয়। যে আমিহোত্রে সমর্থ হইয়াও অমিহোত্র হোম না করে, ঐ দেবতা তাহাকে এই লোক ও ঐ [ স্বর্গ ] লোক, উভয় লোক হইতেই বাহির করিয়া দেন। অতএব যে অমিহোত্রে সমর্থ, সে যেন হোম

<sup>(</sup>৩) এই বিষয়ে এই মর্মে শ্রুতি থাড়ে। স্থা সকলের প্রাণ গ্রহণ করিয়া অন্ত ধান ও সকলের প্রাণ গ্রহণ করিয়া উপিত হন।

<sup>(</sup> ৪ ) কোন খাজি, পালের মূল (বিস ) চুর করিয়াছে, এই অপবাদগ্রস্ত হইয়া সপ্তবিদের শক্ষণে আহাদোৰ কালনার্থ ঐ গাণাখার। শপ্প করিয়াছিল। সেই গাখা এছলে উদ্ধৃত হইছে। ( সার্থ ) এছলে উহার ধৌজিক চা পরে দেখান হইতেছে।

করে। সেইজন্ম লোকে বলে যে, সায়ংকালে সমাগত অতিথিকে বাহির করিয়া দিবে না।

এইরপ শুনা যায়, যে জনশ্রুতের পুত্র নগরবাসী ঋষি এই তত্ত্ব জানিয়া উদয়ের পর হোমকারী মনুতন্ত্বর পোত্র একাদশাক্রের পুত্রকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছিলেন, ইনি সেই তত্ত্ব জানিয়া হোম করেন, কি না জানিয়া হোম করেন, তাহা ইহার প্রজা (বংশর্দ্ধি) দেখিয়া স্থির করিব। সেই একাদশাক্ষের পুত্রের [বহু জনাকীর্ণ ] রাষ্ট্রের মত বহু সন্তান হইয়াছিল। যে ঐ তত্ত্ব জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহার রাষ্ট্রের মতই বহু সন্তান জন্মে। এই হেতু উদয়ের পরই হোম করিবে।

# ষষ্ঠ খণ্ড অগ্নিহোত্র

অগ্নিহোত্র সম্বন্ধে অন্যান্ত কথা—"উপ্তন্নু……এযামিতি"

আদিত্য উদয়ের পরই [হব্যার্গী হইয়া] আহবনীয়ে আপন রশ্মি যোজনা করেন। যে অনুদয়ে হোম করে, দে যেন [ভূমিষ্ঠ হইবার পূর্কেই] অজাত বালককে বা বৎসকে স্তন দিয়া থাকে। যে উদয়ে হোম করে, সে যেন জাত বালককে বা বৎসকে স্তন দেয়। যে ব্যক্তি [উদিত] সূর্য্যকে হব্যদান করে, ভক্ষণীয় অন্ধ উভয় লোকেই, ইহলোক ও স্থালোক উভয় লোকেই, তাহার নিকট উপস্থিত হয়।

যে ব্যক্তি অনুদরে হোম করে, সে যেন মনুষ্যকে বা হস্তীকে হস্ত প্রদারণের পূর্ব্বেই [ খাগ্য ] দান করিতে যায়। আর যে উদয়ে হোম করে, সে যেন মনুষ্যকে বা হস্তীকে হস্তপ্রসারণের পর [ খাগ্য ] দান করে। যে ইহা জানিয়া উদরের পর হোম করে, তাহাকে [ আদিত্য ] ঐ [ হব্যগ্রহণার্থ প্রসারিত ] হস্তদারা উর্দ্ধে তুলিয়া স্বর্গলোকে স্থাপন করেন। এই হেতু উদয়ের পরই হোম করিবে।

আদিত্য উদয়ের পরই সকল ভূতকে প্রণয়ন করেন (সকলকে চেফীযুক্ত করেন); এইজন্ম ইঁহার নাম প্রাণ। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহার সমস্ত দ্রব্য প্রাণেই মাহুত হয়। অতএব উদয়ের পরই হোম করিবে।

যে ব্যক্তি সূর্য্য অস্তগমন করিলে সায়ংহোম করে, ও উদিত হইলে প্রাতর্হোম করে, সে সত্য মন্ত্র উচ্চারণ করিয়া সত্যেই হোম করে। "ভূভূবঃ স্বরোম্ অগ্লির্জ্যোতির্জ্যোতিরগ্লিঃ" বলিয়া সায়ংকালে এবং "ভূভূবঃ স্বরোম্ সূর্য্যো জ্যোতি-র্জ্যোতিঃ সূর্য্যঃ" এই বলিয়া প্রাতঃকালে হোম করা হয়। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহার সত্যমন্ত্র উচ্চারণ হয় ও সত্যে হোম হয়। অতএব উদয়ের পরই হোম করিবে।

এই উপলক্ষে এই যজ্ঞগাথা গীত হয়:—"যাহারা উদয়ের পূর্বে অগ্নিহোত্র হোম করে, তাহারা দিবাভাগে কীর্ত্তনীয় [সূর্ব্যের] রাত্রিতে কীর্ত্তন করিয়া প্রতিদিন প্রাতঃকালে অসত্য কহিয়া থাকে। কেননা, সূর্য্য জ্যোতিঃস্বরূপ; কিন্তু সে সময়ে (উদয়ের পূর্বের) সূর্য্যের সেই জ্যোতি থাকে না।

#### সপ্তম খণ্ড

#### প্রায়শ্চিত্ত

ব্যাহতি ধারা প্রায়শ্চিত্ত সম্পাদন যথা—" প্রজাপতিরকাময়ত • • • কর্ত্তবা।" প্রজাপতি কামনা করিলেন, আমি বহু হইয়া জ্নাব। তিনি তপস্থা করিলেন। তিনি তপস্থা করিয়া পৃথিবী, অন্তরিক ও ছ্যালোক, এই লোকসকল সৃষ্টি করিলেন; তৎপরে সেই লোকসকলের পর্য্যালোচন। করিলেন। ভাঁহার পর্য্যালোচনায় সেই লোকসকল হইতে তিনটি জেলতি জন্মিল; পৃথিবী হইতে অগ্নি, অন্তরিক হইতে বায়ু, ও ত্যুলোক হইতে আদিত্য জন্মিল। তথন তিনি সেই তিন জ্যোতির পর্যালোচনা করিলেন। তাঁহার পর্য্যালোচনায় তিন বেদ জন্মিল; অগ্নি হইতে ঋথেদ, বায়ু হইতে যজুর্বেদ, ও আদিতা হইতে সামবেদ জন্মিল। তথন তিনি সেই বেদের পর্যালোচনা করিলেন। তাঁহার পর্যালোচনায় দেই কে হইতে তিন শুক্র (জ্যোতিঃপদার্থ) জন্মিল; ঋথেদ হইতে ভূঃ, যজুর্নেদ হইতে ভুবঃ, সামবেদ হইতে স্বঃ জন্মিল। তথন তিনি সেই শুক্রের প্র্যালোচন। করিলেন। তাঁহার প্র্যালোচনায় তাহা হইতে তিন বর্ণ জন্মিল: — আকার, উকার ও মকার। তিনি সেই তিন বর্ণকে একত্র যোগ করিলেন; তাহাতে তাহা ওঁ হইল। এইজন্ম ও বলিয়াই প্রাণব করে: ঐ ম্বর্গলোকও ও-স্বরূপ; ঐ যে আদত্য কাপ দেন, তিনিও ওঁ-স্বরূপ।

সেই প্রজাপতি যজ্ঞ বিস্তার করিলেন, যজ্ঞের আযোজন

করিলেন ও তদ্ধারা যাগ করিলেন। ঋক্ষারা হোতার কর্মা করিলেন, যজ্ঃদ্বারা অধ্বযুরি কর্মা করিলেন, সামদ্বারা উদ্গীথ (উদ্গাতার কর্মা) করিলেন; এবং ত্রয়ীবিছার মধ্যে যাহা শুক্র (সারভূত), তদ্বারা রক্ষার কর্মা করিলেন। সেই প্রজাপতি দেবগণকে যজ্ঞ দান করিলেন। দেবগণ যজ্ঞ বিস্তার করিলেন, যজ্ঞের আয়োজন করিলেন, তদ্বারা যাগ করিলেন; তাহারা ঋক্ষারা হোতার কর্মা, যজ্ঃদ্বারা অধ্বযুরে কর্মা, সামদ্বারা উদ্গাথ করিলেন, এবং ত্রয়ীবিছার যাহা শুক্র, তদ্বারা রক্ষার কর্মা করিলেন।

সেই দেবগণ প্রজাপতিকে বলিলেন, যদি আসাদের যজে 
থাক্ বা যজুং বা সাম মন্ত্র হইতে কোন আর্ত্তি (প্রমাদ)
ঘটে, অথবা আসাদের অজ্ঞাত কোন মন্ত্র হইতে আর্ত্তি
ঘটে, অথবা যদি সকলপ্রকার মন্ত্র হইতেই আর্ত্তি ঘটে, তাহা
হইলে কি প্রায়শ্চিত্ত হইবে ? সেই প্রজাপতি দেবগণকে
বলিলেন, যদি তোমাদের যজে ঋক্ হইতে আর্ত্তি ঘটে, তবে
ভূঃ এই মন্ত্রে গার্হপত্যে হোম করিবে; যদি যজুং হইতে
আর্ত্তি ঘটে, তবে আগ্রাপ্রীয়ের ভূবং মন্ত্রে হোম করিবে, অথবা
হবির্যজ্ঞস্থলে [আগ্রাপ্রীয়ের অভাবে ] দক্ষিণাগ্রিতে ভূবং মন্ত্রে
হোস করিবে'; যদি সাম হইতে আর্ত্তি ঘটে, তবে আহবনীয়ে
স্বঃ মন্ত্রে হোম কারবে। যদি [আর্ত্তির কারণ] অজ্ঞাত হয়
বা সকল মন্ত্র হইতে আর্ত্তি ঘটে, তাহা হইলে ভূর্ভুবঃ মন্তর্র
উচ্চারণ করিয়া আহবনীয়ে হোম করিবে।

<sup>( &</sup>gt; ) হবিগতে আগ্নীপ্রায় থাকে না। অগ্নাধের, অগ্নিছোত্র, দর্শপূর্ণমাস, চাডুর্মান্ত, দাক্ষারণ, কোওপায়িনামনন, সৌত্রামন্ধ এই কয়টি ছবিবজ্ঞ।

এই যে [তিনটি ] ব্যাহ্নতি, ইহারাই বেদের আন্তরিক সংযোগদাধনের উপায়। যেমন একদ্রব্য দ্বারা অন্যদ্রব্য সংযুক্ত করা যায়, যেমন [হস্তপদাদির ] এক পর্বদ্রারা অন্যপর্বর যুক্ত থাকে, শ্লোগ্লাদারা [দেহের অন্য ধাতু ] যুক্ত হয়, চর্মাদারা চর্মাজদ্রব্য যুক্ত হয় অথবা ভগ্ন দ্রব্য যুক্ত হয়, দেইরূপ এই ব্যাহ্নতিত্রয় যজ্ঞের ভগ্ন অঙ্গ যুক্ত করিয়া প্রায়শ্চিত্ত দাধন করে; অত এব ইহাকেই যজ্ঞে প্রায়শ্চিত্ত করিবে।

# অন্টম খণ্ড ব্ৰহ্মার কর্ত্তব্য

মহাবদেরা ( ব্রহ্মবাদীরা ) প্রশ্ন করেন, ঋক্দারা হোতার, যজুংদারা অধ্বর্যুর এবং দামদারা উল্গাথ কর্মা নিষ্পন্ন হয়; ত্রয়ী বিস্তা ইহাতেই দমাপ্ত হইল; তবে কিদের দারা ব্রহ্মার কর্মা নিষ্পন্ন হইবে! [উত্তর] ত্রয়ী বিদ্যা দারাই হইবে, এই উত্তর দিবে।

এই যিনি সঞ্চরিত হন, যজ্ঞ সেই বায়ুস্বরূপ; বাক্য ও মন সেই যজ্ঞের সঞ্চরণ পথ; কেন না বাক্যদ্বারা ও মনদ্বারা লোকে যজ্ঞে প্রবৃত্ত হয়। এই [ভূমি] বাক্যস্বরূপ; এ ফির্নি মনঃস্বরূপ; এই হেতু বাক্যরূপ ত্রেমীবিদ্যা দ্বারা যজ্ঞের এক পক্ষ (ভাগ) সংস্কৃত (স্থুসম্পাদিত) হয়; এবং ব্রহ্মা মনদ্বারা (অন্য পক্ষ) সংস্কৃত করেন।

কোন কোন ব্রহ্মা [ অধ্বয়ু কৈর্ত্তক ] প্রাতরকুবাক পাঠে অনুজ্ঞার পর স্তোগভাগ নামক মন্ত্র জপ করিয়া কথা কহিতে কহিতেই সেখানে উপস্থিত থাকেন। এক ব্রাহ্মণ প্রাতরত্বাক পাঠে অনুজ্ঞার পর ব্রহ্মাকে কথা কহিতে দেখিয়া এ সম্বন্ধে বলিয়াছিলেন, এই যজ্ঞের অর্দ্ধেক অন্তহিত হইয়াছে; সানুষে এক পায়ে হাঁটিতে গেলে অথবা রথ এক চাকায় চলিতে গেলে যেমন প্রমাদ লাভ করে, এই যজ্ঞও দেইরূপ প্রমাদ পাইতেছে; যজের প্রমাদের দঙ্গে যজ-মানেরও প্রমাদ ঘটিতেছে। এইছেতু ব্রহ্মা প্রাতরকুবাক পার্চে অনুজ্ঞার পর বাক্য দংয়ম করিবেন। উপাংশু ও অন্তর্যাম গ্রহে হোমের সময় হোমসমাপ্তি পর্য্যন্ত, প্রমানস্তোত্ত পাঠের অনুজ্ঞার পর শেষ ঋকের পাঠ পর্য্যন্ত, আর যে সকল [ আজ্যাদি ] স্তোত্র শস্ত্রসমন্বিত, তাহাদের বষট্কার পর্য্যন্ত, বাক্য সংযম করিয়া থাকিবেন। তাহা হইলে মানুষে ছুই পায়ে হাঁটিলে বা রথ তুই চাকায় চলিলে যেমন কোন রিষ্টি ঘটে না, সেইরূপ যজের রিষ্টি (বিল্ল) হইবে না; যজের রিষ্টি না হইলে যজমানেরও রিষ্টি হইবে না।

# নবম খণ্ড

## ব্ৰহ্মার কর্ত্তব্য

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে :—ইনি আমার হিতার্থ [ঐক্রবায়বাদি] গ্রহ গ্রহণ করিয়াছেন, আমার জন্ম গ্রহ প্রচার করিয়াছেন,

<sup>( &</sup>gt; ) "রশ্মিরসি ক্রায় ছা" ইত্যাদি ম**ন্ত**।

আমার জন্ম আহুতি দিয়াছেন, এই ভাবিয়া যজমান অধ্বর্যুকে দক্ষিণা দেন; ইনি আমার জন্ম উদ্গাতার কর্ম্ম করিয়াছেন, এই ভাবিয়া তিনি উদ্গাতাকে দক্ষিণা দেন; ইনি আমার জন্ম অনুবাক্যা পাঠ করিয়াছেন, আমার জন্ম শস্ত্রপাঠ করিয়াছেন, আমার জন্ম যাজ্যা পাঠ করিয়াছেন, এই ভাবিয়া তিনি হোতাকে দক্ষিণা দেন; ব্রহ্মা তবে কোন্ কর্ম্ম করিয়া দক্ষিণা লয়েন? অথবা বুঝি কোন কর্ম্ম না করিয়াই দক্ষিণা লয়েন!

িউত্তর ] যিনি ব্রহ্মা, তিনি যজের ভিষক ( চিকিৎসক ); তিনি যজ্ঞের ভেষজ ( বৈকল্যনাশ বা চিকিৎসা ) করিয়া দক্ষিণা লন। আবার ব্রহ্মা ছন্দের (বেদের) সারভাগ বহুসংখ্যক ব্রহ্মবারা (বেদমন্ত্রবারা) ঋত্বিক্কর্ম করিশা থাকেন, এই জন্মই ইঁহার নাম ব্রহ্মা। ইনি অন্য ঋত্নিক্দের অগ্রেণ্ট্ অর্দ্ধভাগ পাইয়া থাকেন। [ দিনিণাসম্বন্ধে ] ব্রক্ষার ভাগ অর্দ্ধেক, অন্য ঋত্বিকের ভাগ অর্দ্ধেক। সেইজন্ম যদি যজেে ঋক্ হইতে বা যজুঃ হইতে বা দাম হইতে অথবা কোন অজ্ঞাত মন্ত্ৰ হইতে অথবা দকলপ্রকার মন্ত্র হইতে আর্ত্তি ঘটে, তবে [ অ্যাস্ ঋত্বিকেরা ] ভ্রন্সাকেই তাহা জ্ঞাপন করেন ; এবং সেই ভ্রন্সা, যজ্ঞে ঋক্ হইতে আর্ত্তি ঘটিলে ভূঃ মন্ত্রদারা গার্হপত্যে, যজুঃ হইতে ঘটিলে ভুবঃ মন্ত্রদারা আগ্নীধ্রীয়ে, অথবা হবির্যজ্ঞসংলে দক্ষিণাগ্নিতে, দাম হইতে ঘটিলে স্বঃ মন্ত্রদারা আহবনীয়ে, কোন অজ্ঞাত কারণে আর্ত্তি ঘটিলে বা সকলপ্রকার মন্ত্র হইতে অর্ত্তি ঘটিলে ভূর্ভুবঃ স্বঃ মন্ত্রদারা আহবনীয়ে হোম করিবেন ।

অধ্বর্যুকর্তৃক স্তোত্রপাঠে অকুজ্ঞার পর প্রস্তোতা

(তন্নামক উদ্গাতা) ব্রহ্মাকে বলিবেন, অহে ব্রহ্মা, অহে প্রশাস্তা, [তোমার অনুজ্ঞা পাইলে] আমরা স্তোত্র গান করিব। প্রাতঃসবনে ব্রহ্মা "ভূঃ" উচ্চারণান্তে বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর। মাধ্যদিন সবনে "ভূবঃ" উচ্চারণাত্তে বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর। তৃতীয় সবনে "ষঃ" উচ্চারণান্তে বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর। উক্থ্যে বা অতিরাত্রে "ভূভূবঃ ষঃ" উচ্চারণ করিয়া বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর, ব্রহ্মা এই অনুজ্ঞা দিলে তদ্ধারা সেই উদ্গাথকে (স্তোত্রকে) ইন্দ্রন করা হয় এবং উহা ইন্দ্র ইন্ত অপগত হয় না; কেননা ইন্দ্রই যজ্ঞা, ইন্দ্রই যজ্ঞের দেবতা। এই জন্মই তাঁহাদের প্রতি ব্রহ্মা বলিয়া থাকেন যে ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর।

# **ষষ্ঠ** পঞ্চিকা

# ষড়বিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### গ্রাবস্তুতের কর্ত্ব্য

অপ্লিষ্টোম যজ্ঞে ব্রহ্মার কর্ত্তব্য নির্দিষ্ট হইল। অন্সান্ত ঋতিকের কর্তব্য যথা—"দেবা হ বৈ……এবং বেদ"

দেবগণ পুরাকালে সর্বচরুনামক দেশে সত্র অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন; কিন্তু তাঁহারা পাপনাশ করিতে পারেন নাই। কদ্রুর পুত্র অর্ব্যুদ নামক মন্ত্রদ্রুষ্ঠা সর্প-ঋষি তাঁহাদিগকে বলিয়াছিলেন, তোমরা হোতার কর্ত্তব্য একটি ক্রিয়া কর নাই, আমি তোমাদের জন্ম ঐ ক্রিয়া করিব; তাহা হইলে তোমরা পাপ নাশ করিতে পারিবে। দেবগণ বলিলেন, তাহাই হউক। তথন সেই ঋষি প্রতিদিন মাধ্যন্দিন সময়ে তাঁহাদের নিকট আসিতেন ও [সোমের অভিষবার্থ রক্ষিত] গ্রাবখণ্ডের (পাষাণখণ্ডের) অভিষ্টব (স্তুতি পাঠ) করিতেন। সেইহেতু ঐ সর্পশ্বির অনুকরণে ঋত্বিকেরাও প্রতিদিন মাধ্যন্দিনে গ্রাবখণ্ড সকলের অভিষ্টব করিয়া থাকেন। সেই সর্পশ্বি যে পথে আসিতেন, সেই স্থানে এখনও অর্ব্বু দোদাসর্পণী নামক পথ রহিয়াছে।

[ দর্পঞ্চির বিষে মাদকত্ব পাইয়া ] রাজা সোম দেবগণের

মন্ততা উৎপাদন করিয়াছিলেন। দেবগণ বলিলেন, হায়, এই আশীবিষ (দর্প) আমাদের রাজা সোমের প্রতি দৃষ্টি দিতেছে; উষ্ণীষ দ্বারা ইহার চোথ বাঁধিয়া দেওয়া যাক্। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা উষ্ণীষদ্বারা দেই ঋষির চোথ বাঁধিয়া দিয়াছিলেন। সেই জন্মই ঐ ঘটনার অনুকরণে ঋত্বিকেরা উষ্ণীষদ্বারা মুথ বেষ্টন করিয়া গ্রাবস্তুতি করিয়া থাকেন।

সেই রাজা সোম পুনরায় দেবগণের মন্ততা উৎপাদন করিয়াছিলেন। তথন দেবগণ বলিলেন, হায়, এই ঋষি স্বকীয়া মন্ত্রদারা প্রাবস্তুতি করিতেছেন, আমরা ঐ মন্ত্রকে অন্য ঋকৃদ্বারা সম্পৃক্ত করিব। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা ঐ সর্প-ঋষির মন্ত্রকে অন্য মন্ত্রদারা সম্পৃক্ত ( যুক্ত ) করিয়াছিলেন। তাহাতে রাজা সোম দেবগণের মন্ততা উৎপাদন করিতে পারিলেন না। এইজন্য শান্তির উদ্দেশে ঐ সর্পঋষির মন্ত্রকে অন্য মন্ত্রদারা সম্পৃক্ত করিবে।

এইরপে দেবগণ পাপ নাশ করিয়াছিলেন; তাঁহাদের পশ্চাৎ সর্পগণও পাপ নাশ করিয়াছিল। এই সর্পেরা আপনা-দের পূর্ববর্ত্তী জীর্ণ স্বক্ পরিত্যাগ করিয়া নৃতন স্বক্ ধারণ করিয়া পাপহীন হইয়া বিচরণ করে। যে ইহা জানে, সেও পাপ নাশ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) সর্পন্ধবি অর্থ্যুদ "প্রৈতে বদন্ত প্রবার বদান" ইত্যাদি দশন মণ্ডলের ১৪ প্রন্তের ফ্রন্তা। গ্রামন্তভিতে ঐ প্রক্ত প্রযুক্ত হয়। উহার শান্তির জন্ম "আপ্যারাশ সমেতু তে" ( ১১৯১১১৬ ) বস্ত্র পঠিত হয়।

### দ্বিতীয় খণ্ড

#### গ্রাবস্তুতের কর্ত্তব্য

গ্রাবস্তুতিবিষয়ক মন্ত্রাদি যথা—"তদাত্রঃ----প্রতিপ্রতে"

এ সম্বন্ধে প্রশ্ন আছে:—কতগুলি মন্ত্র দারা গ্রাবস্তুতি করিবে? [উত্তর] শত মন্ত্রদারা, এই উত্তর দেওয়া হয়। কেননা, মনুষ্য শতায়ু, শতবীর্ষ্য ও শতেন্দ্রিয়; এতদ্বারা যজমানকে আয়ুতে, বীর্ষ্যে ও ইন্দ্রিয়ে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

কেহ কেহ বলেন, তেত্রিশ সন্ত্রদারা স্তুতি করিবে। কেননা, দেবতা তেত্রিশ জন এবং সেই [ অবুদ ] ঋষি তেত্রিশ জন দেবতার পাপ নাশ করিয়াছিলেন।

কেহ বলেন, অপরিমিত (বহু সংখ্যক) মন্ত্রদারা স্তৃতি করিবে। কেননা, প্রজাপতি অপরিমিত (সর্ক্রশক্রিমান্); আর এই প্রাবস্তুতি সম্বন্ধে হোতৃকর্মপ্ত প্রজাপতির সম্বন্ধযুক্ত। অপরিমিত মন্ত্রদারা স্তৃতি করিলে এই ক্রিয়াতে সকল কামনা লাভ করা যায় ও সকল কামনার প্রাপ্তি ঘটে। যে ইহা. জানে, সে সকল কামনা লাভ করে। সেইজন্য অপরিমিত মন্ত্রদারাই স্তৃতি করিবে।

এ বিষয়ে আরও প্রশ্ন আছে:—কি রূপে স্তুতি পাঠ করিবে? প্রতি অক্যরের পর বিরাম দিবে? না চারি অক্রর পরে? না প্রতি চরণ পরে? না অর্দ্ধির্ক্ পরে? না প্রতি খাকের পরে? [উত্তর] প্রতি খাকের পর বিরাম সম্ভবপর হয় না; প্রতি

<sup>(</sup>১) অষ্ট বহু, একানশ রুল, ঘানশ আবিতা, প্রজাণতি ও ব্রট্কার এই তেরিশ জন। (সামা)

চরণের পর বিরামও সম্ভবপর হয় না; প্রতি অক্ষরের পর বা চারি অক্ষরের পর বিরাম দিলে ছন্দোভঙ্গ হয় ও বহু অক্ষর কমিরা যায়; এইজন্ম অর্দ্ধ ঋকের পরই বিরাম দিবে। তাহাতে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে। মনুষ্য ছইপদে প্রতিষ্ঠিত; পশুগণ চতুষ্পদ; এতদ্বারা ছইপদে প্রতিষ্ঠিত যজমানকে চতুষ্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়; এইজন্ম অর্দ্ধাক্ পরেই বিরাম দিয়া স্তুতি পাঠ করিবে।

এ বিষয়ে আবার প্রশ্ন আছে :— যদি প্রতিদিন কেবল মাধ্যন্দিন সবনেই প্রাবস্তুতি হয়, তাহা হইলে অন্য হুই সবনে অভিন্টব কিরূপে দিদ্ধ হইবে ? [উত্তর] প্রাতঃসবনে গায়ত্রীর প্রয়োগ আছে; সেই জন্ম প্রাতঃসবনে গায়ত্রীদ্বারাই অভিন্টব দিদ্ধ হয়; তৃতীয় সবনে জগতীর প্রয়োগ আছে, সেই জন্ম তৃতীয় সবনে জগতীদ্বারাই অভিন্টব সিদ্ধ হয়। যে ইহা জানে, সে প্রতি নাধ্যন্দিনে গ্রাবস্তুতি করিলে সকল সবনেই তাহার অভিন্টব সিদ্ধ হয়।

এ বিময়ে আবার প্রশ্ন আছে :—অধ্বর্যু অন্যান্য ঋত্বিক্কে প্রৈষমন্ত্রনারা [ স্ততিপাঠাদিতে ] প্রেষণ ( অনুজ্ঞা ) করেন, তবে এন্থলে গ্রাবস্তুৎ কেন ঐরূপে [ অধ্বর্যু কর্তৃক ] প্রেষত না হইয়াই পাঠ আরম্ভ করিয়া থাকেন ? [ উত্তর ] গ্রাবস্তুতি- সম্বন্ধীয় ঋক্ মনঃস্বরূপ; মন কাহারও প্রেষণার অপেক্ষা রাথে না ( স্বতঃপ্রবৃত্ত হইয়াই কার্য্য করে )। সেই জন্য গ্রাবস্তুৎ প্রেষতি না হইয়াই স্তুতিপাঠ আরম্ভ করেন।

# তৃতীয় খণ্ড

## স্বক্ষণ্যের কর্ত্ব্য

গ্রাবন্ধতের কর্ত্তব্য বিহিত হইল। এথন স্ক্রন্ধণ্যোক্ত কর্ত্তব্য বিধান—"বাগ্ বৈ স্ক্রন্ধণ্যা…প্রতিষ্ঠাপয়তি"

স্থবেশ্বণ্যা (তন্নামক নিগদ মন্ত্র )' বাক্যস্বরূপ; রাজা সোম [ ধেনুরূপী ] স্থব্রশ্বণ্যার বৎসস্বরূপ; সেই জন্ম যেমন বৎস ( বাছুর ) দেখাইয়া ধেনুকে [ নিকটে ] আহ্বান করা হয়, সেইরূপ রাজা সোমের ক্রয়ের পর স্থব্রশ্বণ্যাকে আহ্বান করিবে ( ঐ নিগদ পাঠ করিবে )। এতদ্বারা যজমানের সকল কামনাকেই দোহন করা হইবে। যে ইহা জানে, সে যজমানের জন্ম সকল কামনাই দোহন করিয়া থাকে।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—হ্রেক্সণ্যার হ্রেক্সণ্যা নামের কারণ কি ? [উত্তর] উহা বাক্ষরূপ, এই উত্তর দিবে। বাক্যই ব্রক্ষ এবং হ্রেক্স (বেদবাক্যের সার)।

আরও প্রশ্ন আছে,—এ [নিগদ] পুংলিঙ্গ হইলেও উহার কেন স্ত্রীলিঙ্গবিশিষ্ট নাম দেওয়া হয় ? [উত্তর] স্থ্রক্ষাণ্যাই বাক্ [তন্নান্নী স্ত্রীদেবতা], এই জন্ম ঐ নাম; এই উত্তর দিবে।

আবার প্রশ্ন হয়,—অস্থান্য ঋত্বিকে বেদির অভ্যন্তরে ঋত্বিক্কর্ম করেন, কিন্তু [স্থব্রহ্মণ্য কর্তৃক] স্থব্রহ্মণ্যার আহ্বান বেদির বাহিরে হয়; ইহাতে ইহারও ঋত্বিক্-কর্ম বেদির অভ্যন্তরে কিরুপে সিদ্ধ হয় ? [উত্তর ] উৎকর (আবর্জ্জনা)

<sup>( &</sup>gt; ) ''ইख जानेष्ट हिन जानेष्ट्" ইভাদি निन्तित्र नाम क्षामा। (टेल जान )। २।०-८ )

বেদির নিকট হইতেই আনিয়া বাহিরে [ উৎকরনামক স্থানে]
কেলা হয়; ইনি (স্ব্রহ্মণ্য নামক ঋত্বিক্) উৎকরে দাঁড়াইয়াই
স্ব্রহ্মণ্যা আহ্বান করেন; সেইহেডু [বেদির অভ্যন্তরে থাকাই
সিদ্ধ হয়]; এই উত্তর দিবে।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[আহবনীয় ত্যাগ করিয়া] উৎকরে
দাঁড়াইয়া কেন স্থব্রহ্মণ্যার আহ্বান হয় ? [উত্তর] ঋষিগণ
পূর্ব্বে সত্র অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন; তাঁহাদের মধ্যে যিনি
সর্বাপেক্ষা বৃদ্ধ ছিলেন, তাঁহাকে বলা হইল, ভূমি স্থব্রহ্মণ্যা
আহ্বান কর; ভূমি [ বার্দ্ধক্যহেতু অত্যের তুলনায় দেবগণের ] প্
অতি নিকটে বর্ত্তমান, এইজন্য ভূমিই দেবগণের আহ্বানে সমর্থ
হইবে। এইজন্য সর্বাপেক্ষা বৃদ্ধকেও স্থব্রহ্মণ্যা আহ্বানে
নিযুক্ত করা হয়, এতদ্বারা সমস্ত বেদিকেও ভুষ্ট করা হয়।

আরও প্রশ্ন আছে, ইঁহাকে (স্থবন্ধণ্যকে) [ গাভী না দিয়া ] ব্যভ দক্ষিণা দেওয়া হয় কেন ? [ উত্তর ] ব্যভ পুরুষ, আর স্থবন্ধণ্যা স্ত্রী; এইরূপ উহা মিথুন হয় ও মিথুনদ্বারা সন্তানোৎপত্তি ঘটে।

আগ্নীপ্র [-নামক ] ঋত্বিক্ উপাংশু (মৃত্ব্বরে মন্ত্রোচ্চারণ করিয়া) পাত্নীবতে (তন্নামক গ্রহে) যাগ করেন। এই পাত্নীবতগ্রহ রেতঃস্বরূপ; রেতঃসেকও উপাংশু (নিঃশব্দে) ঘটিয়া থাকে। [পাত্নীবত গ্রহ্যাগে] অনুব্রট্কার করিবে না; এই যে অনুব্রট্কার, ইহা [হোমের] সমাপ্তিসূচক; ঐরূপ করিলে রেতঃগেকেরও সমাপ্তি ঘটিবার আশঙ্কা ঘটে।

<sup>( &</sup>gt; ) বষট্কার হোমের পব "অংগ বীহি" মন্ত্রে অমুব্বটকার হোম হয় ( পুর্ব্বে দেও )।

রেতঃদেক অসমাপ্ত হইলেই যজমান সমৃদ্ধ (অপত্যোৎপাদনে সমর্থ) হয়। সেইজন্ম অনুব্যট্কার করিবে না।

[ আগ্নীপ্র নামক ঋত্বিক্ ] নেন্টার ( তন্নামক ঋত্বিকের )
নিকটে বিদিয়া [ হবিঃশেষ ] ভক্ষণ করেন। নেন্টার সহিত
[ যজমানের ] পত্নীর সম্বন্ধ আছে। এতদ্বারা অগ্নিস্বরূপ ঋত্বিক্
( অর্থাৎ আগ্নীপ্র ) কর্ত্ত্বক পত্নীতেই সন্তানোৎপত্তির উদ্দেশে
রেতঃসেকের ফল হয়। ইহাতে অগ্নিদ্বারা রেতঃসেক ঘটে ও
সন্তানোৎপাদন ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজা ও পশুদ্বারা
সমৃদ্ধ হয়।

দক্ষিণার পর স্থব্রহ্মণ্যা সমাপ্ত হয়। স্থব্রহ্মণ্যা বাক্য এবং দক্ষিণা অন্ন। এতদ্বারা [ যজ্ঞের ] সমাপ্তিকালে যজ্ঞকেও বাক্যে ও ভক্ষণীয় অন্নে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

# সপ্তবিংশ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড

হোত্রকগণের কর্ম্ম

গ্রাবস্তাং ও প্রব্রহ্মণ্যের কর্ত্তব্য উক্ত হইন। এখন মৈত্রাবহ্নণ, প্রাহ্মণাচ্ছংদী ও অচ্চাবাক নামক হোত্রকগণের পাঠ্য শস্ত্রনির্দ্দেশ যথা—"দেবা বৈ.....কুর্বস্থি" দেবগণ যক্ত বিস্তার করিয়াছিলেন। যজ্ঞবিস্তারে নিযুক্ত

<sup>(</sup>२) त्नेष्ठी यक्षशात्नत्र राष्ट्रीत्क यळाइत्त व्यानम् क्रान्तनः।

দেবগণের নিকট অস্থরের। ইহাদের যক্ত নট করিব এই উদ্দেশে আসিয়াছিল। [দেবযজনের] দক্তিণদেশকে পূর্বল মনে করিয়া অস্থরেরা সেইখানে দেবগণের নিকট উপস্থিত হইয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া সেই দক্তিণদেশে মিত্র ও বরুণকে স্থাপন করিয়াছিলেন। মিত্র ও বরুণ প্রাতঃসবনে দক্তিণদিক্ হইতে অস্থরগণকে ও রাজসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইজন্ম যজমানেরাও ঐরূপ করিয়া থাকেন, এবং মৈত্রাবরুণ প্রাতঃসবনে মিত্রাবরুণ-দৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; কেননা, দেবগণ মিত্র ও বরুণের সাহায়েই প্রাতঃসবনে দক্তিণদিক্ হইতে অস্থরগণকে ও রাজসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।

দিদিণ দিক্ হইতে অপসারিত হইয়া অস্থরেরা [ দেবযজন দেশের ] মধ্যদেশে গিয়া যজ্ঞে প্রবেশ করিতে উল্লোগ করিয়েছিল। দেবগণ তাহা বুবিতে পারিয়া ইনেকে মধ্যস্থলে । স্থাপন করিয়াছিলেন। তাহারা ইন্দের সাহাব্যেই প্রাতঃস্বনে মধ্যদেশ হইতে অস্থরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইজ্যু যজ্মানেরাও ইল্রের সাহাব্যেই প্রাতঃসবনে মধ্যস্থল হইতে অস্থরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়া থাকেন, এবং ব্রাহ্মণাচ্ছংদা প্রাতঃসবনে ইল্রেদেবত শস্ত্র পাঠ করেন; কেননা ইল্রের সাহাব্যেই দেবগণ প্রাতঃসবনে মধ্যদেশ হইতে অস্থরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।

মধ্যদেশ হইতে অপনারিত হইয়া অস্থরেরা উত্তর দিক্ নিয়া যজ্ঞে প্রবেশ করিয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া ইন্দ্রকে ও অগ্নিকে উত্তর দিকে স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহারা ইন্দ্রের ও অগ্নির সাহায্যেই প্রাতঃসবনে উত্তর দিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইজন্ম যজমানেরাও ঐরপ করেন এবং অচ্ছাবাক প্রাতঃসবনে ইন্দ্রাগ্রি-দৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; কেননা দেবগণ ইন্দ্রের ও অগ্নির সাহায্যেই প্রাতঃসবনে উত্তর দিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।

উত্তর দিক্ হইতে অপসারিত হইয়। অস্তরেরা সসৈন্যে পুর্ববিদিক্ হইতে আক্রমণ করিয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া অগ্নিকে প্রাতঃসবনে পূর্ব্বাদিকে স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহারা অগ্নির সাহাব্যেই প্রাতঃসবনে পূর্ব্বাদিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্রসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইরূপ যজ্মানেরাও অগ্নির সাহাব্যেই প্রাতঃসবনে পূর্ব্বিদিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষ্মগণকে অপসারিত করিয়া থাকেন। সেইজন্য প্রাতঃসবনের দেবতা অগ্নি। যে ইহা জানে, সে পাপ নাশ করিতে সমর্থ হয়।

পূর্ব্বদিক্ হইতে অপসারিত হইয়া অস্তরগণ পশ্চিম দিক্
দিয়া যজ্ঞপ্রবেশের চেক্টা করিয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে
পারিয়া তাঁহাদের আত্মস্বরূপ বিশ্বদেবগণকে ভৃতীয়সবনে
পশ্চিম দিকে স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহারা আত্মস্বরূপ
বিশ্বদেবগণের সাহায্যে ভৃতীয়সবনে পশ্চিম দিক্ হইতে
অস্তর্গণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।
সেইরূপ যজনানেরাও আত্মস্বরূপ বিশ্বদেবগণের
সাহায্যেই ভৃতীয়সবনে পশ্চিম দিক্ হইতে অস্তরগণকে ও

রাক্ষসগণকে অপশারিত করেন। সেইজন্য তৃতীয়সবনে দেবতা বিশ্বদেবগণ। যে ইহা জানে, সে পাপনাশে সমর্থ হয়।

সেই দেবগণ এইরূপে অস্থরগণকে সমস্ত যজ্ঞ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন; তথন দেবগণের জয় ও অস্থরগণের পরাভব হইয়াছিল। যে ইহা জানে, সে নিজে জয়লাভ করে ও তাহার দ্বেটা সনিউকারী শত্রু পরাভূত হয়।

সেই দেবগণ এইরূপে রক্ষিত যজ্ঞদারা পাপী অস্থরগণকে অপসারিত করিয়া স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে এবং যে ইহা জানিয়া সবনসকল কল্পনা করে, সে দেফী। ও অনিষ্টকারী শক্রকে অপসারিত করে ও স্বর্গলোক জয় করে।

## দ্বিতীয় খণ্ড হোতকগণের কর্ম্ম

, পৃষ্ঠাসভ্তাদি যজে বিশেষ বিধান মথা—"স্তোত্রিয়ং-----কুর্নস্তি"

পৃষ্ঠ্যষড়হের প্রাতঃসবনে হোত্রকগণের শস্ত্রপাঠকালে ]
[পরদিনের ] স্তোত্তিয় ত্যুচকে [পূর্ব্বদিনের ] স্তোত্তিয়
ত্যুচের অনুরূপ করিবে। ইহাতে পরদিনের অনুষ্ঠানকে
পূর্ব্বদিনের অনুষ্ঠানের অনুরূপ করা হয় ও পূর্ব্বদিনকে অভিমুখ
রাখিয়া পরদিনের অনুষ্ঠান আরম্ভ করা হয়।

<sup>(</sup>১) যে জ্বাচে সামগায়ীর। ন্তোত্র নিপ্পাদন করেন, তাহাই স্তোত্রিয় জ্বাচ। পূর্বাদিনে জ্বাচের যে ছন্দ ও যে দেবতা. প্রদিনের জ্বাচেও সেই ছন্দ ও সেই দেবতা থাকিলে উহা অনুশ্রপ হইবে:

কিন্ত মাধ্যন্দিনে ঐরপ করিবে না। মাধ্যন্দিনের পৃষ্ঠস্থোত্রসকল শ্রীস্বরূপ, অতএব [প্রাতঃসবনের] সোত্রের সদৃশ নহে; সেই জন্ম [ মাধ্যন্দিনে ] [পর দিনের ] স্থোত্রিয় [পূর্ব্বদিনের] সোত্রিয়ের অনুরূপ হয় না।

সেইরূপ তৃতীয়সবনেও [পরদিনের] স্থোত্রিয় [পূর্ব্ব-দিনের] স্থোত্রিয়ের অনুরূপ হয় না।

# ভৃতীয় খণ্ড

### হোনকগণের কর্ম্ম

তৎপরে হোত্রকপাঠ্য শবের মন্ব বর্ণা—'অপাতঃ..... অভিদন্তর্ন্তি"

তদনতর (স্তোতিরাত্বরূপের পর) শস্ত্রারম্ভের মন্ত্র পাঠ করিবে। নৈত্রাবরুণের শস্ত্রে "ঋজুনীতা নো বরুণঃ" ওই মন্ত্রে "মিত্রো নরতু বিদ্বান্" এই চরণ আছে। এই যে মৈত্রাবরুণ, ইনি হোত্রকগণের প্রণেতা (প্রবর্ত্তক); সেই জন্ম ঐ মন্ত্রে প্রণেত্রাচক ["নরতু"] পদ রহিয়ছে। ব্রাহ্মণাচহুংদীর শস্ত্রে "ইন্দ্রং বো বিশ্বতস্পরি" ওই মন্ত্রে "হরামহে জনেত্য ইতীক্রম্" এই চরণ থাকায় এতদ্বারা প্রতিদিন ইন্দ্রকেই আহ্বান করা হয়। যে স্থলে ইহা জানিয়া প্রাহ্মণাচহুংদী প্রতিদিন এই মন্ত্র পাঠ করেন, সেথানে যজ্ঞানগণের যক্তে কেহ ইন্দ্রের আগেমনে ব্যাহাত দিতে পারেন।

<sup>( 2 ) 248-121 ( 3 ) 21412-1</sup> 

অচ্ছাবাকের শস্ত্রে "যৎ সোম আ স্থতে নরং" ' এই মন্ত্রে "ইন্দ্রার্মী অজোহবুং" এই চরণ থাকায় এই মন্ত্রদ্রারা প্রতিদিন ইন্দ্রের ও অগ্নিরই আহ্বান হয়। যে স্থলে ইহা জানিয়া অচ্ছাবাক প্রতিদিন এই মন্ত্র পাঠ করেন, সেখানে যজমানের যজ্ঞে ইন্দ্রাগ্রির আগমনে কেহ ব্যাঘাত দিতে পারে না।

ঐ মন্ত্রগুলি স্বর্গলোকে পার করিবার জন্ম নৌকাস্বরূপ ; এতদ্বারা স্বর্গলোকের অভিমুখেই উত্তীর্ণ হওয়া যায়।

## চতুর্থ খণ্ড হোত্রকগণের কর্ম্ম

অন্তর হোত্তকপাঠ্য শ্রসমূহের সমাপন্মন্তনির্দেশ যথা—"অথাতঃ... এবং বেদ"

অনন্তর [শস্ত্র-] সমাপনের মন্ত্র বলা যাইতেছে।

গৈত্রাবক্রণের শস্ত্রের শেষ মন্ত্র "তে স্থাম দেব বরুণ" ' মধ্যে

গে "ইষং স্বশ্চ ধীমহি" চরণ আছে, উহার "ইষ" শব্দে

এই ভূলোক ও "স্বং" শব্দে স্বর্গলোক বুঝাইতেছে; এতদ্বারা এই তুই লোকই প্রাপ্ত হওয়া যায়। ব্রাহ্মণাচ্ছংশীর শস্ত্রে
"ব্যন্তরিক্তমতিরং" ইত্যাদি মন্ত্রে যে ত্র্যাচ নিষ্পন্ন হয়, উহাতে
"বি" শব্দ থাকায় যজমানের উদ্দেশে স্বর্গলোককে বির্ত করা
হয় (খুলিয়া দেওয়া হয়)। ঐ ঝকে "মদে সোমস্ত রোচনা"

<sup>(</sup> o ) albelo (

<sup>( &</sup>gt; ) 9144 ( > ) +12419 ( < )

এবং "ইন্দ্রো যদভিনদ্বলম্" এই তুই চরণ আছে। যজনানেরা [ যজে ] দীক্ষিত হইলে ফলকামী ( জয়কামী ) হইয়া থাকেন; সেই জন্ম এই [ইন্দ্রুকর্ত্বক পরাজিত] বলের (তয়ামক অন্তরের) নামযুক্ত মন্ত্র প্রযুক্ত হয়। [ ঐ অ্যুচের অন্তর্গত দিতীয় মন্ত্র ] "উদ্গা আজদঙ্গিরোভ্যঃ আবিষ্কুণ্ন গুহা সতীঃ। অর্কাঞ্চং মুমুদে বলম্" '—[ বলের ] গুহা আবিষ্কার করিয়া [ ইন্দ্র ] গাভীগণকে অঙ্গিরোগণের সমীপে প্রেরণ করিয়াছিলেন এবং অতিনীচ বলকে হত্যা করিয়াছিলেন এই মন্ত্রদারা বজমানদিগের ধন রক্ষা হয়। [ ঐ তৃতীয় ঋকে ] "ইন্দ্রেণ রোচনা দিবং" ' এই চরণোক্ত ইন্দ্রুকর্ত্বক শোভমান হ্যুলোকের অর্থ স্বর্গলোক। "দৃঢ়াণি দৃংহিতানিচ, স্থিরাণিন পরামুদঃ"—[ ইন্দ্র ] দৃঢ় ও দৃঢ়াক্বত ও স্থির [ নক্ষত্র-গণকে ] নক্ট করেন নাই—এই তুই চরণ দ্বারা [ যজমানকে ] প্রতিদিন স্বর্গলোকেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

অচ্ছাবাকের শস্ত্রে "আহহং সরস্বতীবতোঃ ইন্দ্রায়োরবে। রণে" এই মন্ত্রে ইন্দ্র ও অগ্নিকেই বাগ্-যুক্ত (সরস্বতীবান্) বলা হইতেছে, কেননা সরস্বতীই বাক্, এবং বাক্যই ইন্দ্র ও অগ্নির প্রিয় ধাম। এতদ্ধারা ঐ দেবতাকে তাঁহাদের প্রিয়ধামদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। যে ইহা জানে, সে প্রিয় ধামদ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

<sup>(0) 412014 1</sup> 

<sup>(</sup>৪) বল নামৰ অহুর মহর্ষিগণের গাড়ী অপহরণ করিয়া গুহার মধ্যে লুকাইয়া রাখিয়াছিল। গল্প বলকে হত্যা করিয়া সেই গুহা হুইতে গাড়ীয় উদ্ধার করিয়া মহর্ষিদিগকে দিয়াছিলেন।

و ١ ١١٥١١ ( ك ) ١١٥١١١٠ ( و ) ١١٥١١٠

#### পঞ্স খণ্ড

#### হোত্রকগণের কর্মা

সমাণান-মূল্ল সম্বন্ধে অক্সাক্ত কথা যথা—"উভয়ঃঃ……ভব্তি"

হোত্রকগণের 'শস্ত্রসমাপনের মন্ত্র প্রাতঃসবনে ও মাধ্যন্দিনসবনে দিবিধ হইয়া থাকে; অহীন যজে একরূপ মার ঐকাহিক যজে অহ্যরূপ।' তবে মৈত্রাবরুণ [উভয় সবনে] ঐকাহিকের মন্ত্র দারাই [অহীনের শস্ত্রও] সমাপ্ত করেন; তাহাতে তিনি এই লোক হইতে ভ্রফ্ট হন না। কিন্তু অচ্ছাবাক অহীনের মন্ত্রদারাই [অহীন শস্ত্র সমাপ্ত করিবেন]; তাহাতে তাঁহার ফর্গলোক প্রাপ্তি ঘটিবে।' ব্রাক্ষণাচ্ছংসী দিবিধ নিয়মেই শস্ত্র সমাপ্ত করিবেন।' তদ্দারা তিনি এই লোক ও ঐ স্বর্গলোক উভয় লোকের সম্পর্ক রাখেন। আবার এতদ্দারা তিনি মৈত্রাবরুণ ও অচ্ছাবাক এই উভয়ের সম্পর্ক রাখেন, অহীন ও একাহ উভয় যজের সম্পর্ক রাখেন, সংবংসর সত্রের এবং অগ্নিফৌম এতত্বত্যেরও সম্পর্ক রাখেন। তৃতীয়সবনে ঐকাহিকের মন্ত্রে হোত্রকগণের দ্বিধি

<sup>(</sup> ১ ) মৈত্রাবরুণ, ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ও অচ্ছাবাক এই তিন্তন হোত্রক।

<sup>(</sup>২) প্রকৃতি যক্ত একাহে সম্পন্ন হয় বলিয়া ঐকাহিক। একের অধিক দিনে সম্পন্ন যক্ত অহর্গণ বা অহীন।

<sup>(</sup>৩) তাহার পক্ষে ঐকাহিকের মন্ত্র ও অহীনের মন্ত্র পৃথক্।

<sup>(</sup>৪) তাঁহার পক্ষে প্রাতঃসবনে অহান ও ঐকাহিক ফজের মন্ত্র যিভিন্ন; কিন্তু মাধ্যন্দিনে যজেই এক মন্ত্র।

যজ্ঞের শস্ত্রসমাপন হয়। একাহ যজ্ঞ প্রতিষ্ঠাম্বরূপ; এতদ্বারা যজ্ঞকে সমাপ্তিকালে প্রতিষ্ঠাতেই স্থাপন করা হয়।

প্রাতঃস্বনে যাজ্যাপাঠে মন্ত্রমধ্যে বিরাম দিবে না।

প্রাতঃসবনে ] ঋক্সংখ্যা স্তোমের তুলনায় বাড়াইতে হইলে, এক বা ছুইয়ের অধিক বৃদ্ধি করিবে না। পিপানিত অশ্ব যথন ক্রেয়ারব করে, তথন তাড়াতাড়ি কিছু [ জল ] দিতে হয়; সেইরূপ দেবগণকেও ভক্ষণীয় অন্ন ও পানীয় সোম শীত্র দিতে হইবে, এই মনে করিয়া মন্ত্রসংখ্যা আর অধিক বাড়াইবে না; ইহাতে শীঘ্রই ইহলোকে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে।

অন্য জুই সবনে অপরিমিত ( বহুসংখ্যক ) মন্ত্রদারা স্তোম-রুদ্ধি করিবে। কেননা স্বর্গলোক অপরিমিত ; ইহাতে স্বর্গলোক প্রাপ্তি ঘটে।

[ অহীনযজ্ঞে ] হোত্রকগণ পূর্ববিদনে যে সূক্ত পাঠ করেন, পরদিনে হোতা [ শস্ত্রপাঠ কালে ] যথেচ্ছ সেই সূক্ত পাঠ করিবেন। অথবা হোতা যাহা পাঠ করেন, হোত্রকেরাও [ পরদিনে ] তাহা পাঠ করিবেন। হোতা প্রাণস্করপ ও হোত্রকগণ অঙ্গস্বরূপ। এই প্রাণ সকল অঙ্গেই সমানভাবে সঞ্চরণ করে; সেইজন্ম হোত্রকগণ পূর্ববিদনে যে সূক্ত পাঠ করেন, হোতা [পরদিনে] তাহা যথেচ্ছ পাঠ করিবেন অথবা হোতা যাহা পাঠ করিবেন, হোত্রকেরাও তাহাই [ পরদিনে ] পাঠ করিবেন।

হোতা সূক্তের অন্তে স্থিত মন্ত্রদারা শস্ত্র সমাপন করেন; তৃতীয়সবনে হোত্রকগণেরও সেই মন্ত্রে শস্ত্রসমাপন হয়। হোতা শরীর; হোত্রকগণ অঙ্গস্বরূপ। [হস্তপদাদি] অঞ্সমূহের

শেষভাগও [ অঙ্গুলিসংখ্যায় ] সমান। এইজন্য তৃতীয়-সবনে হোত্রকগণের শস্ত্রসমাপন মন্ত্রও [ হোতার মন্ত্রের ] সমান হয়।

# অন্টাবিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থপ্ত

#### চমসোলয়ন

সোনগারা চমসপূরণের নাম উন্নয়ন। উন্নয়নের সমন্ত্র সকল স্কু অনু-থাক্যার্রপে পঠিত হন্ন, তাহার নাম উন্নয়মান স্কু। অনুবৃত্পিষ্ঠিত মৈত্রাবরুণ উহ্নপ্ঠিকরেন। ত্রস্থায়ে বিনি যথা—"আজা……অন্তর্নার্যু

্রাতঃসননে [চমস] উন্নয়নের সময় [মেত্রাবরুণ]
"আ রা বহস্ত হরয়ঃ" ইত্যাদি সূক্ত পাঠ করিবেন। র্ষণ্শব্দ,
পীতশব্দ, স্তশব্দ ও মদ্শব্দ থাকায় উহা এই কর্মে অনুকূল।
ইন্দ্র যজ্ঞধন্নপ, এইজ্লা ঐ ইন্দ্রনৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়।
প্রাতঃসবনের ছন্দ গায়ত্রা, এইজ্লা ঐ গায়ত্রাছন্দের মন্ত্রই
পাঠ করা হয়।

প্রাতঃসবনে নয়টি মন্ত্র পাঠ করা হয় '; উহা [ মাধ্য-

<sup>( &</sup>gt; ) > | > | > | >

<sup>(</sup> २ ) ঐ স্তে নয়টি ঋক্ আছে।

ন্দিনের সূক্ত ] অপেক্ষা অল্প ; ক্ষুদ্রস্থানেই (যোনিদেশে) রেতঃসেক হইয়া থাকে।

মাধ্যন্দিনে দশটি মন্ত্র পাঠ করিবে। কেননা ক্ষুদ্রস্থানে রেতঃ সিক্ত হইয়া স্ত্রীলোকের [গর্ডের] মধ্যে আসিয়া স্থুল [জ্রেণে] পরিণত হয়।

তৃতীয় সবনে আবার নয়টি মন্ত্র পাঠ করিবে , ঐ সূক্তও [ মাধ্যন্দিনের ] তুলনায় অল্প; সন্তানও ক্ষুদ্রস্থান ( যোনিদেশ ) হইতেই জন্মলাভ করে।

ঐ সকল সৃক্ত সম্পূর্ণ পাঠ করিবে। জ্রণত্বপ্রাপ্ত যজমানকে এতদ্বারা দেবযোনিস্বরূপ যজ্ঞ হইতে [পূর্ণ দেবত্বে] জন্মদান হয়। কেহ কেহ বলেন, [ সম্পূর্ণ সৃক্ত না পড়িয়া প্রতি সৃক্তে ] সাতটি সাতটি মন্ত্র পাঠ করিবে, প্রাতঃসবনে সাতটি, মাধ্যন্দিনে সাতটি, তৃতীয়সবনে সাতটি। কেননা যতভিল মন্ত্র যাজ্যা হয়, পুরোন্থবাক্যাও ততগুলি হওয়া উচিত; সাতজন ঋত্বিক্ পূর্ববমুথ হইয়া [ সাতটি ] যাজ্যা পাঠ করেন, সাতজনেই ব্যট্কার উচ্চারণ করেন; [চমসোন্নয়নে পঠিত ] ঐ মন্ত্রগুলি ঐ [ সাতটি ] যাজ্যারই পুরোন্থবাক্যা, ইহারা এইরূপ বলেন। কিন্তু এন্দপ করিবে না। উহাতে যজমানের রেতঃ লুপ্ত হইবে ও [ তাহার ফলে ] যজমানকেও লুপ্ত করা হইবে; যজমানই সূক্তম্বরূপ। মিত্রাবরুণ প্রাতঃ-সবনে) নয়টি মন্ত্র দ্বারা যজমানকে এই লোক হইতে অন্তরিক্তন্তলাকের অভিমুখে প্রেরণ করেন; [ মাধ্যন্দিনে ] দশটি মন্ত্র

<sup>(</sup> ৩ ) মাধ্যন্দিনে দণ মন্ত্রের স্তুক্ত পঠিত হয়।

<sup>(</sup> в ) হোতা, মৈত্রাবরণ, ব্রাহ্মণাচছংগী, নেষ্টা, পোতা, আথীধ্র, অচ্ছায়াক, এই সাত জন।

দারা অন্তরিক্ষলোক হইতে ঐ [নাকপৃষ্ঠ নামক] লোকের অভিমুখে প্রেরণ করেন; ঐ লোক অন্তরিক্ষলোক হইতেও রহৎ; [তৃতীয়সবনে ] নয়টি মন্ত্রদারা সেই লোক হইতে স্বর্গলোকের অভিমুখে প্রেরণ করেন। যাঁহারা সাতটি সাতটি মন্ত্র পাঠ করিতে বলেন, তাঁহারা যজমানকে স্বর্গলোক অভিমুখে আরোহণে সমর্থ করেন না। সেইজন্য সম্পূর্ণ সৃক্তগুলি পাঠ করিবে।

## দিতীয় খণ্ড

#### চমসোন্নয়ন

স্বন্ত্রে চমসাধ্বর্গিণ কর্তৃক চমসোর্রের পর সোমাছতি দিবার সময়
প্রেলিক সাতজন সেতা সাতটি প্রস্থিত যাজ্যা পাঠ করেন; তৎসম্বন্ধে
বিধান যথা — "অথাহ…উপাপ্নোতি"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে ঃ—ইন্দ্র যজ্ঞস্বরূপ; তবে কেন প্রাতঃসবনে প্রস্থিতযাজ্যাপাঠে কৈবল হোতা ও ব্রাহ্মণাচ্ছংসা এই তুইজনমাত্র প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রবৈত মন্ত্রে যাজ্যা পাঠ করেন ? হোতা "ইদং তে সোম্যং মধু" এই মন্ত্রে ও ব্রাহ্মণাচ্ছংদী "ইন্দ্র স্থা বৃষভং বয়ম্" এই মন্ত্রে যাজ্যাপাঠ করেন; অন্য [পাঁচ] ঋত্বিক্ কিন্তু নানা দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রে

<sup>(</sup> ১ ) উল্লিখিত সাতজন ঋতিকের পঠিত যাজাার নাম প্রন্থিত যাজা।

<sup>( 2 )</sup> MAGIN ( 0 ) 018-12 !

যাজ্যা পাঠ করেন; তবে সেই মন্ত্র কিরূপে ইন্দ্র-দৈবত রূপে গণ্য হয় ?

িউত্তর ] "মিত্রং বয়ং হবামহে" বই মন্ত্র মৈত্রাবরুণের যাজ্যা ; উহাতে "বরুণং দোমপীতয়ে", এই যে পীতশব্দযুক্ত [ দ্বিতীয় ] :চরণ আছে, উহা ইন্দ্রের অনুকল, এতদ্বারা ইন্দ্রকে প্রীত করা হয়। "মরুতো যস্ম হি ক্নয়ে" এই মন্ত্র পোতার যাজ্যা। উহার ''স স্ত্রগোপাতমো জনঃ" এই [ তৃতীয় চরণে ] ইব্রুকেই গোপা (রক্ষক) বলা হইয়াছে, এজন্য ইহা ইন্দ্রের অনুকল; ইহাতে ইন্দ্রকে প্রীত করা "অগ্নে পত্নীরিহাবহ" ' এই মন্ত্র নেফার যাজ্যা; উহার ''রফীরং দোমপীতয়ে'' এই ৄ তৃতীয় চরণে ] ত্রফী শব্দ ইন্রুকে বুঝায়, উহা ইন্দ্রের অনুকুল; ইহাতে ইন্রুকেই প্রীত করা হয়। "উজানায় বশানায়" এই মন্ত্র সামীপ্রের যাজ্যা; উহার ি দ্বিতীয় চরণে ] "সোমপূষ্ঠায় বেধমে" এস্থলে ইন্দ্রই নেধা (বিধাতা); এই মন্ত্র ইন্দ্রের অনুকল, ইহাতে ইন্দ্রকে প্রীত করা হয়। "প্রাতর্যাবভিরাগতং দেবেভির্জেন্যা-বদু। ইন্দ্রায়া দোমগীতয়ে" অচ্ছাবাকের এই মন্ত্র [ইন্দ্র-' শব্দ থাকায় ] আপনিই [ ইন্দ্রের ] অনুকূল।

এইরূপে এইসকল মন্ত্রই ইন্দ্রের অনুক্ল। আর ঐ সকল মন্ত্র নানা দেবতার উদ্দিট হওয়ায় তাহাতে অন্য দেবতারাও প্রীত হন। উহাদের গায়ত্রী ছন্দ হওয়ায় উহারা

<sup>(</sup> ३ ; २१२७१८ : ( ४ ) २१५४१२ । ( ७ ) अरस्य

<sup>( · ) 0180123 , (</sup> F ) 918691

অগ্নির অনুকৃলও বটে। এইরূপে ঐ সকল মন্ত্রদারা ত্রিবিধ ফল (মস্ত্রোদিষ্ট দেবতাগণের, ইন্দ্রের এবং অগ্নির প্রীতি) পাওয়া যায়।

## তৃতীয় খণ্ড

### চমদোরয়ন

মাধ্যন্দিন সবনে উন্নয়নকালের স্ক্রবিধান বথা—"অসাবি দেবং তবিছি"
মাধ্যন্দিন সবনে [চমসের ] উন্নয়নকালে "অসাবি দেবং
গোঞ্জীকমন্ধঃ" ইত্যাদি সূক্তে অনুবাক্যা হইবে। উহাতে
রষণ্ শব্দ, পীতশব্দ, স্থতশব্দ ও মদ্শব্দ থাকায় উহারা এই
কর্ম্মের অনুকূল। ঐ ইন্দ্রদৈবত মন্ত্র পাঠ করিবে, কেননা ইন্দ্র
যজ্ঞস্বরূপ। ঐ ত্রিন্ধুপু ছন্দের মন্ত্র পাঠ করিবে, কেননা
মাধ্যন্দিনসবনের ছন্দ ত্রিন্ধুপু। এ বিধরে প্রশ্ন হয়—
গদ্শব্দযুক্ত মন্ত্র তৃতীয় সবনের অনুকূল; তবে কেন মাধ্যন্দিন
সবনে ঐ মন্ত্রে অনুবাক্যা হয় এবং ঐরপ মন্ত্রেই যাজ্যা হয় ?
[উত্তর ] দেবতার। মাধ্যন্দিন সবনেই [সোমপানে] মত্ত
হন; তৃতীয়সবনে তাঁহারা ভাল করিয়াই একসঙ্গে মত্ত
হন। সেইজন্য মাধ্যন্দিনেও মদ্-শব্দ-যুক্ত মন্ত্রেই অনুবাক্যা
হয় ও তাদৃশ মন্ত্রে যাজ্যাও হয়। ঋত্বিকেরা সকলেই মাধ্য-

<sup>( )</sup> אונאור ( )

ন্দিনে প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রদৈবত মস্ত্রে প্রস্থিত সোমের যাজ্যা পাঠ করেন।

তবে [ সাতজন ঋত্বিকের মধ্যে ] কয়েকজনের মন্ত্রে অভি-পূর্বক তৃদ্ধাতু নিষ্পন্ন পদও আছে। যথা, "পিবা সোমমভি যমুগ্র তর্দ্ন" এই [ "অভি" ও "তর্দ'" শব্দযুক্ত ] মন্ত্র হোতার যাজ্যা। "স ঈং পাহি য ঋজীষী তরুত্রঃ" ' এই মন্ত্র মৈত্রাবরুণের যাজ্যা। "এবা পাহি প্রত্নথা মন্দতু ত্বা" ' এই মন্ত্র ব্রাহ্মণাচছংসীর যাজ্যা।

"অর্বাঙেহি সোমকামং ত্বাহত্বং" এই মন্ত্র পোতার যাজ্যা। "তবায়ং সোমস্বমেহ্যব্বাঙ্" এই মন্ত্র' নেফার যাজ্যা। "ইন্দ্রায় সোমঃ প্রদিবো বিদানাঃ" ওই মন্ত্র অচ্ছাবাকের যাজ্যা। "আপূর্ণো অস্তু কলশঃ স্বাহা" এই মন্ত্র আগ্রীপ্রের যাজ্যা।

এই সকলের মধ্যে কেবল [ তিনটি ] মন্ত্র অভিপূর্ব্বক
তৃদ্ধাতুনিষ্পান্ন পদযুক্ত। "ইন্দ্র প্রাতঃসবনে বিজয় লাভ
করেন নাই; তিনি ঐ [ তিনটি ] মন্ত্রদারা মাধ্যন্দিন সবনকে
অপর সবনদ্বয়ের অভিমূথে তর্দিত ( দৃঢ়বদ্ধ ) করিয়াছিলেন;

<sup>(</sup>২) প্রাচঃসবনে কেবল হুইজন ঋজিকের মন্ত্র প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রদেবতার উদ্দিষ্ট, অস্ত ঋজিকের মন্ত্র প্রত্যক্ষভাবে অস্ত্র দেবতার উদ্দিষ্ট : কেবল গৌণভাবে ইন্দ্রের সম্পর্কর । মাধ্যদিন-সবনে সকল ঋজিকের মন্ত্রেরই দেবতা প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্র।

<sup>(</sup> ৯ ) ৬।১৭।১। ( ১ • ) ৬।১৭।২ ইহার চতুর্থ চরণে "অভিতৃদ্ধি" পদ আছে।

<sup>(</sup> ১১ ) ৬।১৭।০ ইহার চতুর্থচরণে "অভিতৃদ্ধি" পদ আছে।

ঐ রূপে তিনি যে অন্যের অভিমুখে তদিত করিয়াছিলেন, এই জন্ম ঐ মন্ত্র উক্ত লক্ষণযুক্ত হইয়া থাকে।

## চতুর্থ খণ্ড চমসোন্নয়ন

অনম্বর ভৃতীয়সবনে উন্নয়নকালীন স্কুবিধান যথা—"ইছোপ যাত-----সমৃদ্ধৈ"

তৃতীয়দবনে [চমদের] উন্নয়নকালে "ইহোপ যাত শবদো নপাতঃ" ইত্যাদি দৃক্ত অনুবাক্যা হইবে। রুষণ্ শব্দ, পীতশব্দ, স্থতশব্দ ও মদ্-শব্দ থাকায় ঐ দৃক্তের মন্ত্রদকল এই কর্মে অনুকূল; ঐ মন্ত্র দকল ইন্দ্রের ও ঋভুগণের উদিষ্ট। এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[তৃতীয়দবনে প্রমানস্তোত্রে দামগায়ীরা] ঋভুদৈবত মন্ত্রে স্তোত্র দম্পাদন করেন না, তবে কেন প্রমানকে ঋভুদৈবত বলা হয় ? [উত্তর] পুরাকালে পিতা প্রজাপতি মর্ত্ত্য (মানুষ-ধর্ম্মযুক্ত ) ঋভুগণকে অমর্ত্ত্য (দেবধর্মাযুক্ত ) করিয়া তৃতীয় দবনের ভাগী করিয়াছিলেন, দেইজন্য ঋভুদৈবত মন্ত্রে স্তোত্রদম্পাদন হয় না, অথচ [তৃতীয়দবনের দম্পর্কহেতু ] প্রমানকে ঋভুদৈবত বলা হয়। এ বিষয়ে কেহ কেহ প্রশ্ন করেন,—প্রাতঃদবনে গায়ত্রী ও মাধ্যন্দিনে

<sup>(</sup>১৬) উক্ত সাভটি মন্ত্রের মধ্যে হোতা, সৈত্রাবরুণ ও ব্রাহ্মণাচ্ছংসী এই তিনজনের (৯)(১০)(১১) চিহ্নিত মন্ত্রই উক্ত লক্ষণবিশিষ্ট, অফ্স মন্ত্র নহে।

<sup>( ) 8 90013</sup> 

ত্রিষ্ট প্ ছন্দ পঠিত হওয়ায় ঐ পূর্ববর্তী দবনদ্বয়ে যথোচিত ছন্দেই অনুবাক্যা হইয়া থাকে, তবে তৃতীয়দবনের ছন্দ জগতা হইলেও উহাতে ত্রিষ্টুপ্ ছন্দে কেন অনুবাক্যা হয় ? [উত্তর] তৃতীয়দবনের রদ [গায়ত্রীকর্তৃক] পীত হইয়াছিল'; আর ত্রিষ্টুপ্ছন্দের য়দ পীত না হওয়ায় উহা শুক্রযুক্ত (দারয়ুক্ত); এইজন্য তদ্ধারা তৃতীয়দবনের দরদতা সম্পাদন ঘটে, এই উত্তর দিবে। অতএব এতদ্ধারা এই দবনে ইন্দ্রের ভাগ সম্পাদিত হয়।

এ বিষয়ে আরও প্রশ্ন আছে:—তৃতীয়দবনের দেবতা ইন্দ্র ও ঋতুগণ; কিন্তু তৃতীয়দবনে প্রস্থিত সোমের যাজ্যাবিধানে কেবল হোতা "ইন্দ্র ঋতুভির্বাজবদ্ভিং দম্কিতম্" এই প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রবৈত ও ঋতুদৈবত মন্ত্রে যাজ্যা করেন, অন্য ঋষিকেরা নানা দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রে যাজ্যা করিলেও কি রূপে উহা ইন্দ্র ও ঋতুগণের উদ্দিষ্ট বলিয়া গণ্য হয়? [উত্তর] "ইন্দ্রাবরুণা স্তৃতপাবিসং স্কৃতম্" এই মন্ত্র মৈত্রাবরুণের যাজ্যা, উহার "যুবো রগো অধ্বরং দেববীতয়ঃ" এই চরণে ["দেববীতয়ঃ" এই ] বহুবচনান্ত পদ আছে; এই জন্য উহা [বহুসংথ্যক] ঋতুগণেরই অনুকূল। "ইন্দ্রশ্চ সোসং পিবতং বৃহস্পতে" এই মন্ত্র ব্রাক্ষাণাচ্ছংদার যাজ্যা। ইহার

<sup>(</sup>২) সোমাহরণকালে গায়তী ছই চরণছারা প্রথম স্বন্ধর ও মুখ্রারা তৃতীয়স্বন গ্রহণ করিয়াউচার রস পান করিয়াভিলেন। এ বিধরে শ্রুতি যথা "পদ্ধাং দ্বে স্বনে সমগ্রাল্পেনেকং ব্লুতি যথা "পদ্ধাং দে স্বনে সমগ্রাল্পেনেকং ব্লুতি প্রাথমেন সমগ্রাল্পিনেক তল্মাৎ তৃতীয়স্বন ক্রীম্মভিনুপুতি বীত্মিব হি ম্লুডেল।

"আ বাং বিশন্ত্বিন্দবঃ স্বাভূবঃ" এই চরণেও বহুবচনান্ত পদ থাকায় উহাও ঋভূগণের অনুকূল।

"আ বো বহস্ক সপ্তয়ো রঘুয়দঃ" ' এই মন্ত্র পোতার যাজ্যা; ইহার "রঘুপন্বানঃ প্র জিগাত বাহুভিঃ" এই চরণে বহুবচনান্ত পদ থাকায় উহা ঋভুগণের অনুকূল। "অমেব মঃ স্তহবা আহি গন্তন" ওই মন্ত্র নেন্টার যাজ্যা; ইহার "গন্তন" ( অর্থাৎ গচ্ছত ) এই পদ বহুবচনান্ত হওয়ায় ইহাও ঋভুগণের অনুকূল। "ইন্দ্রাবিষ্ণু পিবতং **মধ্বো অস্ত্র" '** এই মন্ত্র অচ্ছাবাকের যাজা; ইহার "অন্ধাংসি মদিরাণ্যখন্" এই চরণে বহুবচনান্ত পদ থাকার ইহাও ঋতুগণের অনুকূল। ''ইমং স্তোমমর্হতে জাতবেদদে" ঁ এই মন্ত্র আগ্নীঞ্জের যাজ্যা ; ইহার রথমিব সং মহেমা মনীষয়া" এই পদে বহুবচনান্ত পদ থাকায় উহা ঋভুগণের অনুকূল। এইরূপে ঐ ম**ন্ত্রসকল** ে ইন্দ্র ও ঋভুগণ উভয়েরই সম্বন্ধযুক্ত হয়। আর উহারা নানা দেবতায় উদ্দিন্ট হওয়ায় অন্ত দেবতাকেও প্রীত করে। এই সকল মত্ত্রে জগতীচ্ছন্দের বাহুল্য আছে ; ভৃতীয়সবনের ছান্ত জগতা ; ইহাতে তৃতীয় সবনেরই সমৃদ্ধি ঘটে।

## পৃঞ্চম খণ্ড হোত্ৰক ও হোত্ৰাশংসী

হোত্রক ও হোত্রাশংসীর কর্মের সাম্য ও বৈষম্য প্রদর্শন যথা— "অথাহ...
ভেনেতি"।

<sup>(</sup> e ) 212614 ( a ) 5100101 ( a ) 010014 ( A ) 2/882 1

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে :—ইহাদের মধ্যে কাহারও কাহারও কর্ম শস্ত্রবিশিন্ট, কাহারও কর্ম শস্ত্রবিশিন্ট নহে ; তবে কিরূপে যজসানের পক্ষে সকল ঋত্বিকের কর্মই শস্ত্রবিশিন্ট কর্মের মত সমানভাবে সমৃদ্ধিলাভ করে ? [উত্তর] এই [উভয় শ্রেণির] ঋত্বিকের কর্মকেই একযোগে "হোত্র" বলা হয়, সেইজন্ম সকলেই সমান। ইহাদের কাহারও শস্ত্র আছে, কাহারও শস্ত্র নাই, সেইজন্ম উভয়ের বৈষম্যও আছে বটে। কিন্তু ঐ কারণে সকলেরই কর্মা শস্ত্রবিশিন্টরূপে গণ্য হইয়া সমানভাবে সমৃদ্ধি লাভ করে।

আরও প্রশ্ন আছে,—হোত্রকণণ প্রাতঃসবনে শস্ত্রপাঠ করেন, মাধ্যন্দিনে শস্ত্রপাঠ করেন, তাহাতে তৃতীয়সবনেও তাঁহাদের শস্ত্রপাঠ কিরূপে সিদ্ধ হয় ? [উত্তর] মাধ্যন্দিনে হোত্রকেরা প্রত্যেকে ছুই ছুই সূক্ত পাঠ করেন, এইজন্ম [সিদ্ধ হয়], এই উত্তর দিবে।

আরও প্রশ্ন আছে, হোতারই [প্রত্যেক সবনে] তুইটি শস্ত্রপাঠের বিধান আছে; হোত্রকগণের [তাহা না থাকিলেও] কিরূপে তুই শস্ত্র পাঠের ফললাভ হয় ? [উত্তর] তাঁহার

<sup>(</sup>১) মৈত্রাবরণ, ব্রান্ধণাচছংগী ও অচ্ছাবাক এই তিন হোত্রকের শস্ত্র আছে; নেষ্টা, পোতা ও আগ্নীপ্র এই তিন হোত্রাশংসীর শস্ত্র নাই।

<sup>(</sup>২) হোত্রক ও হোত্রাশংসী উভয়বিধ ঋরিকের কর্ম্মের সাধারণ নাম হোতা, এইজ্য হোত্রাশংসীর শস্ত্র না থাকিলেও তিনি হোত্রকের তুল্য হন।

<sup>(</sup>৩) তৃতীয় সবনে খোত্রকেরা শপ্রপাঠ করেন না। কিন্তু দিরীয় সবনে মৈত্রাবরণ, আদ্পাচ্ছংসা ও আছে বাক ই ছারা প্রভাবেক ছই ছই হক্ত পাঠ করেন। উহার একটি প্রা শংখালিনে উদ্দিত্র ও দিউ,ও প্রজ্ঞ পর্যপ্রী তৃতীয় স্বনের উদিষ্ট মনে করিলে তদ্ধারাই তৃতীয় সক্ষার শপ্রপাঠে কল্লাভ ছইলে।

[ প্রস্থিত সোম্যাগে ] ছই ছই দেবতার উদ্দিষ্ট যাজ্যাপাঠ করেন, এইজন্ম [ ঐ ফললাভ হয় ], এই উত্তর দিবে ! '

## मर्छ খ छ

### হোত্ৰক ও হোত্ৰাশংসী

হোত্রক সম্বন্ধে আরও বক্তব্য—"অথাহ-----শংসতঃ"।

এ বিষয়ে আরও প্রশ্ন আছে,—তিনজন হোত্রকের হোত্র শস্ত্রবিশিষ্ট, তবে অপরের (হোত্রাশংদীদের) কর্মণ্ড কিরুপে শস্ত্রবিশিষ্ট বলিয়া গণ্য হয় ? [উত্তর] [হোতার পঠিত] আজ্য-শস্ত্র আগীপ্রের শস্ত্ররূপে, মরুত্বতীয় শস্ত্র পোতার শস্ত্ররূপে, বৈশ্বদেবশস্ত্র নেকার শস্ত্ররূপে গণ্য হয়; এইরূপে তাঁহাদের কর্মান্ড শস্ত্রচিহ্নযুক্ত হইয়া থাকে।

আরও প্রশ্ন আছে,—অন্ম হোত্রকগণের প্রত্যেকের জন্ম একটিনাত্র প্রৈমের বিধান আছে; তবে কেন পোতার জন্ম জুইটি প্রেম আর নেন্টার জন্ম জুইটি প্রেম ? তিত্তর ]

- (৪) হোতার শর প্রাতঃসবনে আজা ও প্রউগ, মাধ্যন্দিনে মর হতীয় ও নিক্ষেব্লা; তৃতীয়ে বৈশদেব ও আগ্রিমারক; হোতকগণের কাহারও হুইশপ্রের বিধান নাই। কিন্তু প্রস্থিত যাজ্যার মন্ত্রের ঘিবিধ দেবতা; এক ধান্ত। প্রত্যক্ষতাবে মন্ত্রের উদ্দিষ্ট, অহা দেবতা গৌণভাবে সম্বর্জ্ব (পূর্বে দেখ); এতদ্বারা ও ফললাত হয়।
- (১) আগ্নীপ্রের যাজ্যা অগ্নির উদ্দিষ্ট, আজ্যশস্ত্র অগ্নিরু-উদ্দিষ্ট। পোতার যাজ্যা মরুক্সপের উদ্দিষ্ট, মরুক্ততীয় শস্ত্রও মরুক্সপেরে উদ্দিষ্ট। নেষ্টার যাজ্যামন্ত্রে দেবগণের উদ্বেখ আছে; এই হেতু উহার সহিত বৈখদেব শস্ত্রের সম্বন্ধপ্রাপন চলিতে পারে। এইরূপে প্রত্যেকের জন্ম হোতৃপঠিত শস্ত্রের সহিত হোত্রকপঠিত যাজ্যার নামন্ত্য দেখান হইতেছে।
  - (২) প্রেষমন্ত্র সাকল্যে বার্টি এবং হোতা, পোতা, নেষ্টা, আগ্নীপ্র, ব্রাহ্মণাচ্ছংমী, মৈত্রাৰক্ষণ,

যে সময়ে ঐ গায়ত্রী স্থপর্নরপ ধরিয়া সোম আহরণ করিয়া-ছিলেন, সেই সময়ে তিনি ঐ হোত্রকগণের শস্ত্র লোপ করিয়া হোতাকে [সেই শস্ত্র] দান করিয়াছিলেন, এবং [ঐ হোত্রকগণের বলিয়াছিলেন] তোমরা আহাবপর্যান্ত করিতে পাইবেনা, যেহেতু তোমরা [আমার অবস্থা] জানিতে পার নাই।তথন দেবগণ বলিলেন, এই হুই জনকে (পোতা ও নেফাকে) [প্রেষমন্ত্ররূপ] বাক্যদারা বর্দ্ধিত করিব; সেইজন্য তাহার হুই হুই প্রেষ হইল। আর দেবগণ আয়াপ্রের জিয়াকে ঋক্যন্ত্রদারা বিদ্ধিত করিয়াছিলেন; সেই জন্য আয়াপ্রের যাজ্যায় একটি ঋক্ অধিক আছে।

আরও প্রশ্ন আছে,—মৈত্রাবরুণ "হোতা যক্ষৎ" "হোতা যক্ষৎ" ইত্যাদি প্রৈযমন্ত্রে হোতাকে প্রেমণ করেন, [ ইহা

হোভা, পোতা, নেষ্টা, অছাবাক, অধ্বর্গ ও গৃহপতি এই কয়েক জনের জন্ম স্থাক্রনে বিহিত। হোতার ছুই প্রেম পুরের বলা হইরাছে। ছোত্রকগণের মধ্যে কেবল পোনার ও নেষ্টার ছুই ছুই থৈব; অঞ্চের এক এক। "হোতা ফকন্ মরাতঃ পোতাবে" এবং "হোতা ফকদেবং দেবিণোদাং পোত্রাদৃত্তিং" এই ছুইটি পোতার থৈব। "হোতা ফকদ্বাবো নেষ্টা" এবং "হোতা ফকদেবং দেবিণোদাং নেষ্টাং" এই ছুইটি নেষ্টার প্রেম।

<sup>(</sup>৩) আলা, মরত্তীয় ও বৈখদেব এই তিন শক্স পূর্বে হোতার পাঠ্য ছিল না; পোতা, নেষ্টা ও আগ্নীপ্রের অর্থাৎ তিনজন হোলোশংদীর পাঠ্য ছিল। পায়জীকর্ত্ক দোমাহরণে ইস্র শোকাভিভৃত হইলে সকল ক্ষিক্ ইন্দ্রের নিকট মান্ত্রনা দিবার জক্স আদিয়াছিলেন; কেবল ঐ তিন ক্ষিক্ আদেন নাই। ভাহাতে ইস্র কুদ্ধ ইন্যা উচিদের শক্র হোতাকে দান করেন এবং উচিদ্দিপকে আহাবমস্ত্রপাঠের অধিকারে বর্জিত করেন। অক্সদেবতারা হোলোশংদীদের এই হুর্থশায় ব্যথিত হুইয়া লেতা ও পোষ্টাকে ছুইটি করিয়া প্রের দিলেন এবং আগ্নীপ্রের ফাল্যামস্ত্রে ঝক্সংখ্যা একটি বাড়াইয়া দিলেন। সাভজন ক্ষরিকেরই ভিনটি করিয়া প্রস্থিত যাল্যামস্ত্র ছিল, ওদব্ধি আগ্নীপ্রের চারিটি মন্ত্র ইন্যা। "এভির্থে সর্থন্য" এই মন্ত্রটি আগ্নীপ্রের চতুর্থ মন্ত্র; পান্ধীয়ত এইন ব্যথা উহার প্রয়োশ হয়

যুক্তিযুক্ত ]; কিন্তু যাঁহারা হোতা নহেন, হোতাশংসীমাত্র তাঁহাদিগকেও কেন "হোতা যক্ষৎ" "হোতা যক্ষৎ" ইত্যাদি মন্ত্রে প্রেষণ করা হয় ? [উত্তর ইহোতা প্রাণ-স্বরূপ, দকল ঋত্বিক্ই প্রাণস্বরূপ; ঐ রূপে [দকলকে] প্রেষণ করিলে "প্রাণো যক্ষৎ" ইহাই বলা হয়। 8

আরও প্রশ্ন আছে,—উল্লাভ্গণের জন্য প্রৈষমন্ত্র আছে কি নাই ? [ উত্তর] আছে, এই উত্তর দিবে। প্রশাস্তা (মৈত্রাবরুণ) জপের পর "স্তুপবম্"—স্তোত্র আরম্ভ কর—[ উল্লাভাদিগকে] যে এই কথা বলেন, উহাই তাঁহাদের পক্ষে প্রৈষমন্ত্র।

আরও প্রশ্ন আছে,—অচ্ছাবাকের প্রবর প্রিকৃষ্টভাবে বরণমন্ত্র) আছে কি নাই ? [উত্তর] আছে, এই উত্তর দিবে। অধ্বর্যু যে [অচ্ছাবাককে] বলেন "অচ্ছাবাক বদস্ব যতে বাসম্"—অচ্ছাবাক, ভোমার যাহা বক্তব্য, তাহা বল,— উহাই তাঁহার পক্ষে প্রবর বলিয়া গৃহীত হয়।

আরও প্রশ্ন আছে,—[ অগ্নিফোমের বিকৃতি উক্থ্য নামক ক্রভুতে ] তৃতীয় সবনে মৈত্রাবরুণ ইন্দ্রের ও বরুণের উদ্দিষ্ট

<sup>(</sup>৪) মৈত্রাবরণই সকল ক্ষিক্কে প্রথমস্ত্রাক্তা প্রেরণ করেন। প্রেরমন্ত্রমাত্রেরই আরম্ভে "হোতা বৃদ্ধুক", হোতা বাতীত জন্ম ক্ষিত্রের পক্ষে এ রূপ বাক্য কির্পে সঙ্গত হইবে, উস্ভাগের এই তাৎপর্য।

<sup>(</sup>৫) অন্য ঋতিকেরা ধরণের পার ববট্কার উচ্চারণে হোম করেন। আছোবাকের পাক্ষে সেরপ বিধান নাই; এছলে অঞ্চল চুক্তিত উষ্ট বাক্টে অচ্ছাবাকের ব্য়ণমন্ত্র বলিলা এহণ করিতে হইবে।

সূক্ত পাঠ করেন, তবে কেন অগ্নির উদ্দিষ্ট মল্লে উহার স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয় ?' [উত্তর ] দেবগণ অগ্নিকে মুখ (প্রধান) করিয়া তাঁহার সাহায্যে অন্তরগণকে উক্থ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন, সেই জন্ম এম্বলে অগ্নিদৈবত মন্ত্রেই স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয়।

আরও প্রশ্ন আছে,—তৃতীয় সবনে ব্রাহ্মণাচ্ছংসা ইন্দ্রের ও রহস্পতির উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করেন ও অচ্ছাবাক ইন্দ্রের ও বিষ্ণুর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করেন; তবে কেন কেবল ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট মন্ত্রে উহার স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয়?
[উত্তর ] ইনিই অস্তরগণকে উক্থসকলের নিকট হইতে জয় করিয়াছিলেন; তথন ইনি [দেবগণকে ] বলিয়াছিলেন, [তোমাদের মধ্যে ] কে [আসার সঙ্গে আসিবে ] ? তথন দেবতারা আমি [ যাইব ] আমি [ যাইব ], এই বলিয়া ইন্দ্রের পশ্চাতে গিয়াছিলেন। সেই ইন্দ্র সকলের পূর্বের গিয়া [ অস্তর্নিগকে ] জয় করিয়াছিলেন, তজ্জ্যে ইন্দ্রেদিনত মন্ত্রেই স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয়। অন্ত দেবতারাও যে "আমি, আমি" বলিয়া ইন্দ্রের পশ্চাতে গিয়াছিলেন, তাহাতেই [ ঐ ত্রই ঋত্বিক্ তৃতীয় সবনে অন্ত দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিয়া থাকেন ]

<sup>(</sup>৬) "ইক্ৰাবৰুণা যুৰন্" ইত্যাদি স্ক্ৰ:

<sup>(</sup>१) এই শক্তে অগ্নির উদ্দিষ্ট মন্ত্রে ন্তোতিয় ও অমুক্রপ সম্পাদিত হইয়া থাকে।

## সপ্তম খণ্ড হোত্রককর্দ্ধ

হোত্রক সম্বন্ধে অহান্ত কথা—"অথাহ...... অভাত্তেৎ"।

আরও প্রশ্ন আছে, তৃতীয় সবনের দেবতা বিশ্বদেবগণ, তবে কেন তৃতীয় সবনের আরম্ভে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট অথচ জগতী ছন্দের সৃক্ত পঠিত হয় ?' [উত্তর] এরপ করিলে ইন্দ্রের উদ্দেশেই যজ্ঞ আরম্ভ করিয়া যজ্ঞানুষ্ঠান হয়, এই উত্তর দিবে। আর তৃতীয় সবনের ছন্দ জগতী, অতএব উহাতে জগতেরই কামনা হয়। ইহার [আরম্ভে পঠিত স্ক্তের] পর যে কিছু ছন্দ পঠিত হয়, সে সমস্তও জগতীর সম্বন্ধযুক্ত হইয়া পড়ে। এইজন্য তৃতীয় সবনের আরম্ভে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট জগতী ছন্দের

অজ্বাক শস্ত্রের অন্তে "সং বাং কর্ম্মণা" এই ত্রিন্টু প্ সূক্ত পাঠ করেন, এতদ্বারা যে কর্ম ( সোমপান ) স্তুতিযোগ্য, তাহাকেই লক্ষ্য করা হয়। ঐ মন্ত্রের "সমিষা" এই পদে ইয় শব্দে অমকে বুঝায়; এতদ্বারা ভক্ষণীয় অন্নের রক্ষা ঘটে। উহার "অরিটোর্ন পশিভিঃ পারয়ন্ত" এই [ চতুর্থ চরণ ] স্বস্তি লাভের উদ্দেশে [ পৃষ্ঠ্য দড়হে ] প্রতি দিনই পাঠ করা হয়।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, তৃতীয় সবনের ছন্দ জগতী,

<sup>(</sup>১) এম্বলে বিষদেবদৈবত মন্ত্র পঠিত হওয়া উচিত ; আবার ইশ্রদৈবত মন্ত্র পঠিত হইলেও উহার ছন্দ ত্রিসূপ্ত্ওয়া উচিত।

١ داهداك (٦)

তবে কেন ত্রিন্টুপ্ মন্ত্রে উহার [শস্ত্রের] সমাপনমন্ত্র সম্পাদিত হয় ? [উত্তর ত্রিন্টুপ্ বীর্যস্বরূপ; এতদ্বারা শস্ত্র-শেষে বীর্য্যেই প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

"ইয়মিন্দ্রং বরুণমন্টমে গীঃ" <sup>ব</sup> এই মন্ত্রে মৈত্রাবরুণের, "রহস্পতির্নঃ পরিপাতু পশ্চাৎ" এই মন্ত্রে ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর এবং "উভা জিগ্যথুঃ" ' এই মত্ত্রে অচ্ছাবাকের শত্র সমাগু **হয়। [শেষ মল্রটির অর্থ] তাঁহারা (ইন্দ্র ও** বিরু) উভয়ে জয় লাভ করিয়াছিলেন। [ ঐ ঋকের মধ্যে ] "ন পরাজ্যেথে"—এই বাক্যের অর্থ যে তাঁহারা পরাজিত হন নাই, উভয়ের মধ্যে কেহই হন নাই। উহার [শেষার্দ্ধে] "ইন্দ্রুদ বিষ্ণো যদপস্পুধেথাং ত্রেধা সহস্রং বি তদৈরয়েধাম্"—অহে বিষ্ণু, তুমি ও ইন্দ্র উভয়ে যথন [ অস্তরগণের সহিত যুদ্ধার্থ ] স্পৰ্দ্ধা করিয়াছিলে, তখন তোমরা সহস্রকে তিন ভাগ করিয়া যথাস্থানে অর্পণ করিয়াছিলে—এই বাক্যের তাৎপর্য্য যে, ইন্দ্র এবং বিষ্ণু অস্তরগণের সহিত যুদ্ধ করিয়া-ছিলেন, তাহাদিগকে জয় করিয়া তাহাদিগকে বলিয়াছিলেন, [ আইস ] আমরা বিভাগ করিয়া লইব। সেই অস্ত্রগণ বলিয়াছিল, তাহাই হউক। তথন সেই ইন্দ্র বলিয়াছিলেন, এই বিষ্ণু যে সকল বস্তুর উদ্দেশে তিনবার বিক্রম করিবেন (পদক্ষেপ করিবেন), তাহা আমাদের, আর অন্য সমস্ত তোসাদের হউক। তথন বিষ্ণু [ এক পাদে ] এই লোক-সকলকে, [ দ্বিতীয় পাদে ] বেদসমূহকে, [ ভৃতীয় পাদে ]

<sup>(</sup> o ) alesis 1 ( s ) 2 - [85] 2 ) [ ( s ) elevie 1

বাক্যকে আক্রমণ করিয়াছিলেন। উক্ত মস্ত্রের "সহস্র" শব্দের অর্থ কি, এই প্রশ্ন হইয়া থাকে। এই লোকসকল, এই বেদসমূহ এবং বাক্য, ["সহস্র" শব্দের লক্ষ্য ], এই উত্তর দিবে।

উক্থ্য ক্রন্থতে অচ্ছাবাক [ ঐ মন্ত্রের শেষ পদ ] "ঐরয়ে-থাম্ ঐরয়েথাম্" এইরূপে তুইবার উচ্চারণ করেন; উহাই ঐ স্থলে শস্ত্র সমাপন করে। আর হোতা অগ্নিফোমে এবং অতিরাত্রে [ স্ব স্ব শন্তের শেষ পদ ] ছুইবার উচ্চারণ করেন; উহাতেই তাঁহাদের শস্ত্র সমাপ্ত হয় ।

যোড়শী জতুতে সূইবার উচ্চারণ করিবে, কি করিবে না ? এই প্রশ্নের উত্তবে বলা হয়, করিবে। অন্য অনুষ্ঠানে যথন সূইবার উচ্চারণ হয়, তখন এখানে কেন ঐরপ হইবে না, এই হেতুতেই [ এখানেও ] সূইবার উচ্চারণ করিবে।

## অফ্টম খণ্ড হোত্ৰক কৰ্ম

অছাবাক সম্বন্ধে পুনঃ প্রশ্নোত্তর—"অগাহ·····শংসতীতি"

এ বিষয়ে প্রশ্ন জাছে, তৃতীয় সবন নরাশংসের সম্বন্ধযুক্ত, তবে কেন অচ্ছাবাক উহার শেষে শিল্পশস্ত্রমধ্যে নরাশংসের

<sup>(</sup>৬) অগ্নিষ্টোনে 'যজ্জিতে ক্জিকিতে" এবং অভিরাতে 'ধেহি চিত্রং ধেহি চিত্র**ন্" এইরূপে** একই পদ ছুইবার উচ্চারিত হয়।

<sup>(</sup>১) নরা মমুষ্যা ঋভবোহ<sup>িংর</sup>গো যা যত শস্তে তৎ নারাশংসং তৎস**দ্ধি তৃতীর** স্থন্য। (সার্ণ)

শশ্বন্ধরহিত মন্ত্র পাঠ করেন ? [উত্তর ] নারাশংস বিকৃতিশ্বন্ধপ; রেতঃ কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ করিয়া ক্রমে বিকৃত হয়, এবং
বিকৃত হইয়া [শেষে সন্তানরূপে] উৎপন্ধ হয়, এও সেইরূপ। আবার এই যে নারাশংস ছন্দ, উহা মৃত্র ও শিথিল;
আর এই যে অচ্ছাবাক, ইনি অন্তিম ঋত্বিক্; সেইজন্ম [যজ্ঞের]
দৃঢ়তার জন্ম ও উহাকে দৃঢ়স্থানে প্রতিষ্ঠিত করিব বলিয়া [অন্ম
ছন্দে শস্ত্র সমাপ্ত হয় ]। এইজন্ম অচ্ছাবাক [তৃতীয়সবনের
অন্তে] শিল্পশন্তের মধ্যে [যজ্ঞাকে] দৃচ্ করিবার জন্ম ও দৃঢ়স্থানে
প্রতিষ্ঠা করিব বলিয়া নরাশংসের সম্বন্ধরহিত মন্ত্র পাঠ করেন।

# উনত্রিংশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### হোত্ৰক কৰ্ণ্ম

অহীনক্রতুতে হোত্রকগণের 'মাধ্যন্দিন সবনের শস্ত্রবিধান যথা—"য খঃ·····
সেক্ততারৈ"

[পৃষ্ঠ্যষড়হের ] প্রাতঃসবনে পরদিনে [উদ্গাতা যে ত্র্যুচে ] স্তোত্রিয় করেন, [পূর্ব্বদিনে হোতা ] তাহাতেই

- (২) নারাশংসই বিকৃত হইয়া দ্বন শেষে অত্যছলে পরিণত হয়, এই ভাৎপর্য্য :
- (৩) তৃতীয় সমনে অচ্ছাবাকের পর আর কোন ঋতিক্ শরপাঠ করেন না। কাজেই যজের শৈথিলা নিবারণের পরে কোন উপায় থাকে না, সেই নিমিত্ত স্বন্ধেতে অশিথিল ছন্স ব্যবহার করিতে হয়।

[শস্ত্রের] অনুরূপ সম্পাদন করিবেন; ইহাতে অহীন ক্রন্থুর অবিচ্ছেদ ঘটে। একাহ যেরূপ সোমাভিষ্ব দ্বারা নিম্পাদিত হয়, অহীনও সেইরূপ হইয়া থাকে। সোমাভিষ্বযুক্ত একাহের স্বন্সকল যেমন পৃথক্ভাবে সমাপ্ত করিয়া অনুষ্ঠিত হয়, সেইরূপ অহীনের প্রাত্যহিক অনুষ্ঠানও পৃথক্ভাবে সমাপ্ত করিয়া অনুষ্ঠিত হয়। সেই জন্ম প্রাত্তঃস্বনে প্রদিনের স্থোতিয়দ্বারা [পূর্বিদিনের] অনুরূপ সম্পাদন করিলে অহীন্যজ্বের অবিচ্ছেদ ঘটে; এতদ্বারা [একদিনের মন্ত্র অন্যদিনে লইয়া যাওয়ায়] অহীন্যজ্ঞকে বিচ্ছেদহীন করা হয়।

দেই দেবগণ ও ঋষিগণ এইরূপ স্থির করিয়াছিলেন, যে [প্রতিদিন] সমান (একরূপ) অনুষ্ঠানদ্বারা যজ্ঞকে বিচ্ছেদহীন করিব; এই স্থির করিয়া তাঁহারা ঐ যজ্ঞের এইসকল অনুষ্ঠান সমান করিয়াছিলেন,—প্রগাথ সমান, প্রতিপৎ সমান ও স্ক্র সমান করিয়াছিলেন। ইন্দ্র ওকঃসারী (এক স্থানেই সঞ্চরণ করেন); ইন্দ্র পূর্ববিদিন যেখানে যান, পরিদিনও সেইখানে যান; এইরূপে যজ্ঞও [প্রতিদিন] ইন্দ্রযুক্ত হয়। [এইজন্ম প্রতিদিনের অনুষ্ঠানে প্রগাথাদি সমান করা উচিত]।

<sup>( &</sup>gt; ) সামণ মতে "ওকংসারী" এর্থে মাজার। মার্জার একস্থানে চিরকাল বাস করিতে ভাল বাসে; ইন্দ্র সেই মার্জারসরা।। "ওকাংনি স্থানানি গৃহাণি, তেবু সরতি সকরে। সক্ষরতি ইতি ওকংসারী মার্জারঃ। বথা মার্জারঃ পূর্কিমিন্ দিনে যেবু গৃহেষু সঞ্চরতি ভেঙ্বে গৃহেষু পরেছারণি সঞ্চরতি, এবময়মিন্টোহণি অগণগুৱাঃ।"

# দ্বিতীয় খণ্ড সম্পাতসূক্ত

সম্পাতহকের নির্ণয় যথা—"ভান্ বা এতান্.....সন্তরন্তি"

এই সম্পাতস্ক্তল প্রথমে বিশ্বামিত্র দেখিরাছিলেন;
বিশ্বামিত্রদৃষ্ট ঐ সূক্ত বামদেব প্রচারিত করেন "এবা ত্বামিত্র বিজ্ঞান্ত্র" "যন ইন্দ্রো জুলুদে যদ্ধ বৃষ্টি" "কথা মহামর্ধৎ কন্স হোতুঃ" এই সূক্তওলিকে বামদেব শীল্র সম্পাতিত (প্রচারিত) করিরাছিলেন। শীল্র সম্পাতিত করিরাছিলেন বলিয়া উহাদের সম্পাতত । তথন বিশ্বামিত্র স্থির করিছেন, অশিন বে সম্পাত সূক্ত দেখিলাম, বামদেব তাহা প্রচার করিয়া ফেলিলেন; আমি আরপ্ত কতকগুলি তৎসদৃশ সূক্তকে সম্পাতরূপে প্রচার করিব। এই স্থির করিয়া তিনি "সল্মোহ জাতো র্যক্ত কনীনঃ" "ইন্দ্রঃ পুর্তিলাতিরদ্বাসমর্কৈঃ" "ইমামূ যু প্রভৃতিং সাতয়ে ধাঃ" "ইচ্ছন্তি ত্বা সোম্যাসঃ স্থায়ঃ" "শাসদ্বহ্ছিত্র হিতুর্নপ্তাঙ্গাৎ" "আভি তন্টেব দীধয়া মনীয়াম্"" এই সূক্তওলিকে তৎসদৃশ সম্পাতরূপে প্রচার করিয়াছিলেন।

- (3) 8136;31 (3) 1 (5) 1 (6618 ( 2)
- (৪) বিলম্ব করিলে বিখানিত নিজনামে প্রচার করিবেন, এই আশস্কার বামদেব অনং শিষ্
  ও অধ্যেতাদের মধ্যে প্রচার করিয়ছিলেন। "কালবিলম্বে সতি বিখানিত আগতা করিয়েঃ প্রকটাকনিয়াতি ইতি ভীতা। বয়ং শিশুনের সমপতং সৈন্যগধোতুন্ শিলান্ প্রাপ্তবান্ করীয়জন
  - ( ০ ) সায়ণ এখনে বামদেপের বিশেষণ দিয়াছেন—"গুরুদ্রোইভীতিরহিতঃ"।
  - (e) alang (c) i cicolo (-c) i ciono (a) alanta (a) i ciono (c) i ciono i

"য এক ইদ্ধব্যশ্চর্ষণীনাম্"" এই সূক্ত ভরদ্বাজের, "যক্তিগ্মশৃঙ্গো রমভোন ভীমঃ"" এবং "উত্ন ব্রহ্মাণ্যৈরত শ্রবস্থা" এই সূক্তদ্বর বশিষ্ঠের,"অস্মা ইত্ন প্র তব্যে তুরায়" " এই সূক্ত নোধার।

প্রাতঃসবনে বড়হস্তোত্রিয় [ ত্র্যুচসমূহের ] পাঠের পর মাধ্যন্দিন সবনে সেই সেই [ হোত্রকগণ ] অহীনের সূক্তসকল পাঠ করিবেন। এই গুলি অহীন-সূক্তঃ—"আ সত্যো বাতু মঘর্বা ঝজীয়ী " এই সত্যশব্দযুক্ত সূক্ত মৈত্রাবরুণের, "অস্মা ইত্ন প্র তবসে তুরায়" এই সূক্ত ব্রাহ্মণাচ্ছংনীর; উহার "ইন্দ্রায় ব্রহ্মাণি রাত্ত্যা" এবং "ইন্দ্র ব্রহ্মাণি গোত্রসাদো অক্রন্" এই অংশদয় ব্রহ্মন্-শব্দযুক্ত; শোসদ্বহ্নি-র্জনয়ন্ত বহ্নিম্" এই বহ্নিশব্দযুক্ত সূক্ত অচ্ছাবাকের।

া বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[ গবাসয়নসত্তে ] আর্ত্তিসহিত অনুষ্ঠানে ও আর্ত্তিরহিত অনুষ্ঠানে, উভয় স্থলেই অচ্ছাবাক কেন এই বহ্লি-শব্দ-যুক্ত সূক্ত পাঠ করেন ? " [ উত্তর ] ঐ [ অচ্ছাবাকনামক ] বহ্ব্ চ (ঋথেদানুষ্ঠায়ী) বার্য্যবান্; (অতএব যজ্ঞতার বহনে সমর্থ); ঐ সূক্তও বহ্নিশব্দবিশিষ্ট;

ا داهداه ( هد ) ا دادهاد ( ۱۵ ) ا داهداه ( ۱۹ ) ا داهداه ( ۱۹ ) ا دادهاد ( ۱۹ ) ا دادهاد ( ۱۹ )

<sup>(</sup>১৯) গ্ৰাময়ন সত্ত্বের অভিপ্ৰবন্ধহের ও পৃষ্ঠারন্ত্ৰের অন্তর্গত অমুষ্ঠান দিনের পর দিন অমুষ্ঠিত হয়; এই জম্ম উহা আবৃত্তিসহিত। আর চতুর্বিংশাদি অমুষ্ঠান কেবল এক নির্দিষ্ট দিনেই অমুষ্ঠিত হয় বলিরা উহা আবৃত্তিরহিত। অচ্ছাবাককর্তৃক ঐ স্কু উভয়বিধ অমুষ্ঠানেই পঠিত কেন হয়, প্রশ্নের এই তাৎপর্যা। উত্তরে বলা ধ্ইল চতুর্বিংশাদি অমুষ্ঠান বন্ধহের মন্ত অহীন বা একাধিক দিনে সাধ্য না ব্যলেও অম্ব অর্থে অহীন অর্থাৎ হীনতাশ্ম্য। কাজেই উভরবিধ অমুষ্ঠানেই একই স্বন্ধের ব্যবহা।

বহ্নি (অর্থাৎ বহনসমর্থ অশ্বাদি পশু), যাহার ( যে শকটাদির ) ধুরায় যোজন করা যায়, তাহার বহনে সমর্থ ; এই জন্ম অচ্ছাবাক ঐ বহ্নিশক্ষিবশিষ্ট সূক্ত আবৃত্তিসহিত ও আবৃত্তিরহিত উভয়বিধ অনুষ্ঠানেই পাঠ করেন।

ঐ সূক্তসকল [গবাময়ন সত্রে ] চতুর্বিংশ, অভিজিৎ, বিশ্ববিৎ, বিশ্বজিৎ ও মহাত্রত এই পাঁচ দিনের [আর্ত্তিরহিত] অনুষ্ঠানে প্রযুক্ত হয়। এই কয়দিনের অনুষ্ঠানই [অন্য অর্থা অহীন, কেন না উহা কোন কর্ম্মেই হীন হয় না। আবার ঐ সকল অনুষ্ঠানের আর্ত্তি না হওয়ায় উহারা আর্ত্তিরহিত। সেইজন্ম এই কয় দিনের অনুষ্ঠানে ঐ সকল সূক্ত পাঠ করা হয়। অপিচ অহীন (ভোগ্যবস্তপূর্ণ) সর্বরূপে (বহুরূপযুক্ত) ও সর্ববসমৃদ্ধ (সর্বকলপ্রদ) স্বর্গলোকসমূহ পাইব, এই অভিপ্রায়ে ঐ [অহীন] সূক্তন্দল পাঠ করা হয়। বাশিতা (গর্ভগ্রহণকামিনী) ধেনুর জন্ম যেমন রমকে আহ্বান করা হয়, ঐ সূক্ত পাঠ দারা ইন্দ্রকেও সেইরূপ আহ্বান করা হয়। অহীন ক্রতুর অবিচ্ছেদসাধনের জন্ম যে এই সূক্তসকল পাঠ করা হয়, ইহাতে অহীনকেই বিচ্ছদহীন করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড সম্পাতসূক্ত

সম্পাত্তহক্ত সম্বন্ধে প্রস্থান্ত কথা—"ততো বা এতান্——গোকং জয়তি" মিত্রাবরুণ [কেবল ষড়হ অনুষ্ঠানে] তিনটি সম্পাতসূত্তের এক এক সূক্ত এক এক দিন পাঠ করেন। প্রথম দিনে "এক স্বামিক্ত বিজ্ঞ্জিত্র" এই সূক্ত, দিতীয় দিনে "যম ইন্দ্রো জুজুমে যচ্চ বৃষ্টি" এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "কথা মহামর্যাৎ কস্থা হোতুঃ" এই সূক্ত পাঠ করেন। প্রাহ্মণাচ্ছংদী তিন সম্পাতসূক্তের এক এক সূক্ত এক এক দিন পাঠ করেন;—যথা, প্রথম দিনে "ইক্রঃ পূর্ভিদাতিরদ্দাসমর্কেঃ" এই সূক্ত, দিতীয় দিনে "য এক ইদ্ধর্যশ্চর্যশীনাম্" এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "যন্তিগ্রশৃঙ্গো র্যভো ন ভামঃ" এই সূক্ত। অচ্ছাবাক তিনটি সম্পাতসূক্তের এক এক সৃক্ত এক এক দিন ম্যাক্রমে পাঠ করেন, যথা—প্রথম দিনে "ইচ্ছন্তি ত্বা সোন্যাসঃ স্থায়ঃ এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "শাসদ্বহ্নিত্র্ প্রাস্তাম্যায়ঃ এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "শাসদ্বহ্নিত্র হিত্র্নপ্রাহ্র্যাণ্ড" এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "শাসদ্বহ্নিত্র হিত্র্নপ্রাহ্র্যাণ্ড" এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "শাসদ্বহ্নিত্র হিত্র্নপ্রাহ্র্যাণ্ড" এই সূক্ত। ওইরূপে উহাতে নয়টি সূক্ত হয়।

এতদ্যতীত আর তিনটি সূক্ত আছে, তাহার [ এক একটি এক এক ঋত্বিক্ ] প্রতিদিনই (অর্থাৎ তিন দিনেই) পাঠ করিবেন। গ এইরূপে সূক্তসংখ্যা দ্বাদশ হয়। দ্বাদশ মাদে সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি; প্রজাপতিই যজ্ঞ। এতদ্বারা সংবৎসরকে, প্রজাপতিকে ও যজ্ঞকে পাওয়া যায়। এবং সংবৎসরে, প্রজাপতিতে ও যজ্ঞে প্রতিদিন প্রতিষ্ঠিত হইয়া যজ্ঞানুষ্ঠান করা হয়।

<sup>(</sup>১) মৈত্রাবরণ প্রথম দিভাঃ ু ীয় দিনে বথাক্রমে তিনস্ক পাঠ করেন; তন্তিন্ন আর একটি চতুর্থ স্কুল আছে, উহা তিনদিনের প্রত্যেক দিনেই পাঠ করিতে হয়। এইরূপ ব্রাহ্মণাচছপৌ ও অচ্ছাবাকপক্ষেও ব্যবস্থা। এই চতুর্থ স্কুত্রয় পরবর্তী থণ্ডে ব্যাথাতি ইইয়াছে (পরে দেখ)। এইরূপে স্কুরে সংখ্যা মোটের উপর বারটি।

[ পৃষ্ঠ্যষড়বের চতুর্থ পঞ্চম ও ষষ্ঠদিনে ] ঐ দ্বিবিধ সূক্তের মধ্যস্থলে আর কতিপয় সূক্ত আবপন করিবে (বসাইবে)।

চতুর্থদিনে ন্যঙ্খরহিত বিমদঋষিদৃষ্ট বিরাট্ছন্দের [ সাতটি ] মন্ত্র, পঞ্চমদিনে পংক্তিছন্দের [ সাতটি ] মন্ত্র, ও ষষ্ঠদিনে পরুচ্ছেপদৃষ্ট [ সাতটি ] মন্ত্র আবপন করিবে।

যে সকল অনুষ্ঠান মহাস্তোমবিশিষ্ট, সৈ কয়দিন মৈত্রা-বরুণ "কো অন্ত নর্যো দেবকানঃ" এই সূক্ত, ব্রাহ্মণাচ্ছংসী "বনে ন বা যো ন্যধায়ি চাকন্" এই সূক্ত, এবং অচ্ছাবাক "আ যাহ্মব্রাঙ্কুপ বন্ধুরেষ্ঠাঃ" এই সূক্ত আবপন করিবে।

এইগুলি আবপন সূক্ত; এই আবপনসূক্তদারা দেবগণ এবং ঋষিগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন; সেইরূপ যজমানেরাও এই আবপনসূক্তদারা স্বর্গলোক জয় করেন।

# চতুর্থ খণ্ড সম্পাতসূক্ত

সম্পাতহক পাঠের নিয়ম—"সজো……প্রতিতিষ্ঠত্তি" "সজো হ জাতো ব্যভঃ কনীনঃ" ওই সূক্ত মৈত্রাবরুণ

<sup>(</sup>২) বিশেষ নিয়নে ওঁকার উচ্চারণের নাম নাূঙ্থ, উহার বিষরণ পূর্ণে দেওরা হইয়াছে। প্রতিদিনে বিছিত সাতটি মন্ত্র সায়ণ নিয়াছেন। সাতটি মন্ত্রকে তিনতাচে বিভাগ করিয়া এক এক বাচ এক এক হোত্রক পাঠ করেন। এইরূপ প্রতিদিন।

<sup>(</sup>৩) সপ্তদশ একবিংশাদি স্তোম অপেক্ষাও বৃহৎ চতুর্বিংশাদি স্থোমকে মহাত্তোম বলং হইতে: ছ।

<sup>(8) 812015 (0) 1616516 (0) 1619518 (8)</sup> 

<sup>(:) 01841) 1</sup> 

প্রতিদিন (প্রথম, দ্বিতীয় ও তৃতীয় দিনে) আপনার সম্পাতসূক্তের পূর্বের পাঠ করিবেন। এই সূক্ত স্বর্গসন্ধর্মুক্ত;
এই সূক্তদারা দেবগণ ও ঋষিগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন;
সেইরূপ যজ্যানেরাও এই সূক্তদারা স্বর্গলোক জয় করেন।
এই সূক্তের ঋষি বিশ্বাসিত্র, বিশ্বের মিত্র বলিয়াই ইনি
বিশ্বাসিত্র। যে ইহা জানে এবং মিত্রাবরুণ যাহার পক্ষে
ইহা জানিয়া প্রতিদিন সম্পাতসূক্তের পূর্বের ঐ সূক্ত পাঠ
করেন, বিশ্ব তাঁহার মিত্র হইয়া থাকে। ঐ সূক্ত র্মভশব্দযুক্ত; অতএব পশুলক্ষণযুক্ত হওয়াতে উহাতে পশুরুদ্ধা
ঘটে। উহার মধ্যে পাঁচটি ঋক্ আছে; এজন্য উহা পঞ্চচরণযুক্ত পঙ্কির সদৃশ হয়; অমও আবার পঙ্কির স্বরূপ;
এতদ্বারা অরের প্রাপ্তি ঘটে।

"উত্ত ব্রহ্মাণ্যেরত প্রবস্থা" এই ব্রহ্ম-শব্দ-যুক্ত সূক্ত ব্রাহ্মণাচ্ছংদী প্রতিদিন [ আপন সম্পাত্দক্তের পরে ] পাঠ করেন। এই দূক্ত স্বর্গের দম্বর্ক্ত; এই দূক্তদারা দেবগণ ও ঋবিগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন, তদ্রপ বজনানেরাও এই দূক্তদারা স্বর্গলোক জয় করিয়া থাকেন।

ঐ স্তের ঋষি বসিষ্ঠ; এতদ্বারা বসিষ্ঠ ইন্দ্রের প্রিয় ধামের সমীপে গিযাছিলেন ও তিনি পরমলোক জয় করিয়া-ছিলেন। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্রের প্রিয় ধামের সমীপে যায় ও পরম লোক জয় করে। উহার মধ্যে ছয়টি ঋক্ আছে; ঋতু ছয়টি এতদ্বারা; ঋতু সকলের প্রাপ্তি ঘটে।

এই সূক্ত সম্পাতসূক্ত-সমূহের পরে পাঠ করা হয়। এতদ্বারা স্বর্গলোক লাভ করিয়া যজমানেরা এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হন।

"অভিতক্টেব দীধয়া মনীযাম্"' এই সূক্ত অচ্ছাবাক [আপন সম্পাতের পর প্রতিদিন পাঠ করেন; অভি-শব্দ-যুক্ত হওয়ায় উহা [যজ্ঞের] অবিচ্ছেদ-লক্ষণযুক্ত। ঐ মন্ত্রের "অভি প্রিয়াণি মমুশৎ পরাণি" এই তৃতীয় চরণে পরবর্ত্তী দিনের অনুষ্ঠানকেই িপ্রজাপতির ] প্রিয় বলা হইতেছে; যাহারা উহা লক্ষ্য করিয়া আরম্ভ করে, তাহারা দেই অনুষ্ঠানসমূহকেই অভিমূর্শন (স্পর্শ ) করিয়া যজ্ঞের অনুষ্ঠান করে। আর স্বর্গলোকই এই লোক অপেফা পর (শ্রেষ্ঠ); এতদ্বারা দেই সর্গ্য-লোককেই লক্ষ্য বল্লা হইতেছে। "কবাঁ রিচ্ছামি সন্দুশে স্থমেবাঃ" এই [ চতুর্থ ] চরণে যে সকল ঋষি আসাদের পূর্কের পরলোকে গিয়াছেন, কবিশব্দে তাঁহাদিগকেই লক্ষ্য করা হইতেছে। এই সূক্তের ঋষি বিশ্বাসিত্র; এই বিশ্বাসিত্র বিশ্বেরই মিত্র ছিলেন। যে ইহা জানে, বিশ্ব তাহার মিত্র হয়। এই সূত্তে কোন দেবতার নির্বাচন (উল্লেখ) না থাকায় উহা প্রজাপতির উদ্দিষ্ট; ঐ সৃক্তই পাঠ করিবে। কেননা প্রজাপতিই নির্ব্বচন-রহিত (অনির্ব্বাচ্য বা মূর্ত্তিহীন); এতদ্বারা প্রজাপতিকেই পাওয়া যায়। উহার মধ্যে একবার নাত্র ইন্দ্রের উল্লেখ থাকায় উহা ইন্দ্র-সম্বন্ধ হইতেও স্থালিত হয় নাই। উহাতে দশটি ঋকু আছে; বিরাটের দশ অক্ষর;

<sup>(9) 919413</sup> 

বিরাট অরম্বরূপ; এতদ্বারা অরের রক্ষা ঘটে। এই সূক্তে
দশটি ঋক; প্রাণ দশটি; ও এতদ্বারা প্রাণসমূহকেই পাওয়া
যায় ও আত্মাতে প্রাণসমূহের স্থাপন হয়। এই সূক্ত
সম্পাতসূক্তসমূহের পরে পাঠ করিবে। তদ্বারা যজমানেরা
মর্গলোক লাভ করিয়া এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হয়।

## পঞ্চ খণ্ড

#### षशैन यञ्ज

অহীন যজের অন্তান্ত কর্ম—"কস্তমিক্র…সংতন্বস্তি"

"কস্তমিন্দ্র দ্বা বহুং" ' "করব্যা অতসীনাং" বিদূ রস্থাকৃত্ম্" এই তিনটি কৎ-শব্দ-বিশিষ্ট প্রগাথ প্রতিদিন আরম্ভে
'গাঠ করিবে। [উহার প্রথম মন্ত্রে] ক শব্দের অর্থ প্রজাপতি;
একদ্বারা প্রজাপতিকে পাওয়া যায়। আর ঐ সকল প্রগাথ যে
কৎ-শন্দ-বিশিষ্ট, ঐ "কৎ" অথবা "ক" শব্দের অর্থ অয়;
এতদ্বারা ভক্ষ্য অমের রক্ষা ঘটে। উহারা কৎ-শব্দ-বিশিষ্ট;
যজমানেরা প্রতিদিন শান্তির কারণ অহীনস্ক্রের প্রয়োগ
করিয়া যজ্ঞানুষ্ঠান করেন; এই সূক্ত সকল কৎ-শব্দ-বিশিষ্ট
প্রগাথদ্বারাই শান্তির হেতু হয়। এতদ্বারা শান্তিজনক হইয়া
উহারা "ক" (অর্থাৎ স্থহেতু) হইয়া থাকে। শান্তিজনক

<sup>(</sup> в ) প্রাণাপনাদয়ঃ পঞ্চ বায়বো নাগকুর্দ্মাদয়শ্চ পঞ্চ বায়বঃ ইতি দশপ্রাণাঃ।

<sup>( &</sup>gt; ) 4105128-261 ( 5 ) PIO120-281 ( 0 ) PIRELE-201

এই সূক্তসকল সেই যজমানদিগকে স্বৰ্গলোকের অভিমুখে লইয়া যায়।

[প্রগাথের পরে প্রতিদিন] ত্রিষ্টুপ্ছন্দে সূক্তসকলের প্রতিপৎ সম্পাদন করিবে। কেহ কেহ এ ত্রিষ্টুপ্ মন্ত্রকে ধায্যারূপে নির্দ্দেশ করিয়া প্রাগাথের পূর্বের পাঠ করেন। কিস্কু ঐ রূপ করিবে না। হোতা ক্ষত্রিয়স্বরূপ; আর হোত্রকরূপে যাঁহারা ( মৈক্রাবরুণাদি) শস্ত্রপাঠ করেন, তাঁহারা বৈশাস্তরূপ। এরূপ করিলে বৈশ্যগণকে ক্ষত্রিয়ের প্রতি (রাজার প্রতি ) বিদ্রোহোন্মুখ করা হয়; উহা পাপকর্ম। ঐ ত্রিক্ট্রপ্যন্ত্র আমার ( অর্থাৎ হোত্রকের ) পাঠ্য দূক্তসমূহের প্রতিপৎ স্বরূপ, এইরূপ জানিবে। যাহারা সংবৎসর সত্তের বা দ্বাদশাহের অনুষ্ঠান করে, তাহারা সমুদ্র পার হইতে ইচ্ছুকের মত [ রুস্তর কর্মো ] পার হইতে চাহে। [সমুদ্র] পারে যাইতে ইচ্ছুক লোকে যেমন সৈরাবতী ( অন্নাদিবস্তুপূর্ণ ) নৌকা আরোহণ করে, সেইরূপ ইহারাও ( যাঁহারা সত্রের পারে যাইতে ইচ্ছুক ভাঁহারাও ) ত্রিফুপ্ মন্ত্র আরোহণ ( আঞায় ) করিবেন। এই ত্রিষ্ট্রপ্ ছন্দ অতিশয়

<sup>(</sup>৪) হোতা নিদেবল্য শত্রের প্রগাণের পূর্বের ধাষাা পাঠ করেন। কেছ কেছ এম্বলেও ছোত্রকগণের পাক্ষ মেইরূপ ব্যবস্থা করেন; অর্থাৎ ঐ তিষ্টুপ্ মন্ত্রগুলিকে প্রগাথের পরে প্রাইপৎ স্বরূপে না বদাইয়া প্রগাথের পূর্বের ধাষ্যা স্বরূপে দদাইতে বলেন। এইরূপ ব্যবস্থা নিধেধ করা হইতেছে। বৈশ্ব প্রকার রাজার অনুসরণ করিতে গেলে রাজজ্ঞোহ ঘটে; সেইরূপ হোত্র-কের পক্ষেও হোতার অনুসরণ অনুহিত।

<sup>(</sup>৫) নৌকার বিশেষণ সৈরাষতী। ইরা অন্নং তৎসমূহ ঐরং তেন সহ বর্ততে ইতি সৈরং নৌহং বস্তলাভং তালৃশং সৈরং যস্তাং নায়ন্তি সেয়ং নৌঃ সৈরাবতী। সমুদ্পারগমনত চিরকাল-

বীর্য্যবান্; ইহা [ যজমানকে ] স্বর্গলোকে প্রেঁছাইয়া দিতে অসমর্থ হয় না। সেই ত্রিফুভের পূর্কে আহাব উচ্চারণ করিবে না; কেননা ইহাদের ছন্দ সূক্তের অন্তর্গত মন্ত্রের সমান। আর ইহাদিগকে ধায্যারূপেও ব্যবহার করিতে নাই।

যখন এই ত্রিষ্টুপ্রস্ত্র পাঠ করা হয়, তখন বিশেষরূপে জ্ঞাত সূক্তের প্রতিপৎ দ্বারা সূক্তসকলেই আরোহণ করা হয়। যখন এইসকল মন্ত্র পাঠ করা হয়, তখন বাশিতা (সঙ্গমার্থিনী) ধেকুর জন্ম রুষের আহ্বানের মত ইন্দ্রকেই আহ্বান করা হয়। এই সকল মন্ত্র যে অহীনযজ্ঞের অবিচ্ছেদের জন্ম পাঠ করা হয়, ইহাতে অহীন যজ্ঞের অবিচ্ছেদে ঘটে।

# যষ্ঠ খণ্ড অহীন যজ্ঞ

অক্সান্ত বিধি—"অপ প্রাচ…অভিহ্নয়তি"

মৈত্রাবরুণ প্রতিদিন আপন সৃক্তের পূর্বের "অপ প্রাচ ইন্দ্র বিশ্বঁ। অমিত্রান্" ওই ত্রিষ্টুপ্ পাঠ করিবেন। [ ঐ মন্ত্রের ] "অপাপাচো অভিভূতে মুদস্ব, অপোদীচো অপ শূরাধরা চ

সাধ্যত্বাৎ তাৰতঃ কালস্থ পৰ্য্যাপ্তেন''ন্ন সহ সৰ্ব্বমপেক্ষিতং ৰম্ভজাতং তন্তাং নাবি সম্পাদ্য পদ্চা-মাবিকান্তাং নাবমানোহেযুঃ। সৰ্ব্বসমূদ্ধা নৌরিব এতান্তিষ্টুড়ঃ পারং নেতুং সমর্থাঃ। (সান্ন৭)
( ১ ) ১০/১০১/১০

উরো যথা তব শর্মান্ মদেম", এই অংশ অভয় বাক্যস্বরূপ; [মৈত্রাবরুণ ইহার পাঠে] অভয় পাইতেই ইচ্ছা করেন।

বাক্ষণাচ্ছংদী প্রতিদিন "ব্রহ্মণা তে ব্রহ্মযুজা যুনজ মি" এই পিদ বিষ্টুপ্ পাঠ করিবেন। উহার "যুনজ মি" এই পদ যোগার্থক; অহীন যজ্ঞও যুক্ত (ভিন্ন ভিন্ন দিনের সম্বন্ধযুক্ত), এই হেতু ইহা অহীন যজ্ঞেরই অনুকূল।

অচ্ছাবাক প্রতিদিন "উরুং নো লোকমনু নেষি বিদ্বান্" এই ত্রিষ্টুপ্ পাঠ করিবেন। ইহাতে "অনু নেষি" এই পদ আছে; অহীন যজ্ঞই ঐরূপে চলিয়া থাকে; এই হেতু ইহা অহীনেরই অনুকূল। "নেষি"—পশ্চাতে লইয়া চল,—এই পদ সত্রের অয়নের (গতির) অনুকূল।

ঐ তিন ত্রিষ্ট্রপ্ মন্ত্র [ হোত্রকেরা] প্রতিদিন [শস্ত্রারম্ভে] পাঠ করিবে।

সমান (একবিধ) মন্ত্রদারা [শস্ত্রের] সমাপ্তি করিবে।
[বাঁহারা ঐ রূপ করেন] তাঁহাদের যজ্ঞে ইন্দ্র ওকঃসারীর
(মার্জ্ঞারের) মত যাতায়াত করেন। রুষ যেমন বাশিতা
ধেমুর নিকট যায়, গাভী যেমন পরিচিত গোষ্ঠের দিকে
যায়, ইন্দ্রও সেইরূপ তাঁহাদের যজ্ঞের নিকট যান।
[তন্মধ্যে] অচ্ছাবাকের পক্ষে প্রতিদিন পাঠ্য সূজে
"শুনং হুবেম" [এই বাক্যযুক্ত যে মন্ত্র আছে] ঐ "শুনং
হুবেম" বাক্যযুক্ত মন্ত্রে অহীন যজ্ঞের শস্ত্র সমাপ্ত করিবে না।

কেননা, এতদ্বারা যে ব্যক্তি শত্রু, তাহাকেই আহ্বান করা হয় এবং তদ্বারা ক্ষত্রিয় (রাজা) রাষ্ট্রচ্যুত হন।

### সপ্তম খণ্ড

#### অহীন যজ্ঞ

অহীনের সমাপনমন্ত্র ;—"অথাতো……তন্তুতে"

অনন্তর অহীন ক্রতুর যোগ ও বিমুক্ত বর্ণিত হইতেছে। প্রাতঃসবনে ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ] "ব্যন্তরিক্ষমতিরৎ"' ইত্যাদি [ সমাপ্তিসাধক ত্র্যুচদারা ] অহীনকে যুক্ত করিবেন এবং [ মাধ্যন্দিনে ] "এবেদিন্দ্রম্"' এই মন্ত্রে বিমুক্ত করিবেন। [ অছ্যাবাক প্রাতঃসবনে ] "আংহং সরস্বতীবতোঃ" এই মন্ত্রে অহীনকে যুক্ত ও [ মাধ্যন্দিনে ] "নৃনং সা তে" এই মন্ত্রে বিমুক্ত করিবেন। [ মৈত্রাবরুণ প্রাতঃসবনে ] "তে স্থাম দেব বরুণ" এই মন্ত্রে যুক্ত ও [ মাধ্যন্দিনে ] "নৃ ফু তঃ" এই মন্ত্রে বিমুক্ত করিবেন। যে অহীন ক্রতুকে যুক্ত ও বিমুক্ত করিতে জানে, শে অহীন ক্রতুর বিস্তারে সমর্থ।

[গবাসয়ন সত্রে ] চতুর্বিংশ দিনে [সমাপন মন্ত্রদারা ] যে যোগ করা যায়, তাহাই এই সত্রের যোগ এবং ঐ সত্রের অন্তিম অতিরাত্রের পূর্ববর্ত্তী দিনে (অর্থাৎ

<sup>(</sup> a ) 8158157 i ( 5 ) 415016 ( 0 ) 410170 | ( 8 ) 4156170 | ( 6 ) 416918 i ( 5 )

মহাত্রত দিনে ) যে বিমুক্তিসাধন করা যায়, তাহাই এই সত্রের বিমুক্তি।

যদি [ হোত্রকেরা ] চতুর্ব্বিংশ দিবদে একাই যজ্ঞে বিহিত [সমাপন] মন্ত্রে শস্ত্র সমাপ্ত করেন, তাহা হইলে সেই দিনই যজেরও সমাপ্তি হইয়া যাইবে: অহীন কর্মা করা হইবে না: আবার যদি অহীন্যজ্ঞে বিহিত স্মাপন মল্লে শস্ত্র সমাপ্ত করেন, তাহা হইলে রিথবাহী অশ্ব শ্রান্ত হইলে তাহাকে খুলিয়া না দিলে সে যেমন বিনষ্ট হয়, যজমানও সেইরূপ বিনষ্ট হইবেন। অতএব িএকাহে বিহিত ও অহীনে বিহিত ] উভয়বিধ [ সমাপন ] মন্ত্রে [ চতুর্ব্বিংশ দিবদে শস্ত্র পাঠ । সমাপ্ত করিবেন।' দীর্ঘপথ চলিতে হইলে অশ্বকে বিশাবে বিশ্রামার্থ বিশ্রামার্থ বিশ্রাদিয়া যেমন চলিতে হয়, এও দেইরূপ। ইহাদের যজ্ঞও এতদ্বারা বিচ্ছেদরহিত হয়; যিজ্যানও শ্রেম :হইতে ] মুক্তি লাভ করেন। স্বন্দ্বয়ে [স্তোমর্দ্ধির স্ময়ে] শস্ত্রে মন্ত্রসংখ্যা এক বা ছুইয়ের অধিক বাড়াইবে না। শস্ত্রমধ্যে বহু মন্ত্র বাডাইলে [উহা ] দীর্ঘ ( তুস্তর ) অরণ্যের মত হইয়া পড়ে।

<sup>(</sup>৭) এ সম্বন্ধে বিধান এইক্লপ। দৈত্রাবরণ প্রাতঃসকলে ও মাধ্যন্দিনে উভয়ত্র ঐকাহিক্ষ মদ্রে সমাপন করেন; অচ্ছামাক উভয়ত্র অহীনবিহিত মদ্রে সমাপন করেন; আর ব্রাহ্মণাচ্ছংসী গ্রাতঃসকলে অহীনবিহিত মদ্রে আর মাধ্যন্দিনে ঐকাহিক মদ্রে সমাপন করেন। তৃতীয় সকলে কোন বিধান আবশুক হয় না, কেননা, অগ্নিষ্টোমেয় তৃতীয় দবনে স্থোত্রকগণের শন্ত নাই।

কিন্তু তৃতীয় সবনে অপরিমিত (বহুসংখ্যক) মন্ত্রদারা শস্ত্র বাড়াইবে; স্বর্গলোক অপরিমিত। ইহাতে স্বর্গলোকের প্রাপ্তি ঘটে।

যে ইহা জানিয়া অহীনযজ্ঞের বিস্তার করে, তাহার যজ্ঞ আরম্ভের পর বিচ্ছেদরহিত ও খ্রলনরহিত হইয়া থাকে।

## ্মক্টম খণ্ড বালখিল। সূক্ত

ব্যাতের অল বিধান--"দেবা বৈক্নশংসতি"

দেবগণ বলের (তন্নামক অন্তরের) নিকট তাঁহাদের গাভাদকল আছে জানিতে পারিরাছিলেন; যজ্ঞদারা দেই গাভা পাইতে ইচ্ছা করিয়া তাঁহারা [ পৃষ্ঠ্য ষড়হের ] ষষ্ঠদিনের অনুষ্ঠান দারা তাহা পাইয়াছিলেন। তাঁহারা প্রাতঃসবনে নর্তাক-ঋষি-দৃষ্ট মন্ত্র দারা বলকে দমন করিয়াছিলেন। যখন তাহাকে দমন করিয়াছিলেন, তখন তাহাকে [ শক্তিক্ষয় দারা ] শিথিল ( ছুর্বল ) করিয়াছিলেন। পুনরায় তাঁহারা তৃতীয় সবনে বজ্রস্বরূপ বালখিল্য মন্ত্রের সাহায্যে বাক্যকৃত্ত্রস্বরূপ একপদা ঋক্দারা বলকে ভগ্ল করিয়া গাভীসকল বাহির করিয়া আনিয়াছিলেন। দেইরুণ এই ষষ্ঠদিনে যজ্মানেরাও নভাকদৃষ্ট মন্ত্রদারা বলকে দমন করেন ও যখন তাহাকে দমন করেন, তখন তাহাকে শিথিলও করেন। দেইজন্ম হোত্রকেরা প্রাতঃসবনে নভাকদৃষ্ট মন্ত্রে সম্পাদিত ত্র্যুচ পাঠ করিবেন।

[ নভাকদৃষ্ট মন্ত্র মধ্যে ] "যঃ ককুভো নিধারয়ঃ" ইত্যাদি ত্রুচ মৈত্রাবরুণের, "পুর্বীষ্ট ইন্দ্রোপমাতয়ঃ" ইত্যাদি ব্রাহ্মণাচ্ছংদার ও "তা হি মধ্যং ভরাণাম্" অচ্ছাবাকের।

তাঁহারা তৃতীয় সবনে বজ্রস্করপ বালখিল্য মন্ত্রের সাহায্যে বাক্যকৃটস্বরূপ একপদা ঋক্দারা বলকে বিনস্ট করিয়া গাভী-সকল লাভ করেন। ছয়টি বালখিল্য সুক্তে প্রথমবার প্রতি চরণের পর বিহুতি সম্পাদন করিবে; দিতীয়বার অর্দ্ধ ঋকের পর, ও তৃতায়বার প্রতি ঋকের পর বিহুতি সম্পাদন করিবে। প্রতি চরণে বিহুতি সম্পাদনের সময় প্রত্যেক প্রগাথের পর একপদা ঋক্ বসাইবে। এইরূপে প্রগাথের ও একপদার সমষ্টি বাক্যকটে পরিণত হয়।

একপদা ঋক্ পাঁচটি; তন্মধ্যে চাগ্নিটি দশম দিনের অনুষ্ঠান হইতে ও একটি মহাত্রত হইতে গ্রহণ করা হয়।

অনতঃ মহানাদ্ধী ঋক্ সকলের মধ্যে যে অফ্টাক্টর পদসমূহ আছে, তাহার মধ্যে যতগুলি আবশ্যক হয়, ততগুলি পাঠ করিবে; অবশিফ্টগুলিকে কোনরূপ আদর করিবে না।

অনন্তর অর্দ্ধ ঋকের পর বিহৃতি সম্পাদনের সময়ও সেই সকল একপদা ঋক্ পাঠ করিবে ও মহানামী ঋকের সেই অফ্টাক্টর পদসকল পাঠ করিবে।

আর প্রতি ঋকের পর বিহৃতি সম্পাদনেও সেই সকল

<sup>( ) ) 48781 ( ) 1 410 19 ( ) 187814 ( )</sup> 

<sup>(</sup> ৪ ) শোড়শী ক্তুতে বিহাতি সম্পাদন হয়, এথানেও বালখিল্য পাঠে বিহাতির বিধান আছে এক নঞ্জে কিয়দংশের স্থিত অহা মন্ত্রের কিয়দংশ মিশাইয়া বিহাতি সম্পাদন ক্রিডে হয়। ইচার বিশেষ বিবন্ধ আশ অধ্যায়ের দ্বিটায় গড়ে দেখ।

একপদা ঋক্ পাঠ করিবে ও মহানাম্বী ঋকের সেই অফীকর পদ্দকল পাঠ করিবে।

প্রথমবারে ছয়টি বালখিল্য দূক্তের যে বিহৃতি সম্পাদন হয়, তাহাতে প্রাণের দহিত বাক্যকে মিশ্রিত করা হয়। বিতীয়বারে [বিহৃতি সম্পাদনে ] চক্ষুর দহিত মনকে এবং তৃতীয়বারে শ্রোত্রের দহিত আত্মাকে মিশ্রিত করা হয়। এতদ্বারা বিহৃতি সম্পাদনের ফল পাওয়া যায়; বজ্রস্করপ বালখিল্যের ফল পাওয়া যায়; বাক্যকৃটস্বরূপ একপদার ফল পাওয়া যায়; প্রাণাদির মিশ্রাণের ফলও পাওয়া যায়।

চতুর্থবারে প্রগাথসমূহের বিহুতি সম্পাদন না করিয়াই পাঠ করিবে। প্রগাথসকল পশুস্বরূপ, এতদ্বারা পশুর রক্ষা ঘটে। এস্থলে একপদা ঋক্ও [প্রগাথদ্বরের মধ্যে] ব্যবধান দিবে না (প্রক্রেপ করিবে না)। যদি এস্থলে একপদা ঋকের ব্যবধান দেওয়া যায়, তাহা হইলে বাক্যকূট্দ্বারা (তৎস্ক্রপ বজ্বদারা) যজমানের পশু বিনক্ট করা হইলে। এরূপ কেত্রে যদি কেহ আসিয়া বলে, এই ব্যক্তি বাক্যকূট্দ্বারা বজমানের পশু নক্ট করিতেছে ও যজমানকে পশুহীন করিতেছে, তাহা হইলে অবশ্য তাহাই ঘটিবে। সেইজন্য এস্থলে একপদা ঋকের ব্যবধান দিবে না।

অন্তিম তুই দৃক্ত (সপ্তম ও অন্টম বালখিলা দৃক্ত) বিপরীত ক্রমে পাঠ করিবে; তাহাতেই উহাদের বিহৃতি দাধন হইবে।

বৎসের পুত্র সর্পিঃ ( তল্লামক ঝান্তক্ ) সৌবলের (তল্লামক ধজমানের ) উদ্দেশে এই [শিল্প] শস্ত্র পাঠ করিয়াছিলেন। তিনি বলিয়াছিলেন, আমি এই শজ্মানে বহু পশু সম্পাদন করিয়াছি. অতএব [ দক্ষিণাস্বরূপে ] আমার নিকটে শ্রেষ্ঠ পশু উপস্থিত হইবে। তদনন্তর সৌবল প্রধান ঋত্বিক্দিগকে [ বহু পশু ] দক্ষিণা দিয়াছিলেন। সেইজন্ম এই পশুপ্রদায়ক ও স্বর্গ সাধন [ শিল্প ] শস্ত্র পাঠ করা হয়।

## নবম খণ্ড দুরোহণ মন্ত্র

দূরোহণের বিধান যথা—"দূরোহণ...সৌপর্ণে"

দূরোহণ মন্ত্র পাঠ করা হয়। তৎসন্থকে ব্রাহ্মণ [ পূর্কের বিষুবাহপ্রসঙ্গে ] বলা হইয়াছে।' পশুকামী যজমানের জন্ম ইন্দ্রদৈবত সূক্তে দূরোহণ করিবে; কেন না পশুগণ ইন্দ্রের সম্বন্ধযুক্ত। উহার ছন্দ জগতী হইবে, কেন না পশুগণ জগতীছন্দের সম্বন্ধযুক্ত। ঐ সূক্ত মহাসূক্ত হইবে; তদ্ধারা যজমানকে বহুসংখ্যক পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হইবে। বরু-নামক ঋষিদৃষ্ট সূক্তে দূরোহণ করিবে। উহাও মহাসূক্ত এবং উহার ছন্দ জগতী।' প্রতিষ্ঠাকামী যজমানের পক্ষেইন্দ্রাবরুণ-দৈবত সূক্তে দূরোহণ করিবে। এই [ মৈত্রাবরুণ নামক ] হোত্রকের সম্পাত্ত ক্রিয়ার ঐ দেবতা; উহার

<sup>(</sup>১) পূর্বে ১৮ তথায় ৬ খণ্ডে তার্নাস্তর দেখ।

<sup>(</sup>২) সক্ত দিবিধ, কুরুস্কু ও মহাস্কু। দুশ ঝকের অধিক থাকিলে মহাস্কুছ<sup>হ</sup>া \*দুশ্চহায়া অধিকং মহাস্কুং বিজুবুধাঃ"।

<sup>(</sup>৩) "প্রতে মহে" ইত্যাদি হক্ত (১০।৯৬)।

সমাপ্তিকালের [ যাজ্যামন্ত্রপ্ত ] ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত। এতদ্বারা এই মন্ত্রকে শস্ত্রান্তে স্বকীয় সমাপ্তিতেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। ঐ যে ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত মন্ত্রে দূরোহণ হয়, উহাই এন্থলে নিবিৎস্বরূপ হয়। নিবিৎ দ্বারা সকল কামনা পাওয়া যায়। যদি ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত মন্ত্রে দূরোহণ করা হয় অথবা সৌপর্ণ সুক্তে দুরোহণ করা হয়, তাহা হইলে ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত সুক্তের বা সৌপর্ণ সুক্তের ফল পাওয়া যায়।

### দশ্য থণ্ড

#### অন্যান্য মন্ত্র

ষষ্ঠাহের অন্যান্ত মন্ত্র যথা—"তদাহ...অনন্তরিতঃ"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[ দূরোহণ পাঠের পর ] [ একাহে বিহিত ] সূক্তসকল ঐ সঙ্গে ষষ্ঠাহে পাঠ করিবে কি পাঠ করিবে না ? [ উত্তর ]—ঐ সঙ্গেই পাঠ করিবে। [ প্রশ্ন ] কেন ? [ উত্তর ]—অন্য [ পাঁচ ] দিনে যথন একসঙ্গে পাঠ করা হয়, তবে এ দিনেও ( ষষ্ঠ দিনেও ) কেন পাঠ না করিবে ?

কেহ কেহ বলেন, [দূরোহণের সহিত ঐকাহিক

<sup>(</sup> ह ) "है खांवक ना मध्येष्ठमचा" वह यद्ध ( ७।७৮। ১ )।

<sup>(</sup> ৫ ) সৌপর্ণ স্বস্ত-''ইমানি বাং ভাগবেয়ানি" ইত্যাদি স্বক্ত ( ৮।৫৯ )।

মন্ত্র ] একদঙ্গে পাঠ করিবে না। কেন না এই ষষ্ঠ দিন স্বৰ্গলোকস্বৰূপ ও বহুলোকে একসঙ্গে স্বৰ্গলোকে যাইতে পারে না; কেহ কেহ ( অর্থাৎ বিশেষ পুণ্যবান্ ) স্বর্গ-লোকে যাইতে পারে নাত্র। সেই (মৈত্রাবরুণ) যদি [ দুরোহণের দহিত ] অত্য দক্ত প্রাঠ করেন, তাহ: হইলে ষষ্ঠাহকে [ অত্য দিনের ] সমান করিয়া ফেলিবেন। আর যদি একসঙ্গে পাঠ না করেন, তাহা হইলে উহাকে স্বর্গলোকের অমুকুল করিবেন। সেই জন্ম একসঙ্গে পাঠ না করাই উচিত।

িআবার বলা হয়, বিই শিল্পক্তে বি স্থোতিয় ত্র্যচ আছে, উহা আত্মার স্বরূপ; আর বালখিল্যস্ক্রসকল প্রাণস্বরূপ। যদি [ দুরোহণের সহিত অন্য সূক্ত ] একসঙ্গে পাঠ করা হয়, তাহা হইলে ঐ তুই দেবতার (ইন্দ্রের ও বরুণের ) দ্বারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করা হইবে । এন্থলে যদি কেহ বলে, এই ব্যক্তি (মৈত্রাবরুণ) ঐ ছুই দেবতার দারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করিতেছে, প্রাণ ইহাকে পরিত্যাগ করিবে, তাহা হইলে অবশ্যই সেইরূপ ঘটিবে। অতএব একদঙ্গে পাঠ করিবে না।

মৈত্রাবকণ এইরূপ মনে করিতে পারেন, আমি ত বালখিল্য সূক্ত পাঠ করিয়াছি; বেশ, এখন দূরোহণের পুর্নের [ ঐকাহিক দূক্ত ] পাঠ করিব।—না দে দিকেও याहरत ना।

মার সেই মৈত্রাবরুণের যদি দর্প উপস্থিত হয়, তাহা হইলে দুরোহণের পর বহুশত শস্ত্র পাঠ কার্ত্র। তাহ। হইলে যে ফলকামনায় এইরূপ করা যায়, সেই ফলই ইহাতে পাওয়া যাইবে।

বালখিল্য মন্ত্রসমূহ ইন্দ্রদৈবত; তাহাতে দ্বাদশাক্ষরমুক্ত চরণ আছে। ইন্দ্রদৈবত জগতাছন্দের মন্ত্রে যে ফল, উহাতেও সেই ফল পাওয়া যায়। অতএব ইন্দ্রাবরুণদৈবত সূক্ত পাঠ করিবে ও ইন্দ্রাবরুণদৈবত মন্ত্রে শস্ত্র সমাপ্ত করিবে। অন্য কোন মন্ত্র সেই সঙ্গে পাঠ করিবে না।

এ বিদয়ে প্রশ্ন আছে,—স্তোত্রও যেমন, শস্ত্রও সেইরূপ হইয়া থাকে; বালখিল্য মন্ত্রদকল বিহুতি সম্পাদন করিয়া পাঠ করা হয়; তবে স্তোত্রদকলও কি বিহুত হইবে না অবিহৃত হইবে ? [উত্তর] বিহুত হইবে, এই উত্তর দিবে। [স্তোত্রগত ঋকের] [প্রথম চরণ] অফীক্ষর, তদ্বারাই দ্বাদশাকর দ্বিতীয় চরণ বিহৃত হইবে।

আরও প্রশ্ন আছে,—শস্ত্র যেসন যাজ্যাও সেইরূপ হইয়া থাকে; শস্ত্রে অগ্নি, ইন্দ্র ও বরুণ এই তিন দেবতা উদ্দিষ্ট হইয়াছে, কিন্তু যাজ্যামন্ত্র কেবল ইন্দ্রের ও বরুণের উদ্দিষ্ট; এখানে অগ্নিকে কেন পরিত্যাগ করা হইল ? [উত্তর]—যিনি অগ্নি, তিনিই বরুণ; "স্বসগ্নে বরুণো জায়দে যৎ"—অহে অগ্নি, তুমিই বরুণ হইয়া জন্মিয়াছ—এই মন্ত্রে ঋষি দেই কথা বলিয়াছেন। এই হেতু ইন্দ্র ও বরুণের উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করিলে অগ্নিকে পরিত্যাগ করা হয় না।

# ত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### শিল্পশস্ত

ষষ্ঠাহের বিহিত শিল্পশন্ত্র যথা—"শিল্পানি---কল্লেডি"

শিল্পশন্ত্রসমূহ পঠিত হয়। এই দকল দূক্ত দেবশিল্প; এই [মনুষালোকে] হস্তী, কাংস, বস্ত্র, হিরণ্য, অশ্বতরীযুক্ত রথ প্রভৃতি শিল্প দেবশিল্পের অনুকরণ মাত্র।' যে ইহা জানে সে [বিবিধ] শিল্প দ্রব্য লাভ করে। এই যে শিল্পসমূহ, ইহারা আত্মার সংস্কারসাধন করে; যজমান এতদ্বারা আত্মাকে ছন্দোময় (বেদময়) করিয়া সংস্কৃত করেন।

নাভানেদিষ্ঠ সূক্ত পাঠ করিবে। নাভানেদিষ্ঠ রেতঃস্বরূপ; এতদ্বারা রেতঃসেক করা হয়। ঐ সূক্তের দেবতা অনিরুক্ত, (অনির্দ্দিষ্ট); রেতঃ-পদার্থও অনিরুক্ত (অলক্ষিত) ভাবে গুপ্ত যোনিতে সিক্ত হইয়া থাকে। যজমান এইরূপে রেতো-মিঞ্জিত হইয়া থাকেন।

"ক্ষায়া রেতঃ সংজগ্মানো নিষিঞ্ছং"—ক্ষা (ভূমি) কর্তৃক সঙ্গত হইয়া [প্রজাপতি] রেতঃসেক করিয়াছিলেন—[উক্ত সূক্তের] এই অংশ রেতোবর্দ্ধন করিয়া থাকে। এই সূক্ত

<sup>( &</sup>gt; ) শিল্পম্ আশ্চাকরং কর্মা। হস্তী শব্দে ধাতুনির্মিত খেলানার হাতী, কাংস শব্দে কাংসময় স্বস্থাইতেছে। নাভানেনিষ্ঠাদি হস্ত সকল দেবগণের নির্মিত শিল্প; উহাদের নাম শিল্পস্ত। ( ২ , নরা আক্রমা মহর্যা মুম্বাজাতাবাৎপর্কাৎ তে শস্তুতে যমিন্। ( সাংগ )

নারাশংস সৃত্তের সহিত পাঠ করিবে। প্রজাই নর; এবং বাকাই শংস; এতদ্বারা প্রজাতেই বাক্যের স্থাপন হয়, এবং প্রজাগণ জন্মিয়া বাক্য কহিয়া থাকে। কেহ কেহ বলেন, বাক্যের স্থান [শরীরের] পুরোভাগে; এই হেতৃ নাভানেদিষ্ঠের] পূর্বে [নারাশংস] পাঠ করিবে। কেহ বা বলেন, বাক্যের স্থান উপরিভাগে; এই হেতু উহা পরে পাঠ করিবে। কেহ আবার বলেন বাক্যের স্থান মধ্যভাগে; এই হেতু উহা মধ্যস্থলে পাঠ করিবে। কিন্তু ঐরপ না করিয়া] [নাভানেদিষ্ঠ সৃত্তের] উর্জভাগের নিকটেই এই [নারাশংস] পাঠ করিবে; কেন না বাক্যের স্থান [শরীরের] উর্জভাগের নিকটবর্ত্তী। [ঐরপে পাঠ করিয়া] হোতা সিক্ত—রেতঃস্বরূপ যজমানকে এই বলিয়া মৈত্রাবরুণের প্রতি অর্পণ করেন, [অহে মৈত্রাবরুণ], ভুমি এই [রেতঃস্বরূপ যজমানের] প্রাণ

### দ্বিতীয় খণ্ড

### শিল্পশস্ত্র

- (৩) ঐ মন্ত্রে প্রজাপতির ছহিত্সক্ষমের উরেখ আছে। (সায়ণ)
- (৪) বাণিক্রির মন্তকের পুরোভাগে আছে, অথবা শরীরের উপরে মন্তকে আছে, অখবা গুলাটের নিরে শরীরের মধ্যভাগে আছে, এই তিবিধ কলনা হইতে পারে।
- ( e ) বাগিন্দ্রিরের স্থান প্রকৃতপক্ষে শনীরের উন্ধর্ম বা সমুথ, কোনখানেই নহে; উর্দ্ধের নিকটবর্তী স্থানেই বাগিন্দ্রির অবস্থিত। এই হেতু নাভানেদিটের আরক্তে, শেষে, বা মধ্যে কোথাও না পড়িয়া শেষভাগের নিকটে পাঠ করিবে। নাভানেদিট স্তক্তে সাতাইশটি মন্ত্র আছে; উহার প'চিশ মন্ত্রের পর তুই মন্ত্র অবশিষ্ট থাকিতে নাবাশংস পাঠ করিতে হয়।

বালখিল্য সূক্ত পাঠ করা হয়। বালখিল্য প্রাণস্বরূপ; এতদ্বারা যজমানের প্রাণ সম্পাদিত হয়। বিহৃতি সম্পাদন পূর্ব্বক উহা পঠিত হয়; প্রাণসকলও পরস্পর বিহৃত (মিশ্রিত); প্রাণদ্বারা অপান, অপানদ্বারা ব্যান বিহৃত রহিয়াছে। সেই [ মৈত্রাবরুণ ] প্রথম চুই দূক্ত প্রতিচরণের পর, দ্বিতীয় সূক্তদ্বয় অর্দ্ধ ঋকের পর, এবং ভৃতীয় সূক্তদ্বয় প্রতি ঋকের পর বিহৃত করেন। প্রথম সূক্তদয়ের বিহৃতিকালে প্রাণের সহিত বাক্যকে, দ্বিতীয় সূক্তদ্বয়ের বিহৃতিকালে চক্ষুর সহিত মনকে ও তৃতীয় সূক্তদ্বয়ের বিহৃতি-কালে শ্রোত্রের সহিত আত্মাকে তিনি মিশ্রিত করেন। কেহ কেহ তুইটি বুহতী ও তুইটি সতোবহতী একদঙ্গে পাঠ করিয়া বিহৃতি সম্পাদন করেন; তাহাতে বিহৃতি সম্পাদনের ফল পাওয়া যায় বটে ; কিন্তু প্রগাথ সম্পাদিত হয় না। [ এই জন্ম ঐ রূপ না করিয়া। অতিমর্শদারাই বিহুতিসম্পাদন করিবে: তাহাতে প্রগাথ সম্পাদিত হইবে। 'বালখিল্য প্রগাথস্বরূপ;

<sup>(</sup>১) ষষ্ঠাহে শিল্পশন্ত পাঠের বিধি। নাজানেৰিষ্ঠাদি চারিটি শল্পের নাম শিল্পশন্ত; হোতা, মৈত্রাবরণ, রান্ধণাচ্ছংসীও অচ্ছাবাক যথাক্রমে এই চারি শল্প পাঠ করেন। এতদ্বারা যজমানের নুতন শরীর নিশ্বিত হয়। মৈত্রাবরণের শিল্পশন্ত মধ্যে আটিট বালখিলা হক্ত বিহিত হইরাছে। অষ্টম মণ্ডলের ৪৯ ইইতে ৫৯ পর্যান্ত এগারটি হক্ত বালখিলা হক্ত; তন্মধ্যে প্রথম আটিটি শিল্পশন্তের অন্তর্গত। এই আটি হক্তের প্রথম ও দ্বিতীয়ে দশটি করিয়া মন্ত্র আছে, তৃতীয় ও চতুর্থে দশটি, পঞ্চম ও যঠে আটিটি এবং সপ্তম ও অন্তর্মে পাঁচটি করিয়া মন্ত্র আছে। এইরূপে এ আটহক্তে চারি লোড়া হক্ত। প্রথম তিন জোড়া প্রগাধরূপে পঠিত হয়; এক ছন্দে অঞ্চ ছন্দ বোগ করিলে প্রগাথ নিপান হয়। ঐ ছয় হক্তে বৃহতী ও সতোবৃহতী এই দ্বিবিধ ছন্দ আছে; বৃহতীতে সভোবৃহতীং যোগে প্রগাথ হয়। বৃহতীতে বৃহতী যোগ করিলে বা সতোবৃহতীতে সতোবৃহতী যোগ করিলে বা সতোবৃহতীতে সতোবিহতী যোগ করিলে বা সতোবৃহতীতে সতোবৃহতী যোগ করিলে বা সতোবৃহতীতে সত্পরিবর্গ্তে অভিমর্শ নামক বিহুতি সম্পাদন হারা ঐ হক্ত পাঠের বিধান হইল। এক মন্ত্রের ত্বেপিকরের আভিমর্শ নামক বিহুতি সম্পাদন হারা ঐ হক্ত পাঠের বিধান হইল। এক মন্ত্রের

সেইজন্ম অতিমর্শ দ্বারাই বিহৃতি সম্পাদন করিবে; কেন না অতিমর্শই উচিত। বহতী আত্মা এবং সতোবহতী প্রাণ; সেই [ মৈত্রাবরুণ] বহতী পাঠ করেন, উহা আত্মা; তৎপরে সতোবহতী পাঠ করেন, উহা প্রাণ। আবার বৃহতী, আবার সতোবহতী পাঠ করেন; তাহাতে প্রাণদ্বারা আত্মাকে

কিরদংশে অক্স মন্ত্রেন কিরদংশ যোগ করিয়া ছই মন্ত্র মিশাইলে বিহুতি সম্পাদিত হয়। পূর্বের ষোড়শী শল্তে এই বিহ্নতি সম্পাদনের বিধান হইয়াছে। এম্বলে বালখিলা পাঠেও বিহ্নতি সম্পাদনের বিধান হইল। বিজ্ঞতির আধার প্রকারভেদ আছে। কথনও বা এক স্তের মন্ত্রের একচরণের পর অক্সন্তের মন্ত্রের একচরণ, কথনও বা একস্তের মন্ত্রের অর্দ্ধাংশের পর অক্স স্তের সন্ত্রের অর্দ্ধাংশ, কখনও একস্জের এক ঋকের পর অক্ত স্তের এক ঋক বসাইয়া বিহুতি স্পাট্রিত হয়। কথনও বা ছুই সূক্ত যগাক্রমে না পড়িয়া বিপরীতক্রমে পড়িয়াও বিহৃতিয় শাধন চলিতে পারে। এম্বলে বালখিলাপাঠে ব্যবস্থা হইল যে উক্ত আট হক্তের প্রথম জোডায় চরণের পর চরণ, দ্বিতীয় জোডায় অর্ধ ঋকের পর অর্ধঋক, তৃতীয় জোড়ায় ঋকের পর ঋক বসাইয়া বিজ্ঞি সম্পাদিত হইবে। এইরূপ বিজ্ঞির নাম অতিমর্শ। চতুর্থ জোড়ার সপ্তম স্থাক্তের পর অষ্ট্রম না পড়িয়া বিপরীতক্রমে অর্থাৎ অষ্ট্রমের পর সপ্তম পড়িলেই বিহাতি হইবে। গ্রথম স্কুদ্বয়ে চরণের পর চরণ, দ্বিতীয় স্কুদ্বয়ে প্রতি অর্দ্ধকের পর অর্দ্ধক ও তৃতীয় স্কুদ্বয়ে ·ঋনের পর ঋক বসাইলে যে বিহৃতি সাধিত হয়, ও এম্বলে যাহার বিধান হইল, এই **অতিমর্ল** বিহৃতির নাম ৌঞ্জন বিহৃতি; গুণ্ডিনাথ্য ঋষির অনুমত বলিয়া ইহার নাম হৌণ্ডিন। তঙ্কির মহাবালভিং নামক ঝধির অনুমন্ত অক্সরূপ অতিমর্শ বিহৃতি আছে। পূর্ববৈত্তী উনতিংশ অধ্যারের অইমথণ্ডে বালখিল। স্কু পাঠের ব্যবস্থায় সেই মহাবালভিৎ বিহুতির বিধান হইয়াছে। উহাতে প্রথম তিনজোড়া বালখিলা হজের চারিবার আবৃত্তি করিতে হয়। প্রথমবারে চরণের পর চরণ, দ্বিতীয়বারে অর্ধঋকের পর অর্ধঋক, তৃতীয়বারে ঋকের পর ঋক বসাইয়া বিহুতি হয়। ঐক্তপে বিছতি সম্পাদন দ্বারা প্রগাথ নিষ্পন্ন করিয়া সেই প্রগাথের পর একপদা ঋক বা মহানাল্লী ঋকের অষ্টাক্ষর পদ বসাইতে হয়। প্রগাথের পর একপদা প্রক্ষেপ করিলে ঐ প্রগাথ বাক্যকুটে পরিণত হয়। বাক্যকুটে পরিণত হউলে বালখিল্যমন্ত্র বজ্রস্কুপ শক্তিশালী হইর। ধাকে। চতুর্থবার আবৃত্তিকালে বিগতিসম্পাদন আবশুক হয় না, অথবা তৎপরে এ**কপদাও** বসাইতে হর না।

উদাহরণ হারা এই বিহ্নতি সম্পাদনের তাৎপর্যা স্পষ্ট হইবো প্রথমজোড়া অর্থাৎ প্রথম ও বিতীয় বালনিলা সজের প্রতাকের প্রথম এই মন্ত্র লওয়া বাউক : -- পরিবর্দ্ধন করিয়া কর্মানুষ্ঠান হয়। এইজন্ম অভিমর্শদারাই বিহুতি সম্পাদন করিবে।

ঐ অতিমর্শ ই উচিত। বৃহতী আত্মা ও সতোবৃহতী পশু;

#### প্রথম সুক্ত

প্রথম মন্ত্র—অভি প্রবঃ স্বরাধসং, ইন্দ্রমার্চ যথা বিলে।
বা জারিভ্ডো মঘবা পুরাবস্থঃ, সহস্রেণের শিক্ষতি n
বিভীয় মন্ত্র—শতানীকেব প্র জিগাতি ধৃষ্ণা, হস্তি বুজানি দাশবে ।
গিরেরিব প্র রমা অস্ত পিবিরে, দর্মানি পুরুভোলসঃ u

#### বিতীয় সূক্ত

ত্রথম মন্ত্র—প্র স্থ প্রক্তং স্থরাধদং, অর্চা শক্রমজিষ্টরে।
১১ ১২
বঃ স্থবতে স্থবতে কাম্যং বস্থ, সহস্রেণের মংছতে ঃ

১৬ ১৪ বিতীর মন্ত্র--শতানীকা হেতরো অস্ত হুষ্টুরা, ইক্রক্ত সমিবো মহী:। ১৫ ১৬ গিরিন ভুজা। মঘবংস্থ পিষতে, যদীং স্থতা অমংদিমুঃ ॥

প্রতিচরণে বিহৃতি হইলে নিম্নোক্ত প্রগাগ উৎপন্ন হইবে :---

স্পৃতি প্র ব: স্বরাধদং, ইক্সস্ত সমিধে মহী:।
১০
শতানীকা হেতরো অস্ত ভুটুরা, ইক্সমর্চ যথাবিদোম্।
১০
যো জরিত্ভ্যো মঘবা পুরবহুঃ, যদীং হুতা অমন্দির্ং।
১০
গিরির্ন ভুজ্যা মঘবংক পিরতে, সহমেণেৰ শিক্ষতোম্

এই মন্ত্ৰয়াস্থক প্ৰগাথের পৰ "ইন্দ্ৰো বিষ্ম্ম গোপতিঃ" এই একপদা ঋক্ ধদাইলে উহ; স্বাক্যকূটে পরিণত হইবে।

মহাবালভিদ্ বিহারে এইরণে প্রথম দ্বিতীয় ও তৃতীয় স্কুদ্বরের প্রত্যেক ককের প্রতিচরণের পর বিক্ষতি হর ও তৎপরে একপদার অথবা মহানামীর অষ্টাক্ষর বসে। হৌতিন বিহারে কেবল প্রথম সক্রববে এইরূপ বিক্তি সম্পাদিত হয়:

অর্ক সকের পব বিহুতি এইরূপ:---

ক্ষতি প্ৰ: হুৱাধনং, উলুমৰ্চ্চ যথা বিদে।
১৫ ১৬
বিধি ন ভুগু। মঘৰৎশু পিৰতে, দলীং ফ্লডা জামংদিলোক্ষ।

তিনি যে বৃহতী পাঠ করেন, উহা আত্মা, এবং যে সতোবৃহতী পাঠ করেন, উহা পশু। আবার বৃহতী, আবার সতোবৃহতী পাঠ করেন, তাহাতে পশুদারা প্রাণকে পরিবর্দ্ধন করিয়া কর্মানুষ্ঠান হয়; সেইজন্ম অতিমর্শ দারাই বিহৃতি সম্পাদন করিবে।

অন্তিম (সপ্তম ও অন্টম) সূক্ত বিপরীতক্রমে পাঠ
করা হয়; উহাতেই তাহাদের বিহৃতি সম্পাদিত হয়।
মৈত্রাবরুণ এইরূপে সেই [রেতঃস্বরূপ] যজমানের প্রাণ
সম্পাদন করিয়া, ভূমি ইহার জন্মপ্রদান কর, এই বলিয়া
যজমানকে ব্রাহ্মণাচ্ছংসীর প্রতি অর্পণ করেন।

মহাবালভিদ্ বিহারে বিভীয়বার আবৃত্তির সময় প্রথম বিতীয় ও তৃতীয় স্কুদ্ধে এইরূপ বিহুতি হয়। হৌতিন বিহারে কেবন বিভীয় স্কুদ্ধের এইরূপ বিহার।

প্রতি ঋকের পর বিহার এইরূপ :—

১ ব্ অভি প্রাব্যং, ইক্সমর্চ্চ যথা বিদে। থো জরিজ্জ্যো মঘবা পুরুবস্থং, সহস্রেশেব শিক্ষতোম্ । ১৩ ১৪ শতানীকা হেডয়ো অস্ত তুষ্টরা, ইক্রস্য সমিবো মহী:। ১৫ ১৬ গিরির্ন ভূজ্যা মঘবৎস্থ পিষতে, যদীং স্থতা অমংদিবোম্ ॥

মহাবালভিতে তৃতীয় বার আবৃত্তির সময় প্রথম দিতীয় ও তৃতীয় স্কুৰয়ে এইরূপ বিহার, আর হোডিন বিহারে কেবল তৃতীয় স্কুৰয়ে এইরূপ বিহার।

পূর্দ্ধবর্ত্তী অধ্যায়ে যে পাঁচটি একপদার উল্লেখ হইরাছে, তাহারা যথাক্রমে এই :—( › ) ইক্রো
বিষম্প গোপতি: ( ২ ) ইক্রো বিষপ্ত ভূপতি: ( ৩ ) ইক্রো বিষপ্ত চেততি ( ৪ ) ইক্রো বিষপ্ত
রাজতি ( ৫ ) ইক্রো বিষপে ভূপতি: প্রথম গাঁচ প্রগাথের পর এই পাঁচ একপদার
আটি অক্ষর বসান হয় । পরবর্ত্তী প্রগাথে মহানামীর আটি অক্ষর বসাইতে হয় । মহানামী কাহাকে
দলে, পুর্বেব বলা হইয়াছে ।

### তৃতীয় খণ্ড

### শিল্পশস্ত্র

তৎপরে ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর শিল্পশন্ত—"সুকীর্ত্তিং……কল্লয়েতি"

স্থকীর্ত্তি সৃক্ত পাঠ করা হয়। স্থকীর্ত্তি দেবযোনিস্বরূপ; এতদ্বারা যজমানকে যজ্ঞস্বরূপ দেবযোনি হইতে জন্মদান করা হয়।

র্ষাকপি দৃক্ত পাঠ করা হয় । র্ষাকপি আত্মা; এতদ্বারা যজমানের আত্মা দম্পাদিত হয়। এই দৃক্তকে নৃষ্থেবিশিষ্ট করিবে। নৃষ্থে অমস্বরূপ; [জননী] যেমন কুমারকে (শিশুকে) স্তন দেন, দেইরূপ এতদ্বারা জন্মলাভের পর যজমানের ভক্ষণীয় অম বিধান করা হয়। উহার ছন্দ পঙ্কি; পুরুষ লোম ত্বক্ মাংদ অস্থি ও মজ্জা এই পাঁচ পদার্থে গঠিত বলিয়া পঙ্কির লক্ষণযুক্ত; এতদ্বারা পুরুষ যেরূপ, যজমানকেও তদ্রপ সংস্কৃত করা হয়।

এইরূপে ব্রাহ্মণাচ্ছংদী যজমানের জন্মদান করিয়া, তুমি ইহার প্রতিষ্ঠা সম্পাদন কর, এই বলিয়া তাঁহাকে অচ্ছাবাকের প্রতি অর্পণ করেন।

<sup>(</sup>১) "অপ প্রাচ ইক্র বিধান্" ইত্যাদি স্কুত। (১০।১৩১)

<sup>(</sup>২) "ৰিহি দোভোরসক্ত" ইত্যাদি স্কু। (১০৮৬)

### চতুৰ্থ খণ্ড

#### শিল্পাস

তৎপরে অচ্চাবাকের শির্মাস্ত্র—"এবয়ামকতং-----শশুতে"

এবহামরুং সূক্ত পাঠ করা হয়। ' এবহামরুং প্রতিষ্ঠাস্বরূপ ; এতদ্বারা যজমানে প্রতিষ্ঠা সম্পাদিত হয়। উহা
নৃষ্থাবিশিক্ট করিবে। নৃষ্থ অন্ধস্বরূপ ; তদ্বারা যজমানে
ভক্ষণীয় অন্নের স্থাপনা হয়। উহার ছন্দ জগতী, কিয়দংশে
অতিজগতী '; এই সমৃদ্য় [জাগতিক দ্রব্য] জগতীর বা
অতিজগতীর লক্ষণযুক্ত। উহার দেবতা মরুদ্গাণ ; মরুদ্গাণ
অপ্স্বরূপ ; অপ্ অন্মস্বরূপ ; এই ক্রমহেতু তদ্বারা যজমানে
অন্নের স্থাপনা হয়।

নাভানেদিষ্ঠ, বালখিল্য, র্যাকপি, এবয়ায়রুৎ, এই সূক্ত-গুলিকে সহচর সূক্ত বলে; উহা হয় [একদিনেই]পাঠ করিবে, নয় একবারেই পাঠ করিবে না। যদি ইহাদিগকে [বিভক্ত করিয়া] নানাভাবে (ভিন্ন ভিন্ন দিনে) পাঠ করা যায়, তাহা হইলে পুরুষকে অথবা [তাহার জন্মহেতু] রেতঃপদার্থকে বিচিছ্ন (খণ্ডিত) করিলে যাহা হয়, সেইরূপ হইবে। সেইজন্য ঐ [চারিটি] শস্ত্র হয় [এক দিনে] পাঠ করিবে, নয় [একেবারে] পাঠ করিবে না।

<sup>(</sup> ১ ) "প্র বো মহে মতয়ঃ" ইতাদি স্কু। ( ৫।৮৭ )

<sup>(</sup> २ ) চরণে বার অক্ষর থাকার জগতী ; চতুর্থচরণে বোল অক্ষর থাকার অভিজগতী।

88 23

আশ্বি আশ্বতর বুলিল (তন্নামক ঋষি) বিশ্বজিৎ যাগে হোতা হইয়া বিবেচনা করিয়াছিলেন যে, সাংবৎসরিক সত্তের অন্তর্গত বিশ্বজিতে ঐ [ চারিটি ] শস্ত্রের মধ্যে ছুইটিকে মাধ্য-ন্দিন সবনে আনিতে হইবে ; আচ্ছা, আমি এখন এবয়ামরুৎ শস্ত্র পাঠ করাই। এই মনে করিয়া তিনি [ অচ্ছাবাককে ] এবয়ামৎ শস্ত্র পাঠ করাইয়াছিলেন। ' ঐ শস্ত্রপাঠের সময় গৌশ্ল ঋষি আসিয়াছিলেন; তিনি বলিলেন, অহে হোতা, তোমার এই শস্ত চক্রহীন (রথের মত) নফ হইবে। [ বুলিল বলিলেন ] কেন, কি দোষ হইল ? তথন গৌল্ল বলি-লেন—উত্তর দিকে এই শস্ত্র পঠিত হয়; মাধ্যন্দিনের দেবতা ইন্দ্র: মাধ্যন্দিন হইতে ইন্দ্রকে কেন অপস্থত করিতেছ ? তথন বুলিল বলিলেন, না, আমি ইন্দ্রকে মাধ্যন্দিন হইতে অপস্ত করিতে চাহি না। [ গৌশ্ল বলিলেন ]—এই শস্ত্রের ছন্দ জগতী, কিয়দংশ অতিজগতী ; এই সমুদয় [ জাগতিক পদার্থ ] জগতীর ও অতিজগতীর লক্ষণযুক্ত ; ইহা মাধ্যন্দিনের ছন্দ নহে : অপিচ ইহার দেবতা ইন্দ্র : ইহা এখন পাঠ করা

<sup>(</sup>৩) অখ নামক ঋষির পুত্র ( সায়ণ )।

<sup>( 8 )</sup> অশতর নামক ঋষি হইতে উৎপন্ন ( সায়ণ )।

<sup>(</sup>৫) শিল্পশান্তচভুষ্টয় হোতা এবং নৈতাৰকণ ব্ৰাহ্মণাচছংদী ও অচ্ছাৰাক এই হোত্ৰকতয়
কর্ত্বক তৃতীয়দবনে পঠিত হয়। বিশ্বজিৎ যাগ কিন্তু অগ্নিষ্টোমের প্রকারভেদ; উহার তৃতীয় দবনে
হোত্রকগণের শাস্ত্র নাই। এইজন্ত ঐ ক্ষি ছির করিলেন, আমি বিশ্বজিতের মাধ্যান্দিনে অচ্ছাবাক
কর্ত্বক এবয়ময়ৎ পাঠ করাইব, তাহা হইলে তৎপূর্বপাঠ্য মৈত্রাবরণ ও ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর শন্তম্মনেও
মাধ্যান্দিনে টানিয়া আনা হইবে।

<sup>(</sup>৬) হোডার ধিক্যের উদ্ধারে অস্চাবাকের ধিক্ষা; সেইখানে থাকির! অস্চাবাক এবয়াম৵ৎ পাঠ করেন।

উচিত নহে। তথন বুলিল বলিলেন, সহে অক্ষাবাক, তুমি
[শস্ত্রপাঠে] কান্ত হও; আহা, এখন আমি গোলাের অনুশাসন
(উপদেশ) ইচ্ছা করিতেছি। গৌল্ল তখন বলিলেন, এই
অচ্ছাবাক ইন্দ্রদৈবত বিষ্ণুচিহ্নিত স্ক্র পাঠ করুন, আর তুমি
[তৃতীয় সবনে আগ্নিমারুত শত্রে] রুদ্রদৈবত পায়ার পরে
মরুদ্বৈত সূক্রের পুর্বের এই এবয়ামরুহ সূক্র পাঠ করিও।

তথন বুলিল তদনুসারে শস্ত্রপাঠ করিয়াছিলেন। সেইজন্য অন্তাপি সেইরূপেই শস্ত্রপাঠ হইয়া থাকে।

#### পঞ্চা খণ্ড

#### শিল্পশস্ত্র

নিখলিং দিবিধ; মণিষ্টোমসংস্থ ও মতিবালসংস্থ , মণিষ্টোমসংস্থ বিধলিতের ওতারসবনে হোত্রকপাঠা শল্পের প্রয়োগ নাই, উহার বিষয় পূর্ন্ধণণ্ডে বলা হুইল। অতিরালসংস্থ বিশ্বলিতে তৃতীরসবনে হোত্রকগণের শল্প আছে; পূর্টাইড়েংহর তৃতীরসবনেও যেরূপ শিল্পম্প বিহিত্ত, অতিবালসংস্থ বিশ্বলিতেও সেইরূপ। কিন্তু সংবংসর মত্রের অন্তর্গত বিশ্বলিৎ অগ্রিষ্টোমসংস্থ হওয়ায় উহার তৃতীরসবনে হোত্রকের শল্প নাই। হোতা তৃতীরসবনে বৈশ্বনের শল্পমধ্যে নাভানেদিষ্ঠ স্থক্ত পাঠ করেন। মাধান্দিনে মৈত্রাবক্ষণ বালখিলা ও ল্রাহ্মণাচ্ছংসী ব্যাকপি পাঠ করেন। মাধান্দিনে নাভানেদিষ্ঠ প্রতিত হয় না। নাভানেদিষ্ঠ অসক্ষেও বালখিল্য বা বৃষাকিপি পাঠের ওচিতা সম্বন্ধে প্রশ্ন ও তাহার উত্তর্গতে হথা—"তদাত্ত: অতিষ্ঠাপয়তি"

<sup>(</sup> १ ) জগতী ছন্দ ও মঞ্জ গ্রেম ভৃতীর সবনের; সাধ্যন্দিনে উহার প্রয়োগে সাধ্যন্দিনের দেবতা ইক্রকে অপস্ত করা হইতেছে, এই দোষ।

<sup>(</sup>৮) "দ্যৌর্ম ইন্দ্র" (৬া২০) ইত্যাদি স্থক অচ্ছাবাকের পক্ষে বিহিত হইল। উহার দ্বিংশীয় মন্ত্রের চতুর্থ চরণে বিফুর উল্লেখ যাকাল উহা বিফুচিছিত।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে—ষষ্ঠাহে যেরূপ, সেইরূপ অতিরাত্র-রূপ বিশ্বজিতেও [তৃতীয় সবনে শিল্পশস্ত্রপাঠদারা] যজ্ঞ সম্পাদিত হয় ও যজমানের জন্মলাভ সম্পাদিত হয়। এই [ সংবৎসরান্তর্গত ] বিশ্বজিতে [ মাধ্যন্দিনে ] নাভানেদিষ্ঠ পঠিত হয় না, অথচ মৈত্রাবরুণ বালখিল্য পাঠ করেন। ঐ বালখিল্য প্রাণস্বরূপ ; কিন্তু অগ্রে রেতঃদেক ; তৎপরে ত প্রাণের কল্পনা। আবার নাভানেদিষ্ঠ পঠিত হয় না, অথচ ব্রাহ্মণাচছংদী রুষাকপি পাঠ করেন; কিন্তু অগ্রে রেতঃদেক, তৎপরে ত আত্মার কল্পনা। এরূপ স্থলে কিরূপে যজমানের জন্মলাভ ঘটে ও প্রাণ স্থানরহিত হইয়াও কিরূপে অবস্থিত থাকে ? [উত্তর ] এই সমস্ত যজ্ঞকু (যজ্ঞসাধন শিল্পাস্ত্র) দ্বারা যজ্ঞানকে সংস্কৃত করা হয়। গর্ভ (জ্রন) যেমন যোনির অভ্যস্তরে ক্রয়শঃ সম্ভূত (বর্দ্ধিত) হইয়া অবস্থান করে, যজমানও সেইরূপে রহেন। সেই গর্ভ অগ্রেই (রেভঃদেক কালেই) একবারে সম্পূর্ণ হয় না; তাহার এক এক অঙ্গ ক্রমশঃ সম্ভূত হয়। ঐ সমুদয় শিল্পশস্ত্র একদিনেই পাঠ করা হয়। ইহাতেই যজ্ঞ সম্পাদিত হয় ও যজগানের জন্মলাভ সম্পাদিত হয়। হোতা তৃতীয়সবনে এবয়ামরুৎ পাঠ করেন; ইহাতে ( দকল শস্ত্রের অনুষ্ঠানে ) যে প্রতিষ্ঠা ঘটে, এতদ্বারা শস্ত্রান্তে যজমানকে তাহাতেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

<sup>(</sup>১) নাভানেদিষ্ঠ পাঠে হোতা রেতঃসেক করেন; তৎপরে মৈত্রাবরুণ বালখিল্যধারা তাহাতে প্রাণকলনা ও ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ব্যাকশি বারা তাহাতে আয়ার কলনা করেন। এছলে রেতঃসেক অন্তাবেও কিন্নপে প্রাণের যা আয়ার কলনা হইতেছে, এই প্রশ্ন

## मर्छ थ छ

### কুন্তাপমন্ত্ৰ

ব্রাহ্মণাচ্ছংদী ব্যাকপি পাঠের পর কুস্তাপ মস্ত্রদক্ষ পাঠ করেন; তৎসম্বন্ধে বক্তব্য যথা—"ছন্দদাং বৈ · · · · প্রতিষ্ঠায়া এব"

ষষ্ঠাহে বিহিত ছন্দদকলের রদ স্বস্থান অতিক্রম করিয়া (উচ্ছলিত হইয়া ) আদিয়াছিল। প্রজাপতি ভয় করিলেন, এই ছন্দদকলের রদ পরাবৃত্ত না হইয়া লোকদকলকে অতিক্রম করিবে (প্লাবিত করিবে)। এই মনে করিয়া তিনি দেই রদকে পরবর্তী ছন্দদারা রুদ্ধ করিলেন; নারাশংদী ঋক্দারা গায়ত্রীর, রৈভীদারা ত্রিষ্টুভের, পারিক্ষিতী দারা জগতীর, কারব্যা দারা জগতীর রদ রুদ্ধ করিলেন। তথন দেই রদ তত্তৎ ছন্দে পুনরায় স্থাপিত হইল। যে ইহা জানে, তাহার ইপ্রিযাগ রদযুক্ত ছন্দে দম্পন্ন হয়, তাহার যক্ষ রস্যুক্ত ছন্দে বিস্তৃত হয়।

নারাশংশী ঋক্ পাঠ করা হয়। প্রজা নর ও বাক্য শংস।
এতদ্বারা প্রজাতে বাক্যের স্থাপনা হয়; সেইজন্ম প্রজাসকল
জন্মলাভের পর বাক্য কহিয়া থাকে। যে ইহা জানে, তাহার
পক্ষে নারাশংশীই উচিত। ইহা পাঠ করিয়াই দেবগণ ও
ঋষিগণ স্বর্গলোক গমন করিয়াছিলেন; সেইরূপ যজমানেরাও

<sup>( &</sup>gt; ) এই কুস্তাপ স্কান্তর্গণ তিশটি মন্ত্র অথর্ধবেদসংহিতার আছে; অথর্ধবেদ ২০।১২৭-১৬৬ ব্রাহ্মণাচ্ছংসী বুধাকপির গর ুস্তাপস্ক পাঠ করেন।

<sup>(</sup>২) কুন্তাপস্ক্রের অন্তর্গ্**ড <sup>শউন</sup>ে জনা উপশ্রুত নারাশংস<sup>™</sup> ইত্যাদি তিন ঋ**ক্। নরাশংস শক্ষ থাকায় উহা নারাশংসী। অ্থ-বিবেদ ২∙া>২

ইহা পাঠ করিয়া স্বৰ্গলোক গমন করেন। এই মন্ত্র ব্যাকপি পাঠের মত প্রতিচরণে বিরাম দিয়া পাঠ করিবে। ইহা ব্যাকপির ভায় হওয়াতে ব্যাকপির সম্বন্ধযুক্ত। ইহাতে নৃষ্ম করিবে না, কিন্তু বিশেষরূপে নিনর্দ্দ করিবে। এ নিনর্দ্দই উহার নৃষ্ম।

রৈভী ঋক্ পাঠ করা হয়। দৈবগণ ও ঋষিগণ রেভ শব্দ) করিয়া স্বর্গলোক গিয়াছিলেন; সেই যজমানেরাও রেভ করিয়া স্বর্গলোক গমন করেন। উহাও প্রতিচরণে বিবাম দিয়া র্যাকপির মত পাঠ করিবে। র্যাকপির স্থায় হওয়ায় উহা র্যাকপির সম্বন্ধযুক্ত। ইহাতে ন্যুম্ম করিবে না, বিশেষভাবে নিন্দি করিবে; উহাই এস্থলে ন্যুম্ম।

পারিকিতী ঋক্ পাঠ করা হয়। তাগ্রিই পরিকিৎ; অগ্নিই এই প্রজাসকলের পরিপালন করিয়া বাস করেন; অগ্নির চারিদিকে এই প্রজাসকল বাস করে। যে ইহা জানে, যে অগ্নির সাযুজ্য সরপতা ও সলোকতা লাভ করে। এইজন্ম পারিকিতীই উচিত। পরিকিৎ সংবৎসরস্বরূপ; সংবৎসর এই প্রজাগণকে পরিপালন করিয়া বাস করে; এই প্রজাগণ সংবৎসরের চারিদিকে বাস করে। যেইহা

<sup>( ॰ )</sup> তৃতীয়চরণে বিতীয় ব্যার পার তেরটি ওকার বারা অবসান করিয়া তিনটি ত্রিমাত্র ওকারের উচ্চারণ নূথে। বৃদাকপিতে উহা বিহিত, নারাশংসীতে কিন্ত নিষিদ্ধ। তৃতীয়চরণের প্রথমাক্ষর অনুদাতব্যরে উচ্চারণ করিয়া দিতীয়াক্ষরের উপাত্ত উচ্চারণের নাম নিন্দ্ধ। উহা বুষাকপি পাঠে বিহিত, এম্বলেও বিহিত।

<sup>(</sup> ৪ ) "পচাষ রেন্ড বচায" ইত্যাদি রেডশক চিহ্নিত তিনটি ঋক্। অথব্ববেদ ২০।১২৭

<sup>( ॰ ) &</sup>quot;রাজ্যো বিশ্বজনীশশু" ইত্যাদি পরিক্ষিৎশব্দযুক্ত চারিটি ঋক। অথব্ববেদ ২০০১২৭

<sup>(</sup>৬) "পরি পরিপালয়ন্ কে:ত নিবস্তি" এই অর্থে পরিকিং ( সায়ণ ) ।

জানে, সে সংবৎসরের সাযুজ্য সরূপতা ও সলোকতা লাভ করে। উহা প্রতিচরণে বিরাম দিয়া রুষাকপির মত পাঠ করিবে। রুষাকপির স্থায় হওয়ায় উহা রুষাকপির সম্বন্ধযুক্ত। উহাতে নূযুখ্য করিবে না, কিন্তু বিশেষভাবে নির্দ্দ করিবে। তাহাই এস্থলে নূযুখ্য হইবে।

কারব্যা ঋক্ পাঠ করা হয়।' দেবগণ যে কিছু কল্যাণ কর্ম করিয়াছিলেন, তাহা কারব্যদারাই পাইয়াছিলেন; দেইরূপ এন্থলে যজমানেরাও যে কিছু কল্যাণ কর্ম করেন, তাহা কারব্যদারাই প্রাপ্ত হন। উহা প্রতিচরণে বিরাম দিয়া র্যাকপির মত পাঠ করিবে। র্যাকপির ভায় হওয়ার উহা র্যাকপির সম্বন্ধযুক্ত। উহাতে ন্যুম্ব করিবে না, কিস্তু বিশেষরূপে নির্ম্ক করিবে। তাহাই এম্বলে ন্যুম্ব ইইবে।

দিক্সমূহের কল্পনাকারক ঋক্ পাঠ করা হয়। তদ্ধারা
দিক্সকলের কল্পনা হইবে। ঐ পাঁচ ঋক্ পাঠ করিবে।
দিক্ পাঁচটি; তির্য্যগ্গত চারিদিক্ আর উর্দ্ধগত একদিক্।
উহাতে ন্যুম্ম করিবে না, নিনন্দিও করিবে না, তাহাতে দিক্সমূহের নুম্মে (চালনা) করিবার আশঙ্কা থাকে। প্রতিষ্ঠার
জন্ম অর্দ্ধখনে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

জনকল্পা ঋক্ পাঠ করা হয়'। প্রজাসকলই জনকল্প; তদ্বারা দিক্সকলের কল্পনা করিয়া তাহাতে প্রজা প্রতিষ্ঠিত করা হয়। তাহাতে ন্যুম্খ করিবে না, নিনর্দণ্ড করিবে না,

<sup>(</sup> १ ) "रेख: कांक्रमतृत्पर" रेलानि कांक्रभसपुरु ठातिति सक्। व्यवस्तित्व २०१०२१

<sup>(</sup>৮) यः সভেয়ো चिनशा" ইত্যাদি পাঁচ ঝুক্। অথববিবেদ ২০।১২৮

<sup>(</sup>৯) "ষোহনাক্তাকো অনভ্যক্তঃ" ইত্যাদি ছয় ঋক্ অথর্কাবেদ ২০।১২৮

উহাতে এই প্রজাসমূহের ন্যুম্ব করিবার আশঙ্কা থাকে। প্রতিষ্ঠার জন্ম অৰ্দ্ধ্যকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

ইন্দ্রগাথা পাঠ করা হয়। ''দেবগণ ইন্দ্রগাথাদারা অস্থর-গণের সম্মুথে যাইয়া তাহাদিগকে জয় করিয়াছিলেন। সেইরূপ যজমানেরা ইন্দ্রগাথাদারা অপ্রিয় শক্রুর সম্মুথে যাইয়া তাহাকে জয় করেন। প্রতিষ্ঠার জন্ম অর্দ্ধথাকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

### मल्या थल

### ঐতশপ্রলাপ

কুস্তাপক্জের পর ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ঐতশপ্রলাপ নামক সত্তরটি পদসমূহ পাঠ করেন যথা—"ঐতশপ্রলাপং.....যথা নিবিদঃ"

ঐতশপ্রলাপ পাঠ করা হয়। ঐতশমুনি "অগ্নেরাসুঃ" নামক মন্ত্রকাণ্ড দেখিয়াছিলেন; কেহ কেহ ঐ মন্ত্রকাণ্ডের "যজ্ঞের আয়াতয়াম" (যজ্ঞের সারোৎপাদক) এই নাম দিয়াছিলেন। সেই মুনি পুত্রগণকে বলিয়াছিলেন "অরে পুত্রেরা, আমি "অগ্নেরাযুঃ" নামক মন্ত্রকাণ্ড দেখিয়াছি, তাহা আমি প্রলাপের মত বলিব; আমি যাহা কিছু বলিব, তোরা তাহার নিন্দা করিস না।" এই বলিয়া তিনি পারস্ক করিলেন—"এতা অখা আপ্লবস্তে" "প্রতীপং প্রাতিসত্বনম্" ইত্যাদি।

<sup>(</sup> ১ - ) "चिन्तारा नामबास्य" ইত्यानि भीत अक् व्यर्कायन २ - १३२৮

<sup>( &</sup>gt; ) এই সম্ভরটি পদ ছুস্তাপস্ক্ষের পর অথব্যবেদসংহিতার আছে; (অথব্যবেদ ২০।১২৯) ইপদগুলি অসম্ব এক প্রকাপবাক্যের ক্সার প্রায় অর্থহীন। এই ক্ষক্ত ইহাদের নাম ঐতশঞ্চলাপ।

ঐতশের পুত্র অভায়ি, "আমাদের পিতা কি দৃপ্ত (উন্মত্ত ) হইলেন", এই মনে করিয়া অকালে (প্রলাপদমাপ্তির পূর্ব্বে ) তাঁহার নিকটে আদিয়া মুখ চাপিয়া ধরিলেন। ঐতশ (ক্রুদ্ধ হইয়া) তাহাকে বলিলেন, "তুই দূরে যা, তুই আমার বাক্য নন্ট করিলি, উহা তোকে শুনিতে হইবে না; আমি গরুকে শতায়ু করিতে পারি, মনুষ্যকে সহস্রায়ু করিতে পারি; তুই আমার এরূপ অপমান করিলি, তোর সন্তানকে আমি পাশিষ্ঠ (দরিদ্র) করিব।" সেইজন্য কথিত আছে, যে ঔর্ববংশীয় ঐতশপুত্র অভ্যগ্রিপ্রভৃতি পাপিষ্ঠ।"

কেহ কেহ এই ঐতশপ্রলাপ বহুসংখ্যক পাঠ করেন।
যজমান উহা নিষেধ করিবেন না, বরং, "যত ইচ্ছা পাঠ কর",
ইহাই বলিবেন; কেননা ঐতশপ্রলাপ আয়ুঃস্বরূপ। যে ইহা
জানে, সে যজমানের আয়ু বর্দ্ধন করে। এই ঐতশপ্রলাপই উচিত।

এই যে ঐতশপ্রলাপ, ইহা ছন্দের (বেদের) রসস্বরূপ।
এতদ্বারা ছন্দে রদের আধান হয়। যে ইহা জানে সে রসযুক্ত ছন্দদ্বারা ইপ্তিযাগ করে; তাহার যজ্ঞ রসযুক্ত ছন্দদ্বারা
বিস্তৃত হয়। এই ঐতশপ্রলাপই উচিত।

ঐতশপ্রলাপ সারযুক্ত ও অক্ষয়ফলপ্রদ; আমার যজ্ঞে উহা সারযুক্ত হইবে, উহা অক্ষয় ফলপ্রদ হইবে [ এই উদ্দেশে উহা পাঠ করিবে ]।

যেমন নিবিৎ পাঠ করে, ঐরপ পদে পদে অবগ্রহ দিয়া এই ঐতশপ্রলাপ পাঠ করিবে, এবং নিবিদের মত ইহার শেষ পদে প্রণব বদাইবে। ঐতশ্প্রলাপের পর অভাত ঋক্পাঠের বিধান যথা—প্রবিহলকা…… প্রতিষ্ঠায়া এব"

প্রবহিলকা ঋক্ পাঠ করা হয়। প্রবহিলকাদারা পুরাকালে দেবগণ অস্তরদিগকে প্রবহলন করিয়া (প্রিয়বাক্যে বঞ্চিত করিয়া) পরাস্ত করিয়াছিলেন; সেইরূপ এন্থলে যজমানেরাও প্রবহিলকাদারা অপ্রিয় শক্রকে প্রবহলন করিয়া পরাস্ত করেন। প্রতিষ্ঠার জন্ম অর্দ্ধখনে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

আজিজ্ঞাদেন্যা ঋক্ পাঠ করা হয়। বদবগণ আজিজ্ঞাদেন্যা দারা অস্থরদিগকে আজ্ঞা (অবজ্ঞা) করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন; দেইরূপ এস্থলেও যজমানেরা আজিজ্ঞাদেন্যা দারা অপ্রিয় শক্রকে আজ্ঞা (অবজ্ঞা) করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন। প্রতিষ্ঠার জন্য অর্দ্ধখাকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

প্রতিরাধ মন্ত্র পাঠ করা হয় । প্রতিরাধ দারা দেখগণ অস্থরদিগকে প্রতিরাধ ( সমৃদ্ধি নাশ ) করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন; সেইরূপ যজমানেরাও এন্থলে প্রতিরাধদারা অপ্রিয় শক্রকে প্রতিরাধ করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন।

অতিবাদ মন্ত্র পাঠ করা হয় । অতিবাদদারা দেবগণ অস্থ্রদিগকে অতিবাদ করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন; দেইরূপ এস্থলে যজমানেরাও অতিবাদ দার

<sup>(</sup>৩) "বিভতে) কিরণৌ দৌ" ইত্যাদি ছয়টি অনুষ্টুপ্ প্রবহিলকা। ( অথবর্ম ২০।১৩৩ )

<sup>( 8 ) &</sup>quot;हेटहथ आने भा छनक्" हेजानि हानि सक्। ( व्यर्थे र 1008 )

<sup>(</sup> ৫ ) "ভূগি চাভিগতঃ" ইতা।দি তিন মন্ত্র। ( অথবর ২০।১৩৫ )

<sup>(</sup> ७ ) ''নীমে দেবা ককংসভ" ইত্যাদি অসুষ্টুপ্। ( অথবর্ব ২০।১৩৬ )

অপ্রিয় শত্রুকে অতিবাদ করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন। প্রতিষ্ঠার নিমিত্ত অর্দ্ধখাকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

### তাষ্ট্রম খাধ দেবনীগ

७९%. त त्वनीय माभक अन शार्क १६ - "(प्रवनीयः..... उन्नार" দেবনীথ পাঠ করা হয়।

আদিত্যগণ ও অঙ্গিরোগণ স্বর্গলোকে ''আমরা পূর্বের িম্বর্গ ] যাইব, আনরা যাইব" বলিয়া পরস্পার স্পাদ্ধা করিয়া-ছিলেন। স্বৰ্গলোকপ্ৰাপ্তির হেতৃ স্বত্যা (সোমাভিষব) কল্য সম্পাদন করিব, অঙ্গিরোগণ এইরূপ প্রথমে স্থির করিয়া-ছিলেন। অগ্নি অঙ্গিরোগণের মধ্যে একজন; অঙ্গিরোগণ সেই অগ্নিকে [ আদিত্যদের নিকট ] পাঠাইলেন ও বিলিলেন] তুমি আদিত্যগণের নিকট যাইয়া বল, আমরা কল্য স্বর্গলোকের নিসিত্ত স্তত্যার অনুষ্ঠান করিব। সেই আদিত্যগণ কিন্তু অগ্নিকে দেখিয়া স্বৰ্গলোকপ্ৰাপ্তিহেত স্থতাার অনুষ্ঠান দেই দিনই করিয়া ফেলিলেন। ভাগি তাঁহাদের নিকট আসিয়া বলিলেন. क्ला [ जागातन वर्गालाक शालिए इन्हा इ তোমাদিগকে বলিতেছি। তাঁহারা বলিলেন, ি সামাদের ]

<sup>(</sup>১) ''আদিতা হ জরিতরঙ্গিরোভা। দক্ষিণামনয়ন' ইত্যাদি মতেরটি পদ আখলামুন দিয়াছেন। (অথবর ২০:১৩৫) ঐ পদসমূহের নাম দেবনীও। উহা দেবলোক নয়ন্তেতু। প্র भाष वाक्षा (मथ।

স্বর্গলোকপ্রাপ্তিহেতু স্থত্যা অন্তই হইবে, তোমাকে বলি তেছি; তোমাকেই হোতা করিয়া আমরা স্বর্গলোকে যাইব। আরি, তোহাই হউক, বলিয়া তাঁহাদের সেই উত্তর লইয়া ফিরিয়া আদিলেন। অঙ্গিরোগণ বলিলেন, [আমাদের কথা] বলিয়াছ কি ? তিনি বলিলেন, হাঁ বলিয়াছি; কিন্তু তাঁহারা প্রত্যুত্তরে আমাকে এই কথা বলিলেন। অঙ্গিরোগণ বলিলেন, তুমি তাহা (হোতৃকর্ম) অঙ্গীকার করিয়াছ কি ? অগ্নি বলিলেন, হাঁ, তাহা অঙ্গীকার করিয়াছ। যে ঋত্বিকের কর্ম গ্রহণ করে, সে যশসী হইয়া থাকে; যে তাহা প্রতিরোধ করে, সে যশের প্রতিরোধ করে; সেইজন্ম আমি উহা প্রতিরোধ করি নাই। কেননা যদি ঐ ঋত্বিক্কর্ম অস্বীকার করিতে হয়, সেহা হইলে নিজে যজ্ঞ করিব বলিয়াই তাহার অস্বীকার চলিতে পারে; যজ্মান অ্যান্য হইলে অবশ্য ঋত্বিক্কর্ম সকল সময়েই প্রত্যা-খ্যান করা চলে।

## নবম খণ দেবনীগ

দেবনীথ সম্বন্ধে আরও বক্তবা—"তে হে……নিবিদঃ'

তখন সেই অঙ্গিরোগণ [ অগ্নির অঙ্গীকারমতে ] আদিত্য-গণের যাজকতা করিয়াছিলেন । সেই যাজকদিগকে দক্ষিণার সময় আদিত্যেরা পূর্ণা পৃথিবী দান করিলেন। পৃথিবী [ দক্ষিণা-রূপে ] গৃহীত হইয়া অঙ্গিরোগণকে তাপিত করিয়াছিল। তাঁহারা তথন পৃথিবীকে বর্জন করিলেন। পৃথিবী তথন দিংহীর আকার ধরিয়া জৃন্তন করিতে করিতে জনসমূহকে ভক্ষণ করিতে লাগিল। পৃথিবী তথন [ক্ষুধায়] শোকার্ত্ত হইয়া স্থানে স্থানে বিদীর্ণ হইল। এখন যে সকল স্থান বিদীর্ণ আছে, ইহার পূর্ব্বে তাহা সমতল ছিল। এইজন্ম বলা হয়, যে দক্ষিণা কোন কারণে পরিত্যক্ত হইলেও তাহা ফিরিয়া লইবে না। কেননা, [গ্রহণ করিলে] উহা শোকবিদ্ধ হইয়া [গৃহীতাকে] শোকবিদ্ধ করিতে পারে। যদিবা তাহাকে ফিরিয়া লওয়া হয়, তবে উহা অপ্রিয় শক্রকে দান করিবে, তাহা হইলে তাহার পরাভব হইবে।

অনন্তর ঐ যে [ আদিত্য ] তাপ দেন, তিনি শ্বেত অশ্বরূপ ধারণ করিয়া অশ্ববন্ধন রজ্জুতে আপনাকে আচ্ছাদিত করিয়া উপস্থিত হইলেন ও [ বলিলেন ], [ অহে অঙ্গিরোগণ, ] তোমাদের [ দক্ষিণার জন্ম ] এই অশ্ব আনিলাম।

এই ব্রত্তান্তকে দেবনীথ নাম দেওয়া হয়। যথা ঃ——[ প্রথম পদ] "আদিত্যা হ জরিতরঙ্গিরোভ্যো দক্ষিণামনয়ন্"—আদিত্যগণ জরিতা (স্তোতা) অঙ্গিরোগণের জন্ম [ পৃথিবীরূপ ] দক্ষিণা আনিয়াছিলেন। [ দিতীয় পদ] "তাং হ জরিতর্ন প্রত্যায়ন্"— দেই জরিতা অঙ্গিরোগণ ইহা গ্রহণ করেন নাই। [ তৃতীয় পদ ] "তায় হ জরিতঃ প্রত্যায়ন্"—দেই [ আদিত্যরূপ ] দক্ষিণাকে তাঁহারা গ্রহণ করিয়াছিলেন। [ চতুর্থ পদ ] "তাং হ জরিতঃ ন প্রত্যগৃত্বন্"—দেই [ পৃথিবীরূপ ] দক্ষিণা তাঁহারা প্রতিগ্রহ করেন নাই। [ পঞ্চম পদ ] "তায় হ জরিতঃ প্রত্যগৃত্বন্"—দেই তাঁহারা প্রতিগ্রহ করেন নাই। [ পঞ্চম পদ ] "তায় হ জরিতঃ প্রত্যগৃত্বন্"—কিন্ত দেই [ আদিত্যরূপ ] দক্ষিণাকে তাঁহারা

প্রতিগ্রহ করিয়াছিলেন। [ষষ্ঠ পদ] "অহা নেত সন্নবিচেতনানি"— [ আদিত্য ] এখানে আদিয়াছেন, তজ্জ্য দিনসমূহ অপ্রকাশ হইয়াছে, তোমরা চলিতে পারিবে না, কেননা আদিত্যই দিন-সমূহের প্রকাশকর্তা। [সপ্তম পদ] "জজ্ঞা নেত সরপুরো-গবাসঃ"—হে জ্ঞানী [ অঙ্গিরোগণ ], পুরোগার্মী ( পথপ্রদর্শক ) [ আদিত্য ] এখানে আসিয়াছেন, তাঁহার অভাবে তোমরা চলিতে পারিবে না—এস্থলে দক্তিণাই যজের পুরোগবী (পুরোগামী); অপুরোগব (পুরোগামি বলীবর্দ্দহীন) শকট **ए**यमन विनक्त इस, मिल्गाशीन यक्छ एमहेल्ल विनक्त इस्या থাকে: সেইজন্ম বলা হয় যে যজে দক্ষিণা অতি অল্ল হইলেও দান ক্রিবে। [ মফ্রম পদ ] "উত্ত শেত আশুপর্য"—এই খেত [ অধ ] আশুগামী। [ নবম পদ ] "উতো পলাভির্জ-বিষ্ঠঃ"—অপিচ পাদবিকেপে উহ। অতিশয় বেগবান্। [ দশম পদ ] "উত্তেমাশু মানং পিপত্তি"—অপিচ ইনি ( এই আদিত্য ) শীঘ্র মান পূর্ণ করেন। [একাদশ পদ] "আদিত্যা রুদ্রো বসবস্তেডতে"—আদিত্যগণ, রুদ্রগণ, বস্থুগণ তোমার পূজা করেন। [ দ্বাদশ পদ ] "ইদং রাখঃ প্রতিগৃতীহৃপিরঃ"—অহে অঙ্গিরা, এই [ আদিত্যরূপ ] ধন প্রতিগ্রহণ কর —এই বাক্য সেই [ লাদিত্যরূপ ] ধনের প্রতিগ্রহের ইচ্ছা বুঝাইতেছে। ্ত্রোদশ পদ । "ইদং রাধো বৃহৎপৃথ্" – এই ধন বৃহৎগুণে বিস্তৃত। [চতুর্দ্ধ পদ] "দেবা দদস্বাবরম্"—দেবগণ [ আদিত্যকে ] বরস্বরূপে দান করুন। [ পঞ্চশ পদ ] "তবে অয় ফচেতনন্"—ঐ [ আদিত্য ] তোমাদের চেতন-কর্ত্ত ইউন। [সেড্শ পদ] "য়ুদ্ধে সম্ভূ দিবে দিবে"—তিনি প্রতিদিন তোমাদের নিকট থাকুন। [ সপ্তদশ পদ ] "প্রত্যেব গৃভায়ত"—এই [ আদিত্যরূপ ] দক্ষিণা প্রতিগ্রহণ কর। এতদ্বারা অঙ্গিরোগণ উহাকেই প্রতিগ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাই বুঝাইতেছে।

এই সেই দেবনীথ মন্ত্র নিবিদের মত প্রতিপদে অবগ্রহ দিয়া পাঠ করিবে ও উহার শেষ পদেও নিবিদের মত প্রণব বসাইবে।

### দশম খণ্ড অহা মন্ত্ৰ

তংপরে বিহিত অন্তান্ত মন্ত্র যথা—ভূতচ্চদঃ.....সংশংদেৎ"

ভূতেচ্ছদ্ মন্ত্র পাঠ করা হয়। ভূতেচ্ছদ্ দ্বারা দেবগণ যুদ্ধ ও মায়ার অবলন্ধনে অস্তরদিগকে বিনাশার্থ আসিয়াছিলেন; দেবগণ ভূতেচ্ছদ্ দ্বারা দেই অস্তরদিগের ভূতি ( ঐশ্বর্য ) আচ্ছাদন করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। সেইরূপ এন্থলেও যজমানেরা ভূতেচ্ছদ্ দ্বারা অপ্রিয় শক্রর ভূতি আচ্ছাদন করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন। প্রতিষ্ঠার নিমিত্ত অদ্ধিখকে বিরাম দিয়া ঐ মন্ত্র পাঠ করিবে। আহনস্ত মন্ত্র পাঠ করা হয়। আহনস্ত ( মৈথুন ) হইতে

(১) ভূতং ভূতিং বৈবিণা<sup>></sup>মখৰ্ষ্যং ছাদয়স্তি তিরস্কুৰ্বস্তি ইত্যুদা**হ**তা **অনুষ্টুভে** 

লুতেচ্ছদঃ ( সায়ণ )। "অমিন্দ্র শক্ষণণ" ইত্যাদি তিন অনুষ্টুপ্। ( অথকা ২০।১৩৫ )

<sup>(</sup>২) ''ঘদস্তা আংহ" ইত্যাদি দশটি শ্লক্। (অথবর্ব ২০।১৩৬) আহনতা আহননং প্রীপুরুষদ্যোঃ সংযোগ তদং প্রদেশপুত্তিহতু হ'ং গচোহপি আহনতাঃ। (সামণ্)

রেতঃদেক হয়; রেতঃ হইতে প্রজা জম্মে; এতদ্বারা জীন্মের স্থাপনা হয়। ঐ মন্ত্র দশটি পাঠ করিবে। বিরাটের দশ অক্ষর; বিরাট্ অন্নস্বরূপ; বিরাট্রূপ অন্ন হইতে রেতঃদেক হয়; রেতঃ হইতে প্রজা জন্মে; এতদ্বারা জন্মের স্থাপনা হয়। ঐ মন্ত্র ন্যুম্বিশিক্ট করিবে; ন্যুম্ম অনুস্বরূপ; অন্ন হইতে রেতঃদেক হয়; রেতঃ হইতে প্রজা জন্মে; তদ্বারা প্রজার স্থাপন হয়।

"দধিক্রাব্ণো ইকারিষম্" ইত্যাদি দাধিক্রী ঋক্ পাঠ করা হয়। দধিক্রাশব্দ দেবগণকে পবিত্র করে। ঐ ঐ যে ব্যাহনস্থ (মৈথুনার্থক) [অপবিত্র] বাক্য বলা হইয়াছে, তাহাকে দেবগণের পবিত্রতাসাধক এই বাক্যদারা পবিত্র করা হয়। উহা অনুষ্ঠুপ্; অনুষ্ঠুপ্ বাক্যম্বরূপ; উহা নিজ ছন্দদারা বাক্যকে পবিত্র করে।

"স্কৃতাদো মধুমত্তমাঃ" এই পাবমানী ঋক্ পাঠ করা হয়।
পাবমানী ঋক্ দেবগণকে পবিত্র করে; ঐ ঐ যে ব্যাহনস্থ
বাক্য বলা হইয়াছে, দেবগণের পবিত্রতাসাধক এই বাক্য
দারা তাহাকে পবিত্র করা হয়। উহা অনুষ্ঠুপ্; অনুষ্ঠুপ্
বাক্যস্বরূপ; উহা নিজ ছন্দদারা বাক্যকে পবিত্র করে।

"অব দ্রুপো অংশুমতীমতিষ্ঠৎ" এই ইন্দ্র-রহম্পতি-দৈবত ত্র্যুচ পাঠ করা হয়। উহার মধ্যে "বিশো অদেবী-রভ্যাচরন্তীর্হম্পতিনা যুজেন্দ্রঃ সমাহে"—দেববিরুদ্ধ কর্ম্মের আচরণকারী প্রজাগণকে (অফুরগণকে) ব্রহম্পতির সহিত

२) जाशकी र १५७११। (१) त्री ०११०३।३१ (१) प्राचित्र

যুক্ত হইয়া ইন্দ্র তিরস্কার করিয়াছিলেন—এই অংশের তাৎপর্য্য, যে অস্তরপ্রজা দেবগণের প্রতি অত্যাচার করিয়া অবস্থিত ছিল; ইন্দ্র রহস্পতির সহিত যুক্ত হইয়া দেবক্ষয়কারী অস্তরদিগের বর্ণ (বিচিত্র পতাকা) বিনফ করিয়াছিলেন। সেইরূপ এম্বলে যজমানেরাও ইন্দ্র ও রহস্পতির সহিত যুক্ত হইয়া দেবক্ষয়কর অস্তরদিগের বর্ণ বিনফ করিয়া থাকেন"।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, ষষ্ঠাহে থৈ সকল ঐকাহিক মন্ত্র বিহিত্ত আছে, তাহার সহিত একত্র ইহা পাঠ করিবে কি একত্র পাঠ করিবে না ? [উত্তর ] একত্র পাঠ করিবে, এই উত্তর দেওয়া হয়। অত্যাত্য দিনে একত্র পাঠ করা হয়, আর এ দিন কেন পাঠ না করিবে ? কেহ কেহ বলেন, একত্র পাঠ করিবে না। বহুলোকে একসঙ্গে স্বর্গলোক যাইতে পারে না, কেহ কেহ যাইতে পারে। কাজেই একসঙ্গে পাঠ করিলে এই ষষ্ঠাহকে অত্য দিনের সমান করা হইবে। সেইজত্য এই যে একসঙ্গে পাঠ করা হয় না, ইহা স্বর্গলোকেরই লক্ষণ; সেইজত্য একসঙ্গে পাঠ করা হয় না, ইহা স্বর্গলোকেরই লক্ষণ; সেইজত্য একসঙ্গে পাঠ করা হয় না, ইহা স্বর্গলোকেরই লক্ষণ; করাই উচিত।

এই যে নাভানেদিষ্ঠ, বালখিলা, র্যাকপি ও এবরুয়ামৎ, এই কয়টিই এই ষষ্ঠাহের প্রধান শস্ত্র; ইহাদের সহিত অন্য

<sup>(</sup>৬) মূলে আছে "অহ্র্যাং বর্ণ: অভিদাসত্মপাহন।" সায়ণ অর্থ করিয়াছেন "অত্র্যাং আহর দৈয়াং বৃধি বিচিত্র প্তাকাদিযুক্তাং অভিদাসস্তং দেবেপিকাষহত্ত্ম অপাহন্ বিনাশিতবান।
পুর্যা বুণ অর্থে অসুরুষ্থারী বুণ অর্থাং অস্থারাপাসক জাতি (পার্মীক জাতি ) বুকাইতেও পারে।

মন্ত্র একসঙ্গে পাঠ করিলে ইহাদের যে ফল তাহা বিনফ করা হইবে। র্যাকপি ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট; ঐতশপ্রলাপ সকল ছন্দের স্বরূপ; ইন্দ্রবৈত ঐ জগতীছন্দের মন্ত্রের যে ফল, তাহা ইহা-তেই পাওয়া যায়। আবার এই সূক্তা ইন্দ্র-রহস্পতি-দৈবত। উহার অন্তিম মন্ত্রও ইন্দ্র-রহস্পতি-দৈবত; সেইজগ্য উহা একসঙ্গে পাঠ করিবে না।

# সম্ভন পঞ্চিকা

## একত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### পশুবিভাগ

কো হল ও তোরকগণের শস্ত্রসমূহ বণিত হইল। সত্তে নিযুক্ত ব্যক্তিগণের পোণনারণের জন্ম হবিংশেষ ভক্ষণ করিতে হয়। এতদর্থে অন্তান্ত দ্রব্য ভিন্ন নিনীয় পশুর মাংসভোজনের বিধান আছে। কোন্ বাজি পশুর কোন্ অংশ বিধিক, ভাহার ব্যবস্থা ইইডেছে যথা — অথপতি: • • অধীয়তে "

অনস্তর পশু-বিভাগ; পশুর বিভাগের বিষয় বলিব।

জিলাসহিত হনুদয় প্রস্তোতার ভাগ; শ্রেনাকৃতি বক্ষ উদ্যাতার; কণ্ঠ ও কাক্দ্র' প্রতিহন্তার; দক্ষিণ শ্রোণি হোতার; বাস শ্রোণি ব্রহ্মার; দক্ষিণ সক্থি গৈত্রাবরুণের; বাম সক্থি ব্রাহ্মণাচ্ছংসার; অংদসহিত দক্ষিণপার্শ্ব অধ্বযুরে; বামপার্শ উপগাতাদিগের '; বাম অংদ প্রতিপ্রস্থাতার; দক্ষিণ দোঃ' নেস্টার; বাম দোঃ পোতার; দক্ষিণ উরু অচ্ছাবাকের; বাম উরু আগ্রাপ্রেব; দক্ষিণ বাহু আ্তেয়ের '; বামবাহু সদস্থের;

<sup>(</sup>১) তারু। (২) দক্ষি —উকর অধোজাক।

<sup>(</sup>৩) উপ্রাত্তর্ণ স্মিশ্রান উস্গাতাদের সহকারী: তাঁহাদেব গীত অংশের নাম উপগান

<sup>(</sup>s) দো: = বাহর উদ্বহাণ। (e) আত্রেয় দক্ষিণাব ভাগ পাইভেন।

দদ ও অনৃক' গৃহপতির; দক্ষিণ পদদয় গৃহপতির ব্রতদাতার';
বামপদদ্ম গৃহপতির ভার্যার ব্রতদাতার'। ওষ্ঠ উভয় ব্রতদাতার সাধারণ ভাগ; গৃহপতি উহা [ছই জনকে] বিভাগ
করিয়া দিবেন। জাঘনী পত্নীদিগকে দেওয়া হয়; পত্নীরা তাহা
কোন ব্রাহ্মণকে দান করিবেন। ক্ষমস্থিত মণিকা ও তিনথানি কীকদ ও বাবস্তুতের; [অন্ত পার্শ্বের] আর তিনথানি
কীকদ ও বৈকর্ত্তের অধ্রেক উল্লেভার; বৈকর্ত্তের অপরার্দ্দ
ও ক্রোম শমিতার ও । শমিতা অব্রাহ্মণ হইলে ঐ ভাগ কোন
ব্রাহ্মণকে দান করিবে। মস্তক স্ব্রহ্মণ্যাকে দিবে। "য়ঃ
স্বত্যাং" এই নিগদ যিনি পাঠ করেন, সেই আগ্রীপ্রের ভাগ
অজিন । আর স্বনীয় পশুর যে ইড়াভাগ হইবে, তাহা সর্বাক্রিপের অথবা একাকী হোতার।

এক এক পদে অভিহিত ঐ অবয়বগুলি এইরূপে ছত্রিশটি ভাগে পরিণত হইয়া যজ্ঞ নির্বাহ করে। রুহতীর ছত্রিশ অক্ষর; স্বর্গলোক রুহতীর সম্বন্ধযুক্ত; এতদ্বারা প্রাণ ও স্বর্গলোক

<sup>(</sup>७) मन = शृष्ठेतः म। (१) जन्क = म् जनस्हि।

<sup>(</sup>৮) যাগকালে বিধিপূর্বক ভোজনের নাম এত; যিনি বজমানের এতের আঞাজন করেন, তাঁহার ঐ ভাগ।

<sup>(</sup>৯) সম্মুখের পদকে পূর্বেং বাত খলা ইইয়াছে; ভাহা ইইলে পদধ্যের সার্থকতা কি, এই প্রশ্ন হউতে পারে। সায়ণ বলিতেছেন, প্রত্যেকপদের ছুইটি করিয়া অবয়ব থাকায় পদ**শ্ব** দিব্দনাস্থ হইয়াছে।

<sup>( &</sup>gt; ) काघनी = शुष्ट् । ( >> ) मित्रकाः = मित्रकान्याः नथ्छाः । ( माय्र )

<sup>(</sup>১২) কীকস = মাংদখণ্ড। (১৩) বৈকর্ত্ত: = প্রোটো মাংদখণ্ড: ( সারণ )।

<sup>(</sup>১৪) ক্রোনা— রুদয়পার্থবর্তী মাংসগভঃ। (সারণ) শমিভা∞ পশুখাত ।

<sup>(</sup> ১৫ ) अजिन - हर्ष ।

লাভ করা যায় এবং এতদ্ধারা প্রাণেও স্বর্গলোকে প্রতি-ষ্ঠিত হইয়া যজ্ঞানুষ্ঠান হয়। যাঁহারা পশুকে এইরূপে বিভাগ করেন, তাঁহাদের পক্ষে সেই পশু স্বর্গের অনুকূল হয়। যাহারা অন্য কোনরূপে পশুবিভাগ করে, তাহারা অন্ধ-কামুক (উদরপরায়ণ) পাপকারীর মত কেবল পশুহত্যা করে মাত্র |

পশুবিভাগের এই বিধি শ্রুতের পুত্র দেবভাগ নামক ঋষি জানিতেন; তিনি কাহারও নিকট ইহা প্রকাশ না করিয়াই ইহলোক হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন। কোন অমনুষ্য 🐣 উহা বক্রর পুত্র গিরিজকে বলিয়াছিলেন, তাঁহার পরবর্ত্তী মন্ত্রযোৱা তদবধি ইহা জানিয়া আদিতেছে।

# দ্বাতিংশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

অনম্বর প্রশ্নেত্তর প্রণালীতে অগ্নিহোত্রীর বিবিধ দোষের প্রায়শ্চিত বিহ্নিত ংইতেছে যথা—"তদাত্তঃ প্রারশ্চিতিঃ"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, যদি যজমান আহিতাগ্লি হইয়া উপবস্থের দিনে (সোমাভিশ্বের পূর্ব্বদিন) মরিয়া যান, তাহা

<sup>(</sup>২৬) প্ৰাক্তাদি , সাংগ্ৰ

হইলে তাঁহার যজ্ঞ কিরূপ হইবে ? [উত্তর] তাঁহার যাগ করিবে না, এই উত্তর হইবে। কেন না, [ স্থত্যার পূর্ব্বে ] যজ্ঞের প্রাপ্তি ঘটে না।

আবার প্রশ্ন,—অগ্নিহোত্তের ক্ষীর বা সান্নায্য' অথবা [পুরোডাশাদি] অন্য কোন হোমদ্রব্য অগ্নিতে পাকের পর আহিতাগ্নি যজমানের মৃত্যু হইলে কি প্রায়শ্চিত হইবে? [উত্তর] যজমানের [মৃতদেহের] পার্শ্বে ঐ সকল দ্রব্য এরূপে রাখিবে, যাহাতে সকলই একদঙ্গে দগ্ধ হয়; এস্থলে ইহাই প্রায়শ্চিত।

আবার প্রশ্ন,—হোমদ্রব্য বেদিতে স্থাপিত হইলে যদি আহিতাগ্লির মৃত্যু হয়, দেখানে কি প্রায়শ্চিত ? [উত্তর] যে যে দেবতার উদ্দেশে ঐ হোমদ্রব্য গৃহীত হইয়াছে, "তাভ্যঃ স্বাহা" এই মন্ত্রে সেই সেই দ্রব্যদ্রারা আহবনীয়ে নিঃশেষে হোম করিবে, ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

আবার প্রশ্ন, আহিতাগ্নি [ভার্যার নিকট অগ্নিহোত্র রাথিয়া] যদি প্রবাসে মরেন, তাঁহার অগ্নিহোত্র কিরূপ হইবে ং [উত্তর] গাভীর নিকটে অন্য একটি বংদ আনিয়া দেই গাভীর হুগ্নে হোম করিবে। প্রেত (মৃত) যজমানের পক্ষে আগ্রহোত্র যেমন ভিন্নরূপ, দেইরূপ অন্য বংদের দাহায়ে প্রাপ্ত হুগ্নন্ত অগ্নিহোত্রা গাভীর হুগ্ন হইতে ভিন্নরূপ। অথবা বে কোন গাভীর হুগ্নে হোম করিবে। পক্ষান্তরে কেহ কেহ বলেন যে মৃত ব্যক্তির শরীর (অস্থ্যাদি অব্যূব) আহরণ করিয়া ভানয়ন পর্যান্ত [আহবনীয়াদি] দকল অগ্নিই বিনা

<sup>ে</sup> ১ : ৮০ পুর্ণমাসে সামাধ্য নামক ক্ষীরহোম হয় গ

হোমে অজত্র (অবিরাম) জ্বালিয়া রাখিবে। যদি তাহার
শরীর না পাওয়া যায়, তাহা হইলে তিনশত যাটি সংখ্যক পর্ণশর
(পলাশরক্ষের ছিন্ন রস্ত ) আহরণ করিয়া উহাতে পুরুষমূর্ত্তিগঠন করিয়া দাহাদি ক্রিয়া করিবে এবং ঐ রূপে গঠিত
শরীরে অগ্রিত্রয় স্পর্শ করিয়া অগ্নি নিবাইয়া দিবে। উহার
মধ্যে দেড় শত রস্তে কায়, তুই পঞ্চাশ ও তুই বিশে দক্থিদ্বয় এবং তুই পঁচিশে উরুদ্বয় গঠন করিয়া অবশিষ্ট বিশ্বানি মস্তকের উপরে স্থাপন করিবে। ইহাই এস্থলে

# দিতীয় খণ্ড প্রায়শ্চিত্তবিধি

আবার প্রশ্ন, যাহার অগ্নিহোত্রী গাভী বৎসদংযোগের পর দোহনকালে বিদিয়া পড়ে, দেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? তিরা ক্রিনার গাভীকে লক্ষ্য করিয়া এই মন্ত্র পাঠ করিবে। "যাহার ভার ব্রাম বাসরাহ, তাহা হইতে আমাদের অভয় প্রদান কর; আমাদের দকল পশুকে রক্ষা কর; দেচনদমর্থ ক্রুকে প্রণাম।" তহপরে এই মন্ত্রে গাভীকে উঠাইবে— "দেবী অদিতি উঠিয়াছেন; উঠিয়া যজ্ঞপতিতে আয়ু স্থাপন করিয়াছেন; ইক্রকে, মিত্রকে ও বরুণকে আপনার ভাগ দিয়াছেন।" তহপরে তাহার বাঁটে জল দিয়া ও মুখে জল দিয়া সেই গাভী ব্রা**ন্ধাণ**কে দান করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

যাহার অগ্নিহোত্রী বৎসসংযোগের পর দোহনকালে হন্ধারব করে, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর—ঐ গাভী যজমানকে
আপনার ক্ষুধা জানাইবার জন্মই ঐরপ রব করে, অতএব
[ অমঙ্গলের ] শান্তির জন্ম তাহাকে "ভগবতী, তুমি স্থলর
তৃণভোজিনী হও" এই মস্ত্রে খাল্য দিবে। খাল্যই শান্তিহেতু।
এম্বলে ইহাই প্রায়শ্চিত্ত।

যাহার অগ্নিহোত্রী গাভী বৎসদংযোগের পর বিচলিত হয় ও [ ক্ষীর ফেলিয়া দেয় ], সেস্থলে কি প্রায়শ্চিত ? ভূমিতে যে ক্ষীর ফেলিয়া দিবে, তাহা স্পর্শ করিয়া এই মন্ত্র জপ করিবে :—"যে হ্রশ্ধ পৃথিবীতে পতিত হইয়াছে, যাহা ওয়ধির উপর পড়িয়াছে, যাহা জলে পড়িয়াছে, দেই সমুদয় তৃগ্ধ আমাদের গৃহে, আমাদের গাভীতে, আমাদের বৎসে ও আমাদের শরীরে স্থানলাভ করুক।" যে তুগ্ধ অবশিষ্ট থাকিবে, তাহা যদি হোমের পজে পর্য্যাপ্ত হয়, তবে তদ্মারাই হোম করিবে। যদি সমস্ত হ্গমই ভূপতিত হয়, তাহা হইলে অন্ত গাভী আনিয়া তাহাকে দোহন করিয়া তদ্মারা হোম করিবে। [ অন্ত গাভী না পাইলে ] অন্তদ্রের, অন্ততঃ প্রদ্ধানারাও, হোম করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

<sup>( &</sup>gt; ) এই প্রায়শিক্তে বিধি পঞ্চবিংশ অধ্যামের দিতীয়গণ্ডে একবার বলিত ২ইয়াতে। এখানে ইহা পুনকক হইল মাজ। সংস্কৃত মন্ত্রগুলি পূর্বের দেওয়া গিয়াতে, এখুলে কেবল অনুধান দেওয়া হইল। পুরুষ্ক হেওঁ

# তৃতীয় খণ্ড

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন,—[ দর্শপূর্ণমাস ইষ্টিতে ] যাহার সায়ংকালে তুগ্ধ সান্যায় কোনরূপে দোষযুক্ত হয় বা অপহৃত হয়, সেম্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর—প্রাতঃকালের তুগ্ধকে তুইভাগ করিয়া তাহার একভাগকে সংস্কৃত করিয়া তদ্ধারা যাগ করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যাহার প্রাতঃকালে ছগ্ধ সাম্যায্য দোষযুক্ত বা অপহৃত হয়, দেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট বা মহেন্দ্রের উদ্দিন্ট পুরোডাশ তাহার স্থানে নির্ববপণ করিয়া যাগ করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশা,—যাহার দকল (প্রাতঃকালীন ও সায়ংকালীন)
সান্যায্যই দোষযুক্ত হয় বা অপহৃত হয়, সেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত?
উত্তর,—ইন্দ্রের বা মহেন্দ্রের উদ্দেশে পূর্বের মত [পুরোডাশ]
হইবে—ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন, যাহার সমূদ্য হোমদ্রব্য দাযযুক্ত হয় বা অপহৃত হয়, সেখানে কি প্রায়শ্চিত ? আজ্যদ্বারা হবিঃ প্রস্তুত করিয়া দেবতানুসারে আজ্যহবি দ্বারা ইষ্টিযাগ করিবে, তৎপরে আর একটি ইষ্টি যথাবিধি বিস্তার করিবে। কেন না, যজ্ঞই যজ্ঞের প্রায়শ্চিত্ত।

<sup>( &</sup>gt; ) পুরোডাপ, निध ও ছগ্ধ।

82 44

# চতুর্থ খণ্ড প্রায়শ্চিত্ত বিধি

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিহোত্রের ছ্ব্ম পাকের সময় অশুদ্ধ হয়', সেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ?

উত্তর,—ঐ সমুদয় ত্রন্ধ ক্রেকেই সেচন করিয়া পূর্বমুশে
উথিত হইয়া আহবনীয়ে সমিধ স্থাপন করিবে, পরে আহবনীয়ের উত্তর ভাগ হইতে উষ্ণ ভন্ম বাহির করিয়া [ অয়িহোত্রের
মন্ত্রনারা ] মনে মনে, অথবা প্রাজাপতা মন্ত্র [ স্পান্ট ] উচ্চারণ
দ্বারা ঐ ভন্মে হোম করিবে। এরূপ করিলে ঐ দ্রের্যে হোম
হয়, আবার হোম হয়ও না।' [ অয়িহোত্রহবণীতে ] একবার
কিংবা তৃইবার উন্নয়নের পর অশুদ্দ হইলেও ঐরপ বিষি।
সেই অশুদ্দ দ্রব্য যদি অপনয়ন করিতে পারা বায়, ভাহাত্রহলে
উহা নিঃসারিত করিয়া স্থলীতে অবশিষ্ট শুদ্দ দ্রব্য ক্রেরে গ্রহণ
করিয়া উন্নয়নান্তে হোম করিবে। এখানে ইহাই প্রাজান্ত্রী

প্রশ্ন,—যদি অগ্নিহোতের তুগ্ধ পাকের সময় [ স্থালার ]
বাহিরে পড়িয়া বায় অথবা উছলিয়া উঠে, সেগানে কি প্রায়শিতত ? উত্তর—শান্তির জন্ম উহাতে জলের ছিটা দিবে, কেন না
জল শান্তিস্বরূপ, অনন্তর দক্ষিণ হস্তদ্বারা উহা স্পর্শ করিয়া এই
মন্ত্র জপ করিবেঃ—

<sup>(</sup>১) কেশ্ৰীনাদি পতনে অগুদ্ধ হইছে পায়ে।

<sup>(</sup> २ ) এখানে ক্রব পদে অগ্নিহোত্তহবণী নামক হাতা বুঝাইতেছে।

<sup>&#</sup>x27; ৩) ভক থাকে, বলিয়া হোম হয়, জাবার ভক্ষে অগ্নি থাকে না, বলিয়া হোম হয় না '

"ইহার এক তৃতীয় অংশ ত্যুলোকে যাক, যজ্ঞ দেবগণকে প্রাপ্ত হউক, তদনন্তর ধন আমাকে প্রাপ্ত হউক; অন্ত তৃতীয়াংশ অন্তরিক্ষে যাক, যজ্ঞ পিতৃগণকে প্রাপ্ত হউক, ধন আমাকে প্রাপ্ত হউক; আর এক তৃতীয়াংশ পৃথিবীতে যাক; যজ্ঞ মনুষ্যগণকে প্রাপ্ত হউক, ধন আমাকে প্রাপ্ত হউক।" এই মন্ত্র জপের পর—"বয়োরোজদা স্কভিতা রজাংদি" ' এই বিষ্ণু-বরুণদৈবত ঋক্ জপ করিবে। যজ্ঞের যে অনুষ্ঠান বিধিদঙ্গত হয় নাই, বিষ্ণু তাহা পালন করেন, আর যাহা বিধিদঙ্গত হয় নাই, বিষ্ণু তাহা পালন করেন। দেইজন্ম এতদ্বারা দেই উভয় ভাগের শান্তি ঘটে। ইহাই এন্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—অগ্নিহোত্র দ্রব্য পাকের পর পূর্ব্বমুথে [আহবনীয়ে]
নইয়া বাইবার সময় যদি উহা স্থালিত বা ভ্রন্ত হয়', সেখানে
কি প্রায়শ্চিত ! উত্তর,—সেই [অধ্বযুর্ত্ত] যদি [পশ্চিমমুথে]
কিরিয়া আসেন, তাহা হইলে যজমানকেও স্বর্গলোক হইতে
কিরিতে হইবে ; অত এব তিনি সেইখানেই বিসিয়া থাকিবেন
ও অন্যে অগ্নিহোত্রের অবশিষ্ট অংশ আনিয়া দিলে তিনি তাহা
ক্রেকে উন্নয়নপূর্বক হোম করিবেন। ইহাই এহলে
প্রায়শ্চিত্ত'।

প্রশ্ন,—ত্রুক যদি ভাঙিয়া বায়, তাহা হইলে কি প্রায়-

<sup>( &</sup>gt; ) व्यथन्तंत्वनगःहितः १।२०।>।

<sup>(</sup> २ ) বিন্ধু পতনের নাম পলন, সমূদর রবোর ভূপতনের নাম জংশ।

<sup>(</sup>৩) ছোমদ্রবা চারিবার স্থালী হইতে অগ্নিছোসহবলীতে গ্রহণ করিয়া হোম করিতে হর; ছোমার্থ স্থালী হইতে ক্রেকে গ্রহণের নাম উন্নয়ব। অধ্বর্ধু উহা গ্রহণ করিয়া পূর্বমূথে যাইয়া শাহবনীয়ে হোম করেন। পশ্চিমে প্রভাবর্ত্তন নিষিদ্ধ।

শ্চিত্ত ? উত্তর—অন্ম স্রুক্ আনিয়া হোস করিবে এবং সেই ভাঙা স্রুকের দণ্ডভাগ পূর্বের রাথিয়া ও উহার পুষ্কর ভাগ পশ্চিমে রাথিয়া স্রুক্টিকে আহবনীয়ে িক্ষেপ করিবে।

প্রশ্ন,—যাহার আহবনীয়ের অগ্নি বর্তুমান থাকে, আর গার্ছ-পত্যের অগ্নি নিবাইয়া যায়, সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্র ? উত্তর,—আহবনীয়ের পূর্বভাগের অগ্নি গ্রহণ করিলে যজমানকে স্বস্থানচূতে হইতে হইবে; পশ্চিম ভাগের অগ্নি গ্রহণ করিলে অস্তরদিগের মত যজ্ঞ বিস্তার হইবে ; [ নৃতন ] অগ্নি মন্থন করিলে
যজমানের শক্রর উৎপাদন হইবে; [ পুনরায় অগ্নাধান
উদ্দেশে ] আহবনীয় নিবাইয়া দিলে প্রাণ যজমানকে পরিত্যাণ
করিবে। অত্রবে [ ঐরপ না করিয়া ] আহবনীয়ের সমুস্য়
অগ্নি ভস্ম সমেত তুলিয়া লইয়া গার্হপত্য স্থানে রাখিয়া সেখান
হইতে পূর্বিমুখে আহবনীয়ে অগ্নি আন্যান করিবে। ইহাই
এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

#### পঞ্চা খণ্ড

### প্রায়শ্চিত্রবিধি

প্রশ্ন,—[আহবর্নীয়ে ] অগ্নি থাকিতেই যদি [গার্হপত্যের ] অগ্নি [আহবর্নীয়ের জন্ম ] আহরণ করা হয়,

<sup>(</sup> ৪ ) ক্রেকর অর্থাৎ হাতার মাধায় যেপানে হোমদ্রা রাখিতে হয়, সেই স্তান।

<sup>(</sup> e ) গার্চপতোর ভাগ্নি স্ববদা প্রজালিত থাকে। আহ্বনীয়ের সন্মি প্রতাহ হোনের প্র নিস্থ্যা স্ত্রা হয়। প্রদিন আবার গার্হপতা হইতে আগ্নি লচ্যা আহ্বনীয় হালান হর। আহ্বনীয় বর্তমানে গার্হপতা নিবাইলে প্রায়শ্চিত কি হইবে, এই প্রশ্ন।

<sup>(</sup> ७) অনুবৃদ্ধির অগ্নিস্থাপনের ক্রম দেবগণের বিপরীত।

তাহা হইলে কি প্রান্টের ? উত্তর,—[ আহবনীয়ে ] অগ্নি
দেখিতে পাইলে দেই পূর্ববর্ত্তা অগ্নিকে বাহির করিয়া দিয়া
[ গার্হপত্য হইতে উদ্ধৃত ] অপর অগ্নি স্থাপন করিবে, আর
দেখিতে না পাইলে অগ্নিবান্ অগ্নিদেবতার উদ্দেশে অক্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে। এই কর্মে "অগ্নিনাগ্নিঃ
সমিধ্যতে" এই মন্ত্র' অনুবাক্যা ও "ত্বং হুগ্নে অগ্নিনা" এই
মন্ত্র যাজ্যা হইবে। অথবা [ পুরোডাশ নির্ব্বপণের পরিবর্ত্তে ]
"অগ্নয়ে অগ্নিবতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে [কেবল আজ্যের]
আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়ন্চিত্ত।

প্রশ্ন, — যদি গার্ছপত্য ও আহবনীয় উভয় আগ্নর পরস্পার সংসর্গ (যোগ) ঘটে , সেখানে কি প্রায়ন্চিত্ত ? উত্তর, — গ্রায়িবীতির উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্মো অনুবাক্যা "অগ্ন আয়াহি বীতয়ে" ও যাজ্যা "যোগায়িং দেববীতয়ে" ; অথবা "অগ্নয়ে বীতয়ে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়ন্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যদি সকল ( ত্রিবিধ ) অগ্নিরই পরস্পর সংসর্গ ঘটে, তাহা হইলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর—অগ্নি বিবিচির উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "স্বর্ণবস্তোরুষসামরোচি" ও যাজ্যা "স্বামগ্নে মানুষীরীড়তে বিশঃ"; অথবা "অগ্নয়ে বিবিচয়ে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

<sup>( ) )</sup> SISSIB ( ) | PISSIC ( C )

<sup>(</sup>৩) একের অঞ্চার দৈবক্রম অত্যে পতিত হইলে দোৰ বটে।

<sup>(8) 4|36(</sup>F) | FIOCIP ( & ) 1 + C|FC|C ( B ) 1 + C|BC|& ( B )

প্রশা,—যাহার অগ্নিসমূহ অন্য অগ্নির সহিত সংস্ফ হয়,
তাহার কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি ক্ষামবানের উদ্দেশে
অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা
"অক্রন্দাগ্রিস্তনয়ন্নির ভোঃ" ও যাজ্যা "অধা যথা নঃ পিতরঃ
পরাসঃ"; অথবা "অগুয়ে ক্ষামবতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে
আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

# मछ शख

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিসমূহ গ্রাম্য অগ্নিদারা দগ্ধ হয়, 'সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি সংবর্গের উদ্দেশে অফাকপাল পুরোডাশ নির্বরপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "কুবিৎত্র নো গবিফয়ে"', যাজ্যা "মা নো অস্মিন্ মহাধনে"'; অথবা "অগ্নয়ে সংবর্গায় স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিসমূহ দিব্য অগ্নিদ্বারা সংস্কট হয়, ক সেথানে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি অপ্সুমানের উদ্দেশে

<sup>(</sup> A ) 2.18618 ( A ) 81512.8 1

<sup>(</sup>১) বন্ধনশালা প্রভৃতির লৌকিক অগ্নি। গ্রামা অগ্নিতে অগ্নিহোত্রশালা দক্ষ হইলে এই দেখি।

<sup>( 2 )</sup> wine 122 ! ( 4 ) bine 12 !

<sup>(</sup>৪) বন্ধপাচাদি জাত স্থা

অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "অপ্সুগ্নে সধিষ্টব" ও যাজ্যা "ময়ো দধে মেধিরঃ পূতদক্ষঃ" ; অথবা "অগ্নয়ে অপ্সামতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশা,—যাহার অগ্নিসমূহ শবাগ্নি দারা সংস্ট হয়, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি শুচির উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ববপণ করিবে, এই কর্ম্মে অনুবাক্যা "অগ্নি শুচিত্রতভমঃ" ও যাজা "উদগ্নে শুচয়ন্তব" অথবা ''অগ্নয়ে শুচয়ে স্বাহা" এই বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,--যাহার অগ্নিসমূহ আরণ্য অগ্নিতে দগ্ধ হয়, সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—তাহা হইলে [ অগ্রিদাহের পূর্ব্বেই ] অরণিদ্বয়ের সহিত অগ্নি সমারোপণ করিবে, অথবা আহবনীয় কিংনা গার্হপত্য হইতে উল্ক (অগ্নিগণ্ড) বাহির করিয়া লইবে, তাহাতে অশক্ত হইলে অগ্নি সংবর্গের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্বরপণ করিবে। ঐ কর্মে অমুবাক্যা ও যাজ্যা পূর্বেই উক্ত হইয়াছে। অথবা "অগ্নয়ে সংবর্গায় স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

<sup>( 4 ) 18012 ( 4 ) 01519 ( 9 )</sup> 

<sup>(</sup>१) প্রদহনের অগ্নি।

<sup>( + ) +|88|2&</sup>gt; | ( + ) +|88|19

# সপ্তম খণ্ড প্রায়শ্চিভবিধি

প্রশ্ন,—যদি আহিতাগ্নি যজমান উপবসগদিনে অশ্রুপাত করেন, তাহা হইলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি ব্রতভৃত্তের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্বাপণ করিবে; ঐ কণ্মে অনুবাক্যা "অমগ্নে ব্রতভৃৎ শুচিঃ" ও যাজ্যা "ব্রতানি বিভ্রদ্ ব্রতপা অদ্ব" অথবা "অগ্নয়ে ব্রতভৃতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—যদি আহিতায়ি উপবস্থদিনে ব্রতবিরুদ্ধ 'আচরণ করেন, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি ব্রতপতির উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে, ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "ত্বমগ্নে ব্রতপা অসি" 'ও যাজ্যা "বদ্বো ব্য়ং প্রথিন-নাম ব্রতানি" অথবা "অগ্নয়ে ব্রতপত্য়ে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আত্তি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যদি আহিতাগ্নি কথনও অসাবস্থায় বা পূর্ণিমায় ইষ্টিযাগ না করিতে পারেন, সেম্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,— অগ্নি পথিকৃতের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ববিপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "বেত্থা হি বেধাে অধ্বনঃ"

<sup>(</sup>১) खाव (खो॰ युक्त जाऽ)। (२) खाव (खो॰ युक्त जाऽ)

<sup>(</sup>৩) দিশানিভাদি আচরণ !

<sup>( 8 ) 1 31510 ( 8 ) 1 6151 ( 8 ) 413519 ( 8 )</sup> 

ও যাজ্যা "আ দেবানামপি পন্থামগন্ম"; অথবা "অগ্নয়ে পথিকৃতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রগা,—বাদি সকল অগ্নিই নিবাইয়া যায়, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্র ? উত্তর, —অগ্নি তপস্বান্, অগ্নি জনদ্বান্ ও অগ্নি পাবকবানের উদ্দেশে অফাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্মো অনুবাক্যা "আয়াহি তপসা জনেষ্" এবং যাজ্যা "আ নো বাহি তপস। জনেষ্"; অথবা "অগ্নয়ে তপস্বতে জনদ্বতে পাবকবতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

# ্থায়কির খণ্ড গ্রায়ক্তিরবিধি

# S. S. S.

প্রশা,—বে আহিতাগ্নি আগ্রাণেষ্টি যাগ না করিয়াই
নবানভোজন করে, সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি
বৈশ্বানরের উদ্দেশে দ্বাদশকপাল পুরোডাশ নির্বরপণ করিবে;

ঐ কণ্মে অনুবাকাা "বৈশ্বানরো অজীজনৎ" ও যাজ্যা "পৃষ্টো
দিবি পৃষ্টো অগ্নিঃ পৃথিব্যাম্"; অথবা "অগ্নয়ে বৈশ্বানরায়

<sup>(</sup>१) ३०,२।०।

<sup>(</sup>৮) আৰং শ্ৰৌশ্পন্ত ১১১।

<sup>(</sup> २ ) जाय (सो एव अ) )।

<sup>(</sup>३) अल्लार ।

স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—আহিতাগ্নি যদি কপাল ভাঙিয়া ফেলেন, সেথানে
কি প্রায়শ্চিত্ত? উত্তর,—অশ্বিদ্ধরের উদ্দেশে দ্বিকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে। ঐ কর্ষ্মে অনুবাক্যা "অশ্বিনা বর্ত্তিরস্মং" ও যাজ্যা "আ গোমতা নাসত্যা রথেন" ; অথবা "অশ্বিভ্যাং স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—আহিতাগ্নি যদি পবিত্র 'নফ করেন, দেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি পবিত্রবানের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কন্মে অনুবাক্যা "পবিত্রং তে বিততং ব্রহ্মণস্পতে" ও যাজ্যা "তপোষ্পবিত্রং বিততং দিবস্পদে" ; অথবা "অগ্নয়ে পবিত্রবতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—আহিতাগ্নি যদি হিরণ্য নাশ করেন, তাহা হইলে
কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি হিরণ্যবানের উদ্দেশে
অফ্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে। ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা,
"হিরণ্যকেশো রজদো বিদারে" ও যাজ্যা "আ তে স্পর্ণা

<sup>1 (15</sup>ele ( 0 ) | ocisale ( 5 )

<sup>(</sup>৪) কুশ্নিশ্মিত পবিতা।

<sup>(</sup> a ) sleale ( a ) sleale ( a )

<sup>( &</sup>quot; ) \$(9415 .

অমিনস্ত এবৈঃ" ; অথবা "অগ্নয়ে হিরণ্যবতে স্বাহা" এই বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এন্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশা,—আহিতাগি যদি প্রাতঃমান না করিয়া অগ্নিহোত্র করেন, দেখানে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি বরুণের উদ্দেশে অফাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিলে। ঐ কর্মে অনুবাক্যা "হং নো অগ্নে বরুণস্থা বিদ্বান্" ও যাজ্যা "সহং নো অগ্নে অবনো ভবোতী" "; অথবা "অগ্নয়ে বরুণায় স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশা,—আহিতায়ি যদি সূতকান্ন" ভকণ করেন, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্র ? উত্তর,—অগ্নি তস্ত্তমানের উদ্দেশে অফাকপাল পুরোডাশ নির্বাপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অফুবাক্যা "তস্তুং তম্বন্ রজ্পো ভানুমন্ বিহি"" ও যাজ্যা "অক্ষানহো নহতনোত সোম্যাং""; অথবা "অগ্নয়ে তস্তমতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশা,—যদি আহিতাগ্রি জীবন থাকিতে আপনার মরণদংবাদ শুনেন, দেশুলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,— মগ্রি
স্থরভিমানের উদ্দেশ অফীকপাল পুরোডাশ নির্বর্গণ করিবে,
ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "অগ্নির্হোতা অসীদদ্ যজীয়ান্" ও যাজ্যা
"সাধ্বীমকর্দে ববীতিং নো অহ্য" "; অথবা অগ্নয়ে স্থরভিমতে

<sup>(</sup> ১১ ) হাজিকাপুহহিত খ্র'কর্ত্ত্ক পক অর।

<sup>( &</sup>gt;6 ) > + | sole 1 ( >0 ) > + | sel 1 ( >8 ) | elgie 1 ( >6 ) > + | sel 1 |

স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশা,—যদি আহিতাগ্লির ভার্য্যা কিংবা গাভী যমজ অপত্য প্রসব করে, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত ! উত্তর,—অগ্লি মরুত্বানের উদ্দেশে ত্রয়োদশকপাল পুরোডাশ নির্বর্পণ করিবে। ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "মরুতো যস্ত হি ক্ষয়ে" "ও যাজ্যা "অরা ইবেদচরমা অহেব" "; অথবা "অগ্লয়ে মরুত্বতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—অপত্নীক ব্যক্তি অমিহোত্র আহরণ করিবে, না করিবে না ? উত্তর,—আহরণ করিবে, এই উত্তর দিবে। না করিলে পুরুষ অনদ্ধা (অসত্যনামা) হইবে। অনদ্ধা পুরুষ কাহাকে বলে ? যে ব্যক্তি দেবগণ, পিতৃগণ বা মনুষ্যগণের পূজা করে না, সেই ব্যক্তি। সেইজন্ম অপত্নীক হইলেও অমিহোত্র আহরণ করিবে। এ বিষয়ে লক্ষ্য করিয়া এই যজ্জগাথা গীত হয়ঃ—"অপত্নীক ব্যক্তি সোমপানে অধিকারী না হওয়ায় মাতাপিতার [ভক্রমার আয়] সোত্রামাণি যাগ করিতে পারে। কেন না, ঋণ পরিহারনিমিত্ত, যাগ করিবে, এই শ্রুতিবচন রহিয়াছে।" সেইজন্ম সোম্যাকে যাগ করাইবে।

<sup>( 24 )</sup> SIMAIS ! ( 29 ) GIERIE!

<sup>(</sup>১৮) শ্বাযমানো বৈ রাজ্বণ প্রিভিঃ ঋণবান্ জারতে, রসচর্যোগ ঋষিভো বজ্ঞান দেবেছে।
প্রভাৱ পিতৃত্য এব না জন্পো যং পুরী যজা রজ্ঞারী।" তথাচ "যজ্ঞানেবান অধীব বেদান্ প্রজাম্ব পারম।" ইতি প্রতিয়া বাহার সৌরামণিতে অধিকার আচে, ভাহার অগ্নিহোতে অধিকার ত আছেই, ইছা বলা লাভ্লা: ব্যর্গাণা উবাহরণের এই তাবেশ:।

### নব্য খণ্ড

#### প্রায়শ্চিম্ববিধি

প্রশ্ন, অপত্নীক ব্যক্তি কিরূপে বাচিক অগ্নিহোত্র হোম করিবে ! [বিবাহের পর অগ্নিহোত্র] অমুষ্ঠান আরম্ভ হইলে যদি পত্নীর মৃত্যু হয়, তাহা হইলে সেই অগ্নিহোত্র নফ হয় ; সেম্থলে [অপত্নীক] কিরূপে অগ্নিহোত্র হোম করিবে ! উত্তর,—পুত্র, পৌত্র ও নপ্তাদিগকে এই কথা বলিবে, যে ইহলোকে ও ঐ [পর] লোকে [শ্রোয়ঃ আবশ্যক]; ইহ-

ইহলোকে ও ঐ [পর ] লোকে [শ্রেরঃ আবশ্যক]; ইহ-লোকে যে স্বর্গ [শুনা যায়], অস্বর্গ অনুষ্ঠান (কাম্য কর্ম) দ্বারা সেই স্বর্গলোকে আরোহণ করিবে। এইরূপে সেই [অপত্নীক] ব্যক্তি ঐ [স্বর্গ] লোকের অবিচ্ছেদ সম্পাদন করেন। যে ব্যক্তি [পুনরায় বিবাহ দ্বারা] পত্নী ইচ্ছা করেন না, তাঁহার উক্ত বাক্যে প্রেরিত [পুত্রাদি] অগ্নিহোত্র আধান করেন। [ইহাই অপত্নীকের পক্ষে বাচিক অগ্নিহোত্র]।

অপত্নীক [ মানসিক ] অগ্নিহোত্র অনুষ্ঠানে কিরূপে অগ্নি-হোত্র হোম করিবে ? [ উত্তর ] শ্রুদ্ধাই [ যজসানের ] পত্নী ও দত্যই যজমান ; শ্রুদ্ধা ও দত্য [এক্যোগে] উত্তম মিথুনস্বরূপ; শ্রুদ্ধা ও দত্য এই মিথুনের সাহায্যে [ মানস অগ্নিহোত্র দ্বারা ] স্বর্গলোক জয় করা হয়।

<sup>(</sup> ১ ) নখমথণ্ড ও দশমধণ্ড কোন কোন প্রদেশের ঐতরেরজাক্ষণে পাওয়া যার না, বলিরা সালপ উল্লেখ ক্রিয়াছেন। সালপ দশমধণ্ডের বাবিয়া পুরের দিলা পরে নবমধণ্ডের ব্যাধ্যা দিলাছেন।

#### मण्य थे अ

### প্রায় শ্চন্তবিধি

এ বিষয়ে [ ত্রহ্মবাদীরা ] বলেন, দর্শপূর্ণমাসে উপবাস করিবে'। দেবগণ ত্রতহীন ব্যক্তির দত্ত হব্য ভোজন করেন না; আমার হব্য দেবগণ ভোজন করিবেন, এই উদ্দেশেই উপবাস করা হয়। পুর্বাদিন পূর্ণিমায় উপবাস করিবে, ইহা পৈঙ্গির মত; পরদিন পূর্ণিমায় উপবাস করিবে, ইহা কৌষীতকির মত। পূর্বাদিনের পূর্ণিমার নাম অনুমতি, পরদিনের পূর্ণিমার নাম রাকা। এ রূপ পূর্বাদিনের অমাবস্থার নাম সিনীবালী, পরদিনের অমাবস্থার নাম কুহু। যাহাকে প্রাপ্ত হইয়া সূর্য্য অন্ত যান এবং যাহা অভিমুখে রাখিয়া সূর্য্য উদিত হন, সেই [ তুই দিনই কর্মানুষ্ঠান যোগ্য ] তিথি; এন্থলে পুর্বাদিন পূর্ণিমায় উপবাস করিবে, [ ইহাই পৈঙ্গির মত ]।

চন্দ্রমা পূর্ব্বদিকে উঠিবে না ইহা জানিয়া [ প্রতিপদ্যুক্ত ] অমাবস্থায় যে উপবাস করা হয় ও [ তৎপরদিনে ] যাগ করা হয়, সেই নিয়ম অনুসারেই পর পর [ পূর্ণিমায় ও অমাবস্থায় ]

<sup>(</sup>১) উপবাস শক্ষের তিনরূপ অর্থ হইতে পারে। ১। উপবাস—সমীপে বাস অর্থাৎ বালের পুরের গার্হপত্যাদির সমীপে বাস। ২। দেবগণ বজ্ঞের সমীপে বাস করিবেন, এই সঞ্জ। ৩। ব্রতগ্রহণার্থ গ্রাম্যভোজন ত্যাগ করিয়া আর্ণাভোজনের নিয়ম।

<sup>(</sup>২) দর্শপূর্ণমাস যাগের পূর্বাদিনে উপযাস; তিথি ছইদিন পাইলে কোন্ দিন থাগ করিবে। সামবেদী পৈক্ষির মতে চতুর্দ্দীযুক্ত তিথির দিনে উপথাস, গরদিনে যাগ; অংগ্রাই কৌষীত্তিকর মতে প্রাইশ্যুক্ত চিথির দিনে উপথাস ও তৎপর্দিনে যাগ।

উপবাস করিবে ও তৎপরদিন যাগ করিবে। সেই যাগ সোমযাগসদৃশ হইয়া থাকে। সোমের যাগে সকল দেবতার যাগ হয়। এই যে চন্দ্রমা, ইনি দেবগণের সোম; সেই জন্ম পরদিনেই উপবাস করিবে। [ইহা কৌষাতিকির মত]।

#### একাদশ খণ্ড

## প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন,—[ গার্হপত্য হইতে আহবনীয়ে ] অগ্নি উদ্ধারের পূর্বেই যদি সূর্য্য উদিত হন বা অস্তমিত হন, অথবা [ যথাকালে আহবনীয়ে ] স্থাপিত হইয়াও অগ্নি যদি হোমের পূর্বে নিবাইয়া যায়, সেন্থলে কি প্রায়শিচত্ত হইবে ! উত্তর,— সায়ংকালে [ অস্তগমনের পর অগ্নি উদ্ধার করিতে হইলে ] হিরণ্য সম্মুথে রাথিয়া অগ্নি উদ্ধার করিবে। হিরণ্য শুক্রে ( দীপ্তিযুক্ত ) ও জ্যোতিঃস্বরূপ; ঐ [ আদিত্যও ] তক্রপ। ঐ রূপ করিলে জ্যোতিঃ ও শুক্র সম্মুথে রাথিয়াই অগ্নির উদ্ধার হয়। প্রাতঃকালে [ উদয়ের পর অগ্নির উদ্ধার হইলে ] রজত উপরে রাথিয়া অগ্নি উদ্ধার করিবে; ঐ রজত রাত্রিস্বরূপ। [ সাধ্যপক্ষে ] ছায়া মিশাইয়া যাইবার পূর্বে ( অর্থাৎ সূর্য্য থাকিতেই ) আহবনীয় অগ্নির [ গার্হপত্য হইতে ] উদ্ধার করা উচিত। অদ্ধকার ও ছায়া মৃত্যুস্বরূপ; এই হেডু জ্যোতিঃস্বরূপ [ সেই আদিত্য ] দ্বারা অদ্ধকার

ছায়ারূপ মৃত্যু হইতে উত্তীর্ণ হওয়া যায়। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—যাহার গার্হপত্য ও আহবনীয়ের মধ্যে শকট বা রথ বা কুকুর উপস্থিত হয়, দেখানে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,— উহা মনে করিবে না, এই উত্তর দেওয়া হয়। কেন না. ঐ সকল দ্রব্য আত্মার মধ্যেই রহিয়াছে। আর যদি মনে করিতেই হয়, তবে "তস্তুং তম্বনু রজদো ভাকুমন্ বিহি" এই মস্ত্রে গার্হপত্য হইতে আহবনীয় পর্য্যন্ত অবিচ্ছিন্ন জলধারা দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন- হিষ্টির আরম্ভে বিজ্ঞান কালে অন্বাহার্য্য পাচন (मिक्किंगांधि) ' खानित्व कि खानित्व ना ! खानित्व এই উত্তর দেওয়া হয়। যে অগ্নির আধান করে, সে আত্মায় প্রাণের স্থাপনা করে। এই যে অস্বাহার্য্যপচন, উহা তাহা-দের অন্ধভক্ষণবিষয়ে প্রশস্ত হয়। ''অগ্নয়ে অন্নাদায় অন্নপতয়ে স্বাহা" বলিয়া উহাতে আহুতি দেওয়া হয়। যে ইহা জানে, সে অমাদ ( অমভক্ষণ সমর্থ ) ও অমপতি হয় ও প্রজার সহিত অন্ন ভোজন করে।

হোম করিতে গিয়া গার্হপত্য ও আহবনীয়ের মধ্যদেশে সঞ্চরণ করিবে। ঐ রূপ সঞ্চরণকারীর সম্বন্ধে অগ্নির। মনে ভাবেন, এই ব্যক্তি আমাদিগের হোম করিবে ৷ এরূপ করিলে গার্হপত্য ও আহবনীয় অগ্নিদ্বয় ঐ সঞ্চরণকারীর পাপনাশ

<sup>(</sup>১) মলুব্রের অংক্সার মধ্যেই শক্টাদিত্রব্য আছে; শক্টকে শক্ট মনে না করিরা আল্লা माम कतिरा। ( मात्र )

<sup>(</sup>२) जराशंदा नामक अन मन्त्रियां शास्त्र कत्रा यात्र विन्ता उरात्र भी नाम।

করেন। সে ব্যক্তি গতপাপ হইয়া উদ্ধ্যুথে স্বর্গলোকে গমন করে। এইরূপ ব্রাহ্মণের অনেক উদাহরণ মাছে।

প্রান্ধা অথবা স্বিগ্রের প্রবাদকালে অথবা প্রবাদ হইতে ফিরিয়া অথবা স্বিগ্রের প্রতিদিন কিরপে অগ্নির উপস্থান করিবে ? ভূফাস্ভাবে করিবে, এই উত্তর দেওয়া হয়। কেন না, ভূফাস্ভাবে গুরুজনের নিকট প্রার্থনা করিতে হয়। কেহ বলেন, অগ্নি প্রতিদিন ভয় করেন, এই ব্যক্তি অপ্রান্ধা করিয়া আমাকে উদ্বাদন করিবে বা অন্যকর্মো নিযুক্ত করিবে। সেই জন্ম "অভয়ং বো অভয়ং মেহস্ত্র"—তোমার অভয় হউক, আমার অভয় হউক,—এই মন্ত্রে উপস্থান করিবে। ইহাতে এ ব্যক্তির অভয় জন্মে।

# ত্রয়ন্ত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

ইন্দ্রাকুবংশীয় রেধার পুত্র' রাজা হরিশ্চন্দ্রের পুত্র হয় নাই। তাঁহার শত জায়া ছিল; কোন জায়াতে তিনি পুত্রলাভ

<sup>(</sup>৩) অক্তান্ত শাখার ত্রাক্ষণে উদাহরণ আছে।

<sup>( )</sup> भूतन कारह - रेनधनः वेक्नांकः।

করেন নাই। পর্বেত ও নারদ তাঁহার গৃছে বাদ করিয়াছিলেন। তিনি নারদকে প্রশ্ন করিলেন—"যাহাদের জ্ঞান
আছে (অর্থাৎ মনুষ্যাদি) ও যাহাদের জ্ঞান নাই (অর্থাৎ
পশ্বাদি), তাহারা সকলেই যে পুত্রের ইচ্ছা করে, দেই পুত্রে
কি লাভ, অহে নারদ, আমাকে তাহা বলুন।" এই এক গাথায়
জিজ্ঞাসিত ইইয়া নারদ দশ গাথায় তাহার উত্তর দিলেনঃ—

"পিতা যদি উৎপন্ধ ও জীবিত পুত্রের মুখ দেখেন, তাহা হইলে সেই পুত্রে আপনার ঋণ সমর্পণ করিয়া অমৃতত্ব লাভ করেন'।" "প্রাণিগণের পৃথিবীতে যে সকল ভোগ আছেঁ, অগ্নিতে যাহা আছে ও জলে যাহা আছে, পিতার পক্ষে তদ-পেক্ষা অধিক ভোগ পুত্রে রহিয়াছে।" "পিতা সর্বাদা পুত্রের সাহায্যে বহু হুঃথ অতিক্রম করেন; আত্মাই আত্মা হইতে [পুত্ররূপে] উৎপন্ধ; সেই পুত্র [ভবসমুদ্রে] পার করিবার পক্ষে অন্নপূর্ণ উৎকৃষ্ট তর্নীস্বরূপ।" "মল, অজিন, শাক্রান্থ ত তপস্থা" এ সকলে কি হইবে ?

<sup>(</sup>২) ছরিশ্চন্দ্রের প্রশ্ন একটি গাথার উত্তরে নারদ দশটি গাথায় তাহার উত্তর দিতেছেন। পাথা সহৈর্বগাড়ুং বোগ্যা গীতিঃ। (সারণ) এই আথ্যারিকার মধ্যে আরও অনেকগুলি গাথা আছে; সমুদর গাথার সংখ্যা ৩১।

<sup>(</sup>৩) পিতা পুত্রের উপর আপনার ঋণ ছাপন করেন; তজ্ঞ বিশেষ অমুঠান আছে। পিতা বলেন "জং এক্ষ জং বজঃ জং লোকঃ", পুত্র ঘলেন "অহং একা অহং বজোহহং লোকঃ।"

<sup>(</sup> a ) ভোগ = স্থাহেতু ভোগ্যবিষয়, পৃথিবীতে ভোগ শক্তাদি, জয়িতে ভোগ জন্মপাকাদি, জালে ভোগ নানপানাদি ( সামণ )

<sup>(</sup> e ) মল, অলিন, শাক্রা ও তপায়া এই চারিটি শালে আশ্রমচতুইর ব্রাইডেছে। মলরণ শুফ্রণোণিত সংবোগছেতু মলশালে পার্হস্তা, কুফাজিন সংবোগহেতু অলিন শালে ব্রজচ্বা; ক্ষোর-কর্ম নিবেশ্যেতু প্রশালক বামপ্রয় ও ইঞ্জিম সংব্যাহেতু ভগা পালে গারিবালা ব্যাইজেছে। (সারণ)

হে ত্রন্দাণ (বিপ্রগণ), তোমরা পুত্র ইচ্ছা কর; পুত্রই অনিন্দনীয় লোকস্বরূপ।" "অন্ন প্রাণ দেয়, বস্ত্র শর্ণ ( শীত হইতে আশ্রয়) দেয়, হিরণ্য রূপ দেয়; বিবাহ করিয়া পশু পাওয়া যায়; জায়া (পত্নী) স্থিস্থরূপ; তুহিতা দৈন্যহেতু'; কিন্তু পুত্র পরম ব্যোমে জ্যোতিঃস্বরূপ।" "পতি জায়াতে প্রবেশ করেন; গর্ভ (জ্রন) স্বরূপে তিনি [সেই জ্রনের ] সাতাতে প্রবেশ করেন ; সেইখানে পুনরায় নৃতন হইয়া দশম সাদে উৎপন্ন হন।" ''[ পিতা ] ইঁহাতে পুনরায় জাত হন ( জন্মলাভ করেন ), এই কারণে জায়ার ( পত্নীর ) নাম জায়া; ইনিই ভূতি ও ইনিই আভূতি; ইঁহাতে বীজ স্থাপিত হয়। ''দেবগণ ও ঋষিগণ ইঁহাতে মহাতেজ প্রদান করিয়াছিলেন ; দেবগণ মনুষ্যগণকে বলিয়াছিলেন, ইনিই পুনরায় তোনাদের জননী হইবেন।" "অপুত্রকের কোন লোক নাই " ইহা সকল পশুতেও জানে ; সেই জন্মই [ পশুমধ্যে ] পুত্র মাতা ও স্বদার দহিত সংদর্গ করে।" "পুত্রবান্ ব্যক্তি শোকরহিত হইয়া যে পথ প্রাপ্ত হন, সেই পথ স্থথদেব্য ও মহৎ জনের

<sup>(</sup> ৬ ) মূলে "অম্বণাম্বণ" শব্দ আছে ; 'ম্বিজুম্যোগ্যানি নিন্দ-মাক্যানি অবদাঃ তৈৰ্বাইকাৰ্নো-মাতে ন কথাতে ইতি অবদাম্বদো লোকঃ দোষ্যাহিত্যাল্লিনান্য ইত্যৰ্থঃ। সাম্ব

<sup>(</sup> १ ) মূলে আছে "কুপণং ছ ছহিতা"। "ছহিতা হ পুত্ৰীতি কৃপণং কেবল ছঃথকাঝিছাদৈল্ঞ-হেছুঃ।" ( সায়ণ )

<sup>(</sup>৮) "জ্যোতির পুত্রঃ পর্মে ব্যোমন্"—দায়ণ অর্থ করেন পুত্র জ্যোতিঃখরূপ হইয়া পিতাকে পর্ম ব্যোহে (পরজ্জে ) স্থাপন করেন।

<sup>(</sup>৯) ভষ্তি অস্তাং পুত্ররশেণ পতিরিত্যেষা ভূতি:। রেতৌরপেণ আগত্য অসাং পুত্র-রূপেণ ভব্তি ইতি আভূতি:। (সংবণ)

<sup>( &</sup>gt; - ) লোকঃ লোকজক্ত স্থম্। ( সায়ণ )

প্রশংসিত। পশুগণ ও পক্ষিগণও সেই পথ জানে; সেইজন্য তাহারা মাতার সহিতও মিথুন হয়।

নারদ হরিশ্চন্দ্রকে ইহাই বলিয়াছিলেন।

### দিতীয় খণ্ড

### শুনঃশেপের উপাখ্যান

অনন্তর নারদ হরিশ্চন্দ্রকে বলিলেন, তুমি রাজা বরুণকে প্রার্থনা কর, যে আমার পুত্র হউক, তদ্বারা তোমার যাগ করিব। তাহাই করিব বলিয়া, হরিশ্চন্দ্র বরুণ রাজাকে প্রার্থনা করিওলেন, আমার পুত্র হউক, তদ্বারা তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন বিভাগের হউক। তথন উহার রোহিত নামে পুত্র জন্মিয়াছে, এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি তথন বলিলেন, [জন্মের পর অশোচকালে ] দশদিন গত নাহইলে পশু মেধ্য (যাগ্যোগ্য) হয় না; ইহার দশদিন উত্তীর্ণ হউক, তথন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক।

পরে দশদিন উত্তীর্ণ হইলে বরুণ বলিলেন, দশদিন উত্তীর্ণ হইয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি বলিলেন, যখন পশুর দাঁত উঠে, তখন সে মেধ্য হয়; ইহার দাঁত বাহির হউজ, তখন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক। পরে তাহার দাঁত উঠিলে বরুণ বলিলেন, ইহার দাঁত উঠিয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি বলিলেন, পশুর দাঁত যখন পড়িয়া যায়, তখন দে মেধ্য হয়; ইহার দাঁত পড়ুক, তখন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক।

পরে তাহার দাঁত পড়িলে বরুণ বলিলেন, ইহার দাঁত পড়িয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি বলিলেন, পশুর দাঁত যখন আবার জন্মে, তখন সে মেধ্য হয়; ইহার দাঁত আবার উঠুক, তখন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক।

পরে তাহার দাঁত আবার উঠিলে বরুণ বলিলেন, ইহার
দাঁত আবার উঠিয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর।
তিনি বলিলেন, ক্ষত্রিয় যখন সন্নাহ (ধনুর্ব্বাণ কবচাদি) ধারণে
সমর্থ হয়, তখন সে মেধ্য হয়। এ সন্নাহ প্রাপ্ত হইলে
তোমার যাগ করিব। বরুণ কহিলেন, তাহাই হউক।

পরে দেই (বালক) সন্নাহ প্রাপ্ত হইলে বরুণ বলিলেন, এ সন্নাহ প্রাপ্ত হইয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তাহাই হউক বলিয়া হরিশ্চন্দ্র পুত্রকে ডাকিয়া বলিলেন, পুত্র, এই বরুণ তোমাকে আমায় দান করিয়াছিলেন; হায়, তোমাদ্বারা আমাকে ইহার যাগ করিতে হইবে। তাহা হইবে না, এই বলিয়া দেই রোহিত ধনু গ্রহণ করিয়া অরণ্যে প্রস্থান কলিলেন ও সংবৎসর ধরিয়া অরণ্যে বিচরণ করিলেন।

## তৃতীয় খণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

তখন বরুণ ইক্লাকুবংশধরকে চাপিয়া ধরিলেন; তাঁহার উদরী রোগ উৎপন্ন হইল। বরাহিত তাহা শুনিতে পাই-লেন ও অরণ্য হইতে গ্রামে আদিলেন; ইন্দ্র পুরুষরূপ ধরিয়া তাঁহার নিকট আদিয়া [ গাথায় ] বলিলেন "অহে রোহিত, যে ব্যক্তি [পর্যাটনদারা] প্রান্ত হয়, তাহার নানা সম্পদ ঘটে, আর শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিও মনুষ্যসমাজে বদিয়া থাকিলে ক্লেশ পায়; যে চলিয়া বেড়ায়, ইন্দ্র তাহার স্থা; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিয়াছেন, এই ভাবিয়া তিনি দ্বিতীয় সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন; পরে অরণ্য হইতে গ্রামে আদিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র আবার তাঁহার নিকট আদিয়া বলিলেন—"যে ব্যক্তি বিচরণ করে, তাহার জন্তবাদ্বয় পুম্পিত [রক্ষের ন্যায় শোভাযুক্ত] হয়, তাহার শরীর বর্দ্ধমান হইয়া ফলবান্ [রক্ষের ন্যায়] হয়, উৎকৃষ্ট পথে [বিচরণপ্রযুক্ত] শ্রমদারা তাহার সমুদ্য় পাপ বিনষ্ট হইয়া শয়ান থাকে (হতবীর্যা হয়); অতএব তুমি বিচরণ কর।"

বান্ধণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া তিনি তৃতীয় সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন, পরে অরণ্য

<sup>( &</sup>gt; ) "छेनतः सारकः" कालनभूतिजयुक्तः नः ऋशानतन। मकः त्रांगयत्रभयूरभन्नव्

<sup>(</sup>२) बामगावनी हेळा।

হইতে থানে আদিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র তাঁহার নিকট আদিয়া বলিলেন, "যে ব্যক্তি বদিয়া থাকে, তাহার ভাগ্যও বদিয়া থাকে; যে দাঁড়ায়, তাহার ভাগ্যও উঠিয়া দাঁড়ায়; যে নীচে পড়িয়া থাকে, তাহার ভাগ্যও শুইয়া পড়ে; আর যে চরিয়া বেড়ায়, তাহার ভাগ্যও [ সর্বত্ত ] বিচরণ করে; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া তিনি চতুর্থ সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন; তিনি অরণ্য হইতে গ্রামে আসিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র তাঁহার নিকট আসিয়া বলিলেন "কলি শয়ান থাকে, দ্বাপর [শয়ন ] ত্যাগ করিয়া বসে, ত্রেভা উঠিয়া দাঁড়ায়, আর কৃত বিচরণ করিয়া সম্পন্ন হয়; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া তিনি পঞ্চম সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন। পরে অরণ্য হইতে গ্রামে আসিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র তাঁহার নিকট আসিয়া বলিলেন,—"যে ব্যক্তি বিচরণ করে, সে মধুলাভ করে, স্বাহু উদুম্বর ফল লাভ করে; যে সর্বাদা বিচরণ করিয়াও তন্দ্রা [ আলস্থ ] লাভ করে না, সেই সূর্য্যের মাহাম্মা দেখিতে পাইতেছ; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া

<sup>( &</sup>gt;) সারণ কলি দাপব ত্রেতা ও কৃত এই চারিটকৈ চারিযুগের বাহক ধরিয়াছেন ও তাহাদের উত্তরোজর শ্রেষ্ঠতা দেখাইয়া ভ্রমণকারী পুরুষের শ্রেষ্ঠতা প্রতিপন্ন করিয়াছেন। "চতত্রঃ পুরুষজ্ঞাবস্থাঃ। নিদ্রা তৎপরিত্যাগ উত্থানং সংরক্ষণং চ। ভাশ্চ উত্তরোধ্বরশ্রেষ্ঠদাৎ কলিদাশনত্রেডাকুত্যুগৈঃ সমানাঃ। ভত্তকরণক্ত সর্পোদ্ধমদাচ্চরৈদেতি।

তিনি ষষ্ঠ সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন; এবং [ বিচরণ কালে ] সূয়বদের পুত্র ক্ষুধাপীড়িত অজীগর্ভকে দেখিতে পাইলেন। সেই অজীগর্ভের শুনঃপুচ্ছ, শুনঃশেপ ও শুনো লাঙ্গূল নামে তিনি পুত্র ছিল। তিনি সেই অজীগর্তকে বলিলেন, অহে ঋষি, তোমাকে একশত [গাভা ] দিতেছি, আমি ইহাদের (তোমার পুত্রদের) মধ্যে একজনকে নিব্রুয়-রূপে দিয়া আপনাকে মুক্ত করিব। তথন অজীগর্ত্ত জ্যেষ্ঠ পুত্রকে টানিয়া লইয়া বলিলেন, আমি ইহাকে কিছুতেই দিব না। মাতা (অজীগর্ত্তের পত্নী) কনিষ্ঠকে [টানিয়া লইয়া] বলিলেন, আমি ইহাকে দিব না। তাঁহারা উভয়ে মধ্যম শুনঃশেপকে দান করিলেন। তখন অজীগর্তকে একশত [ গাভী ] দিয়া তিনি সেই শুনঃশেপকে লইয়া অরণ্য হইতে গ্রামে আসিলেন। [ তদনন্তর ] তিনি পিতার নিকট গিয়া বলিলেন, অহো, আমি এই ব্যক্তিকে নিক্রয় (মূল্য) স্বরূপে দিয়া আপনাকে মুক্ত করিতে চাহি। তথন হরি**শ্চ**ন্দ্র রাজা বরুণকে বলিলেন, আমি এই ব্যক্তিদারা তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক,—ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় অপেকা অধিক আদরণীয়। এই বলিয়া তাঁহাকে রাজসূয় নামক যজ্ঞক্রতু অনুষ্ঠান করিতে বলিলেন। হরিশ্চন্দ্রও রাজসূয়ের অভিষেক অনুষ্ঠানের দিনে সেই শুনঃশেপকে পুরুষ (মনুষ্য) পশুরূপে নির্দেশ করিলেন।

# চতুৰ্থ খণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

সেই হরিশ্চন্দ্রের [রাজসূয় যাগে] বিশ্বামিত্র হোতা,
জমদিয়ি অধ্বর্ম্য, বিদষ্ঠ ব্রহ্মা ও অয়াস্থ উদ্গাতা হইয়াছিলেন; পশুর উপাকরণের পর নিযোক্তা (যুপে বন্ধনকর্তা)
পাওয়া গেলনা। সেই সূয়বসের পত্র অজীগর্ত্ত বলিলেন,
আনাকে আর একশত [গাভা] দাও, আমি ইহাকে নিয়োজন
(যুপে বন্ধন) করিব। তথন হরিশ্চন্দ্র তাঁহাকে আর একশত
[গাভা] দিলেন; তিনিও নিয়োজন করিলেন।

উপাকরণ ও নিয়োজনের পর আপ্রী মন্ত্র পঠিত ও পর্য্যানিকরণ অনুষ্ঠান সমাও হইলে বিশসন (বধ) কর্ম্মের জন্ম কাহাকেও পাওয়া গেল না। তথন অজীগর্ত্ত বলিলেন, আমাকে আর একশত [গাভী] দাও, আমি ইহার বিশসন (বধ) করিব। তথন হরিশ্চন্দ্র তাঁহাকে আর একশত [গাভী] দিলেন। তথন তিনি অসি (থড়গ) শানাইয়া (তীক্ষ করিয়া) উপস্থিত হইলেন।

তথন শুনংশেপ ভাবিলেন, ইহারা আমাকে অমানুষের (মনুষ্যেতর পশুর) মত বধ করিবে, দেখিতেছি; আচ্ছা,

<sup>(</sup>১) বহিষ্ক প্রকশাপালারা পশুকে সমন্ত্রক ম্পর্শের নাম উপাকরণ। জ্ঞাধ্যু পশুকে উপাকরণ করেন। তৎপরে নিয়োক্তা তাহাকে যুপে বন্ধন করেন। এখনে উপাকরণের পর শুনঃশেপকে যুপে বন্ধন করিনে কেহ সম্মত ইইলনা। কটি, মন্তক ও ছই পা রজ্জুতে বাঁধিয়া ঐ রজ্জুর অ্যাঞ্চা ৰূপে বন্ধনেব নাম নিয়োজন।

আমি দেবতার আশ্রয় লই। এই ভাবিয়া তিনি দেবতাগণের প্রথম প্রজাপতিকে "কম্ম নৃনং কতমস্যামৃতানামৃ" এই ঋকে উপাসনা করিলেন। <sup>°</sup> প্রজাপতি তাঁহাকে বলিলেন, অগ্নিই দেবগণের অত্যন্ত সমীপবর্তী থাকেন, তাঁহার আশ্রয় লও। তিনি তখন ''অগ্নেৰ্বযং প্ৰথমস্থামৃতানাম্' ' এই ঋকে ষ্মান্তর উপাসনা করিলেন। অগ্নি তাঁহাকে বলিলেন, সবিতাই প্রসব কর্মে (কার্য্যে প্রেরণায়) সমর্থ; ভাহারই আশ্রয় লও। তিনি তথন "অভি স্বা দেব সবিতঃ" ইত্যাদি তিনটি ঋকে সবিতার উপাসনা করিলেন। সবিতা তাঁহাকে বলিলেন, ছুমি রাজা বরুণের উদ্দেশে নিযুক্ত ( যূপে বন্ধ ) হইয়াছ ; তাঁহারই আশ্রয় লও। তখন তিনি [উক্ত তিন ঋকের] পরবর্ত্তী একত্রিশটি ঋকে বরুণের উপাদনা করিলেন। তথন বরুণ তাঁহাকে বলিলেন, অগ্নিই দেবগণের মুখস্বরূপ ও প্রধান স্থহং ; তাঁহারই স্তুতি কর ; তখন তোমাকে ত্যাগ করিব। তথন তিনি পরবর্ত্তী বাইশটি ঋকে অগ্নির স্তব করিলেন। তথন

<sup>(</sup>২) নিয়োজনের পর একাদশটি প্রবাজবাজ্যা মরে আপ্রীস্কুত পাঠ হয়। পরে তিনবার আগ্নির উক্ষুক প্রদক্ষিণ করান হয়, উহা পর্যায়িকরণ। পুর্বে দেখ। মন্ব্যাপ্তকে পর্যায়িকরণের পর ছাডিরা দেওরার বিধি সম্বেও এবানে যধের উদ্যোগ দেখিয়া শুনংশেপ এই কথা বলিলেন।

<sup>(</sup> ২ ) মূলে আছে উপধাৰামি—সমীণে ধাৰন করি—সায়ণ অর্থ করেন—ভজামি।

<sup>(</sup> classic ( 0 )

<sup>( ঃ )</sup> মূলে আছে উপসদার - উপাদিতখান দেবিতবান্ ( দায়ণ )।

<sup>(</sup>c) 3!28|2 | (b) 3|28|9-0

<sup>(&</sup>quot;ন হিতে ক্ষান্" (১৷২৪৷৬) হইতে ঐ স্জের অবণিষ্ট দণটি মন্ত্র ও (১৷২৫) স্জের "ইচিছি তে বিশঃ" ইত্যাদি একুল মন্ত্র : সাকলো একত্রিল মন্ত্র।

<sup>(</sup>৮) "ব্দিবা;ছ" ইত্যাদি ১/২৬ কুজের দশ মন্ত্রও "আবং ন ডা" ইত্যাদি ১/২৭ কুজের তের কুকের মধ্যে শেষ কক্ ধর্জন করিরা অক্ত খারটি; সাকলো মাইণটি মন্ত্র।

অগ্নি তাঁহাকে বলিলেন, তুমি বিশ্বদেবগণের স্তব কর, তবে তোসাকে ছাড়িয়া দিব। তিনি তথন "নসো মহদ্যো নমো অর্ভকেভ্যঃ" ইত্যাদি এক ঋকে বিশ্বদেবগুণের স্তব করি-লেন। তথন বিশ্বদেবগণ তাঁহাকে বলিলেন, ইন্দ্রই দেবগণের মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা ওজিষ্ঠ, বলিষ্ঠ, সহিষ্ঠ, সত্তম ও পারয়িষ্ণুতম"; তাঁহারই স্তব কর, তবে তোমাকে ছাড়িয়া দিব। তখন তিনি "যচ্চিদ্ধি সত্য সোমপাঃ" ইত্যাদি সূক্ত দারা" ও পরবর্ত্তী পোনেরটি ঋক্দারা ইেন্দ্রের স্তব করিলেন। দেই স্তবের পর ইন্দ্র প্রীত হইয়া মনে মনে তাঁহাকে হিরগ্নয় রথ দান করিলেন; তিনিও "শশদিক্রঃ" এই ঋকু দারা '' মনে মনেই ইন্দ্রকে প্রতিগমন করিলেন। তখন ইন্দ্র তাঁহাকে বলিলেন. অশ্বিদ্বয়ের স্তব কর, তবে তোসাকে ছাড়িয়া দিব। তথন তিনি [ ঐ মন্ত্রের ] পরবর্ত্তী তিনটি ঋক্ দ্বারা " অশ্বিদ্বয়ের স্তুব করিলেন। অশ্বিদ্বয় তাঁহাকে বলিলেন, উষার স্তব কর, তবে তোমাকে ছাড়িব। তথন তিনি পরবর্তী আর তিনটি খাকে উষার স্তব করিলেন। <sup>১৫</sup> এই তিন খাকের এক এক ঋক

<sup>10619616 ( 6 )</sup> 

<sup>(</sup>১০) এই করটি বিশেষণের অর্থবিষয়ে সায়ণ পুলোচালাদের মত উদ্ভ করিয়াছেন, "ওলোদীপ্তির্বলং দাকাং প্রন্ঞাকরণং সহঃ। প্রজান সন্ পার্যিঞ্জপকাশ্ভসমাপ্তিক্ৎ।"

<sup>(</sup> ১১ ) ১।২৯ ক্রেন্র মন্ত্রসংখ্যা ৭।

<sup>(</sup> ১২ ) ১।৩০ সুব্রের অন্তর্গর্ভ ২২ মন্ত্রের মধ্যে প্রথম পোনেরটি।

<sup>(</sup> ১৩ ) ঐ পোনের মঙের পরবর্তী মন্ত্র "শব্দিল্রঃ পোঞ্ছপন্তির্জিগায়" ( ১١৩०।১৬ )

<sup>(</sup> ১৪ ) "জ্খিনায্ত্বাৰ্ড্যা" ইত্যাদি তিন ধ্বক ১।৩০।১৭-১৯।

<sup>(</sup>३६) "क्षु उत्रः" हेजाफि छिन्छि (३।७०।२०-२२)

উচ্চারণ করিতে শুনংশেপের পাশ খুলিয়া গেল; ইক্ষাকুবংশ-ধরের উদরও ছোট হইল। শেষ ঋক্ উচ্চারণে পাশ সমস্ত খুলিয়া গেল; ইক্ষাকুবংশধরও রোগশৃত্য হইলেন।

#### পঞ্চম খণ্ড

### শুনঃশেপের উপাখ্যান

তখন [বিশ্বামিত্র প্রভৃতি ] ঋত্বিকেরা শুনঃশেপকে বলিলেন, আমাদের এই [অভিষেচনীয় ] অনুষ্ঠানের তুমিই
সমাপ্তিবিধান কর। তখন শুনঃশেপ সরল উপায়ে সোমাভিযবের ব্যবস্থা স্থির করিলেন; "যচ্চিদ্ধি ত্বং গৃহে" ইত্যাদি
চারিটি ঋকে সোমের অভিষব করিলেন; [পরবর্তী ] "উচ্ছিষ্টং
চম্বোর্ভর" এই ঋকে 'সেই সোমকে দ্রোণকলশে নিক্ষেপ
করিলেন; তৎপরে অন্বারম্ভের পর (যজমান হরিশ্চন্দ্রকর্তৃক
শুনঃশেপের দেহস্পর্শের পর) স্বাহাকারসমেত পূর্ববর্তী
চারিটি ঋক্দারা হোম করিলেন"; তদনন্তর "ত্বং নো অ্যে
বরুণস্থ বিদ্বান্" ইত্যাদি তুই ঋকে অবভৃথ্যাগ সম্পাদন
করিলেন ও সর্বশেষে শশুনশ্চিচ্ছেপং নিদিতং সহস্রাৎ" এই
ঝিকে হরিশ্চন্দ্র দ্বারা আহবনীয় অ্যার উপস্থান করাইলেন।

<sup>( ) ) &</sup>gt;14416-A 1 ( S ) >14419 1

<sup>(</sup> ৩ ) "ঘত্ৰ গ্ৰাষা" ইজাদি ২৮ স্জেক প্ৰথম চারিটি ক্ষক, সাংদাস-৪

<sup>1 61218 ( 4 ) 18-816/8 ( 8 )</sup> 

অনন্তর শুনংশেপ বিশামিত্রের অঙ্কে বিদিলেন। তখন সূয়বসের পুত্র অজীগর্ত্ত বলিলেন, অহে ঋষি, তুমি আমার পুত্র ফিরাইয়া দাও। বিশামিত্র বলিলেন, না, দেবগণ ইহাকে আমায় অর্পণ করিয়াছেন।

তদবধি শুনঃশেপ বিশ্বামিত্রের পুত্র দেবরাত (দেবদত্ত) নামে প্রথিত হইলেন; কপিলগোত্রে ও বক্রগোত্রে উৎপন্ন ব্যক্তিগণ এইরূপে তাঁহার [বন্ধু] হইলেন।

সূয়বদের পুত্র অজীগর্ত শুনঃশেপকে বলিলেন, ছুমি [ আমাদের নিকট ] আইস, আমরা উভয়ে ( আমি ও আমার পত্নী) তোমাকে আহ্বান করিতেছি। সূয়বসের পুত্র অজীগর্তু আবার বলিলেন, "তুমি জন্মহেতু আঙ্গিরদ অজীগর্ত্তের পুত্র ও কবি (বিদ্বান্) বলিয়া প্রসিদ্ধ; অহে ঋষি, তুমি পৈতামহ বংশপরস্পরা ত্যাগ করিয়া যাইওনা,—পুনরায় আসার নিকট আইস।" শুনঃশেপ বলিলেন—"লোকে তোমাকে শাস (অসি) হস্তে [পুত্রবধে উন্মত ] দেখিয়াছে, শূদুগণেও এমন কর্ম করে না। অহে আঙ্গিরদ, তুমি আমার পরিবর্ত্তে তিনশত গাভী চাহিয়া পাইয়াছ।" সূয়বসের পুত্র অজীগর্ত্ত বলিলেন, "বাবা, আমি যে পাপকর্ম্ম করিয়াছি, তাহা আমাকে তাপ দিতেছে; আমি এখন সেই কর্ম্মের পরিহার করিতেছি; সেই [ তিন ] শত গাভী এখন তুমি গ্রহণ কর।" শুনঃশেপ বলিলেন "যে একবার পাপ করে, সে সেই পাপ আবার করিতে পারে; তুমি যে শূদ্রোচিত কর্মা করিয়াছ, তাহা হইতে মুক্ত হইতে পারিবেনা; ঐ কর্মের পর আর সন্ধি হইতে পারে না।"

বিশ্বামিত্রও বলিলেন, না, উহার পর দির্মি হইতে পারে না। বিশ্বামিত্র আবার বলিলেন "শাদ হন্তে বধোন্তত দূয়বদের পুত্রকে কি ভয়ানক দেখাইতেছিল; ভূমি ইহার পুত্র হইও না; আমার পুত্রই লাভ কর।" শুনঃশেপ [বিশ্বামিত্রকে] বলিলেন, "অহে রাজপুত্র, আপনি [জন্মে ফক্রিয় হইয়াও ব্রাহ্মণরূপে হিরপে পরিচিত, আমিও দেইরপ আঙ্গিরদ হইয়াও কিরপে আপনার পুত্রত্ব লাভ করিব, তাহা আমাকে বলুন।" দেই শুনঃশেপ তথন বলিলেন, ["আপনার পুত্রগণ ] একমত হইয়া স্বীকার করুন, যে আমি আপনার পুত্রতা লাভ করিয়াছি; অহে ভরতর্বভ, তাহা হইলে [ তাঁহাদের দহিত ] আমার দোহার্দ্দ ও শ্রীলাভ ঘটিবে।" বিশ্বামিত্র তথন পুত্রগণকে ডাকিয়া বলিলেন, "অহে মধুচ্ছন্দা, ঋষভ, রেণু এবং অইক, তোমরা শ্রেবণ কর, তোমরা যে কয় ভাই আছ, তোমরা আপনাকে শুনঃশেপের জ্যেষ্ঠ ভাবিওনা।"

# ষষ্ঠ খণ্ড

### শুনঃশেপের উপাখ্যান

সেই বিশ্বামিত্রের একশত পুত্র ছিল; তন্মধ্যে পঞ্চাশ জন মধুচ্ছন্দার বড়, পঞ্চাশ জন ছোট। যাহারা বড়, তাহারা

<sup>(</sup>৩) "জন্মে ক্ষপ্রিয় হইরাও রাক্ষণরূপে" এই অংশটুক্ মূলে নাই। সায়ণ এই অর্থ টানিয়া আনিয়াছেন ও আত্মনত সমর্থনার্থ পূর্ব্বাচাগ্যদের মত উদ্ধৃত ক্রিয়াছেন ঘণা—"এতদ্বাক্যাভিপ্রারঃ প্রেন্দি: সংক্ষিণা দশিতঃ—"পূরায়ানং নৃপং বিপ্রং তপনা কৃতবান্দি। এবমাঞ্চিরসং মা তঃ বৈশানিত্রসূদ কুজ।"

[ বিশ্বামিত্রের ] আদেশ সমীচীন বলিয়া মানিল না। বিশ্বামিত্র তাহাদিগকে শাপ দিলেন, তোদের প্রজা (পুত্রাদি) অন্ত্য-জাতিভাক্ হউক। তাহারাই অন্ত্রু, পুগু, শবর, পুলিন্দ ও মূতিব এই অতিশয় অন্ত্যু (নীচ) জন হইল; বিশ্বামিত্রের বংশে উৎপন্ন ইহারা দম্যুগণমধ্যে প্রধান।

মধুচ্ছন্দা আর পঞ্চাশ জনের সহিত [শুনঃশেপকে] বলিলেন—"আমাদের পিতা যে আজ্ঞা দিতেছেন, আমরা তাহা পালন করিব; আমরা তোমাকে অগ্রে [জ্যেষ্ঠরূপে] রাখিব ও তোমার অনুগমন করিব।" বিশ্বামিত্র তাহাদের উপর প্রত্যয় করিয়া তাহাদিগকে এইরূপে তুষ্ট কারলেন— "নাহ'রা আমার মত অঙ্গীকার করিয়া আমাকে বীরপুত্রবিশিষ্ট করিল, আমার সেই পুত্রগণ পশুলাভ করিবে ও বীরপুত্র লাভ করিবে"; "অছে গাথিবংশধরগণ,' তোমাদের পুরোগামী দেবরাতের সহিত তোমরা বীরপুত্রবিশিষ্ট হইয়া সকলের আরাধনাযোগ্য হইবে; অহে পুত্রগণ, এই দেবরাত তোমা-দিগকে সৎ উপদেশ দিবেন"; "অহে কুশিকগণ, বই বীর দেবরাত, তোমরা ইহার অনুগমন করিও; আমার যে ধন আছে এবং আমি যে কিছু বিহা জানি, তাহা তোমরা [সকলে] পাইবে"; "অহে বিশ্বামিত্রপুত্রগণ, তোমরা সমীচীন কর্ম্ম করিয়াছ; অহে গাথিবংশীয়গণ, তোমরা দেবরাতের সহিত ধনসম্পত্তিভাগী হইবে; তোমরা তাঁহার শ্রেষ্ঠত্ব অঙ্গীকার

<sup>( &</sup>gt; ) মূলে আছে "গাথিনাঃ" = গাথিপোতাঃ ( সায়ণ )

<sup>(</sup>২) কুলিকা: কুলিকনামে মৎপিতামহক্ত সম্বন্ধিন: ( দারণ )

করিয়াছ"; "ঋষি দেবরাত, ইনি জহ্ন বংশের আধিপত্য ও গাথিবংশের দৈবকর্মে ও বেদে অধিকারী হইয়া উভয়ের ধনে ধনী বলিয়া খ্যাত হইবেন।"

একশত ঋকৃ ও [ কতিপয় ] গাথা লইয়া এই শুনঃশেপের উপাখ্যান; রজিসূয়ের অভিষেচনীয় কর্ম্মে ] অভিষেকের পর রাজাকে এই উপাখ্যান হোতা শুনাইয়া থাকেন। হোতা হিরণ্যকশিপুতে আদীন হইয়া [এই উপাখ্যান] কহিয়া থাকেন<sup>8</sup>; অধ্বযু্ত্যও হিরণ্যকশিপুতে বিদয়া প্রতিগর করেন। হিরণ্য যশঃস্বরূপ; এতদ্বারা রাজাকে যশের দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। প্রিত্যেক ] খাকের পর পর "ওঁ" এবং প্রিত্যেক ] গাথার পর "তথা" ইহাই [ এম্বলে অধ্বর্যুর উচ্চারিত ] প্রতিগর। "ওঁ" এই শব্দ দৈব, "তথা" শব্দ মানুষ; দৈব ও মামুষ এই প্রতিগর দারা রাজাকে [ ঐহিক ও পারত্রিক ] পাপ হইতে মুক্ত করা হয়। যে রাজা বিজয়লাভ করিয়াছেন, তিনি যজমান না হইলেও (রাজসূয়যাগ না করিলেও) বাদি এই শুনঃশেপের আখ্যান কহাইয়া লন, তাঁহাতে তাহা হইলে পাপ-শেষ মাত্রও থাকে না। যিনি এই উপাখ্যান কহেন, তাঁহাকে ( অর্থাৎ হোতাকে ) ি যাগের নির্দিষ্ট দক্ষিণা ব্যতীত ] সহস্র িগাভী বিদান করিবে: আর যিনি প্রতিগর করেন, তাঁহাকে

<sup>(</sup>৩) একশত খকের মধ্যে ৯৭টি গুনংশেপের দৃষ্ট, তিনটি অক্টের দৃষ্ট । উপাধ্যান-মধ্যে সাকল্যে একত্রিশটি গাধা আছে : গাথাগুলির অকুবাদ "" চিহ্নমধ্যে দেওয়া হইয়াছে।

<sup>(</sup>৪) হিরণ্ডকশিপৌ স্বর্ণনির্দ্ধিতস্থতঃ নিম্পাদিতে কশিপৌ (সারণ)। কশিপু অর্থে কার্শাসপূর্ণ সাসন।

( অর্থাৎ অধ্বয়্রিকে ) শত ( গাভী ) দান করিবে, আর সেই হিরণ্যকশিপু ছুইখানিও দিবে। অপিচ অখতরীবাহিত শ্বেতবর্ণের রথ' হোতাকে দিবে। পুত্রকামীরাও এই আখ্যান কহাইবেন; তাহাতে তাঁহাদের পুত্রলাভ হইবে।

# চতুস্ত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### ক্ষত্রিয়ের যজ্ঞলাভ

শুনঃশেপের উপাখ্যানের পর ক্ষত্রিয়গণের বিহিত ক্রিয়ার বিষয় বলা স্ইতেছে। পরবর্ত্তী অধ্যায়গুলির এই বিষয়।

প্রজাপতি যজের স্থি করিয়াছিলেন; যজ্ঞস্থির পর বৃদ্ধা ও ক্ষত্রের স্থি করিলেন ও ব্রহ্মক্ষত্রের পর এই দ্বিবিধ প্রজার স্থি করিলেন। ব্রহ্মের অনুরূপ হুতাদ ও ক্ষত্রের অনুরূপ অহুতাদ স্থি করিলেন। এই যে ব্রাহ্মণগণ, ইহারাই হুতাদ (হুতশেষভোজী) প্রজা; আর রাজন্য, বৈশ্য ও শূদ্র ইহারাই অহুতাদ। যজ্ঞ তাঁহাদের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিল; ব্রহ্মা ও ক্ষত্র যজের অনুগমন করিয়াছিলেন। ব্রহ্মের যে সকল আয়ুধ, তাহার সহিত ব্রহ্মা ও ক্ষত্রের যে

<sup>(</sup> e ) মূলে জাছে "খেডাৰতরী রখঃ"; নারণ বলেন, রজতালকৃত বলিয়া বেত রখা খেডাখ-ভরী বাহিত রখ নয় কি :

সকল আয়ুধ, তাহার সহিত ক্ষত্র, তাহার অনুগমন করিয়াছিলেন। যজ্ঞের যে সকল আয়ুধ, তাহাই ব্রেক্সের আয়ুধ;
আর অশ্বযুক্ত রথ, কবচ ও বাণযুক্ত ধনু ইহাই ক্ষত্রের আয়ুধ।
ক্ষত্রের আয়ুধে ভয় পাইয়া যজ্ঞ না ফিরিয়া পলাইতে লাগিল;
ক্ষত্র তাহাকে ধরিতে না পাইয়া ফিরিয়া আসিলেন। ব্রক্স
তাহার অনুসরণ করিয়া তাহাকে ধরিয়া কেলিলেন ও তৎপরে
তাহার সন্মুথে দাঁড়াইয়া তাহার গতি (পথ) রোধ করিলেন।
এইরূপে [পথ] রুদ্ধ হইলে যজ্ঞ দাঁড়াইল ও ব্রক্সের নিকট
আপনারই আয়ুধসকল দেখিয়া তাহার নিকট উপস্থিত হইল।
সেই হেতু অত্যাপি যজ্ঞ ব্রক্সম্বরূপ ব্রাক্সণেই প্রতিষ্ঠিত
রহিয়াছে।

তথন ক্ষত্র সেই ব্রেক্সের অনুগমন করিয়া তাহাকে বলিলেন, আমাকে এই যজে আহ্বান কর। ব্রহ্ম বলিলেন, আছা, তাহাই হইবে, কিন্তু তুমি আপনার আয়ুধ্সকল কেলিয়া দিয়া ব্রক্সের আয়ুধ্ লইয়া ব্রক্সের রূপ ধরিয়া ব্রহ্ম-সদৃশ হইয়া যজের নিকটে উপস্থিত হও। "তাহাই হউক" বলিয়া ক্ষত্র আপন আয়ুধ্ ফেলিয়া ব্রক্সের আয়ুধ্ গ্রহণ করিয়া ব্রক্সের রূপ ধরিয়া ব্রহ্মসদৃশ হইয়া যজের নিকট উপস্থিত হইলেন। সেই হেতু অ্যাপি ক্ষত্রিয় যজমান আপন আয়ুধ্ ফেলিয়া ব্রক্সের রূপ ধরিয়া ব্রহ্ম-সদৃশ হইয়া যজের নিকট উপস্থিত হন।

<sup>( &</sup>gt; ) ফ্যা, কপাল, অগ্নিহোত্রহ্যন্ধি, সূপ্, কুঞাজিন, শম্যা, উলুখল, মুধল, দৃদ্দ, উপল এই দশটি মজের আধুৰ।

# দিতীয় খণ্ড দেব্যজন লাভ

মনন্তর ঐকারণে [ ক্ষজ্রিয়কর্তৃক ] দেবযজনপ্রার্থন। । ।
বিশয়ে প্রশ্ন হয় যে, ব্রাক্ষণ রাজন্য ও বৈশ্য [ যজে ] দাকিত্
হইগার সময় ক্ষজ্রিয় [ রাজার ] নিকট দেবযজন স্থান চাহিয়
ক্রন ; ক্ষজ্রিয় [রাজা] কাহার নিকট চাহিয়া লইবেন ? [ উত্তর
দৈব ক্ষত্রের নিকট যাদ্রা করিবেন, এই উত্তর দেওয়া হয়
ফালিত্রই দৈব ক্ষজ্র; আদিত্য এই ভূতসকলের অধিপতি
সেই ক্ষজ্রিয় [ রাজা ] যেদিন দাক্রিত হইবেন, সেই দিন
পূর্ববাহ্নে "ইদং প্রেষ্ঠং জ্যোতিয়াং জ্যোতিরুত্তমন্" এই [প্রক্
মত্রেই ও "দেব সবিতদে ব্যজনং মে দেহি দেবযজ্যায়ে"—
মত্রেই ও "দেব সবিতদে ব্যজনং মে দেহি দেবযজ্যায়ে"—
মত্রেই দেব সবিতা, দেবযাগের জন্য আমাকে দেবযজন স্থান
করিয়া তাহার নিকট [ দেবযজন স্থান ] যাদ্রা করিবেন।
আদিত্য এইরূপে প্রাথিত হইয়া যে উত্তরোত্তর [ আকাশপথে ] সরিয়া যান, তাহাতেই তাহার বলা হয় "হাঁ, আমি
লান কারতেছি।" যিনি ক্ষজ্রিয় (রাজা ) হইয়া এইরূপে

<sup>(</sup> ১ ) मोक्कांत्र भूत्वं (मयणकन याहकः। कतिया लख्या आवश्यकः।

<sup>( 2 ) 301393101</sup> 

<sup>(</sup>৩) মসুনো যেমন গড় নাডিয়া সম্মতি জ্ঞাপন করে, সেইরূপ অংগিড়া ও রূপে ইঞ্জিং খারাট যাত্যাব উত্তর দেন।

আদিত্যের উপস্থানানন্তর যাদ্ধা করিয়া দেবযজন লাভের পর দীক্ষিত হন, দেব-সবিতার অনুজ্ঞালাভ হেতু তাঁহার কোন রিষ্টি (অনিষ্ট) ঘটে না, এবং তিনি উত্তরোত্তর শ্রীলাভ করেন ও প্রজাগণের আধিপত্য ও ঈশ্বরত্ব লাভ করেন।

## তৃতীয় খণ্ড ক্ষজ্রিয়ের অনুষ্ঠান

অনন্তর এই কারণে ক্ষজ্রিয় যজমানের পক্ষে ইন্টাপূর্ত্তের অপরিজ্যানি হোমের বিষয় বলা হইতেছে। সেই যজমান ইন্টা-পূর্ত্তের অপরিজ্যানি (অবিনাশ) উদ্দেশে দাক্ষার পূর্ব্বেই চারিবারে আজ্য গ্রহণ করিয়া আহবনীয়ে হোম করিবেন। "পুনর্ন ইন্দ্রো মঘবা দলাভূ" এই [ ঋক্ ], এবং "ব্রহ্মা পুনরিন্টং পূর্তং দাং স্বাহা"—ব্রহ্মা আমাকে পুনঃ পুনঃ ইন্ট ও পূর্ত্ত দান করুন, স্বাহা—এই [ যজুঃ ] ঐ হোমের মন্ত্র।

অনন্তর অনুবন্ধ্য পশুষাণের সমিউযজুর্মন্ত্র পাঠের পর 
"পুনর্নো অগ্নির্জাতবেদা দদাভু" এই [ ঋক্ ] এবং "কল্রং
পুনরিন্টং পূর্ত্তং দাৎ স্বাহা" এই [ যজুঃ ] মন্ত্রে হোম করিবে।
এই যে দুই আহুতি, এতদ্বারা ক্ষল্রিয় যজসানের ইন্টাপূর্ত্তের
অবিনাশ ঘটে; অতএব এই দুই আহুতি দিবে।

<sup>( &</sup>gt; ) আর্ত্ত কক্ষের নাম পূর্ত্ত, আর শ্রোত কর্মের নাম ইষ্ট। প্রপাতড়াগাদির প্রতিষ্ঠা পূর্ত্ত কর্মের উদাহরণ। দীক<sup>্র</sup>য়েটির পূর্ব্বে এই হোম কর্ত্তব্য, ইহার ফলে রাজার ইষ্টাপূর্ত কর্মের রক্ষা যটে।

# চতূর্থ খণ্ড

## ক্ষজ্রিয়ের অসুষ্ঠান

এ বিষয়ে আরাঢ়ের পুত্র সৌজাত বলিয়াছেন, এই যে তুই আহুতির বিষয় বলিতেছি, ইহা অজীতপুনর্বণ্য, অর্থাৎ নফবস্তুর প্রাপ্তিহেতু। ' যে যজমান সেই [দৌজাতের কথিত] অনুশাসন পালন করিতে চাহেন, তিনি যাহা কামনা করেন, তত্নদেশে ঐরূপ করিবেন। তিনি [পূর্ব্বথণ্ডে উক্ত অপরি-জ্যানি হোমের পরিবর্ত্তে ] এই ছুই আহুতি দিবেনঃ— ্দীক্ষণীয়েষ্টির পূর্কে আহুতি ] "ব্রহ্ম প্রপত্যে ব্রহ্ম মা ক্ষ্রভাদ গোপায়ত ব্রহ্মণে স্বাহা"—এই হোমমন্ত্রের তাৎপর্য্য যে. যে যজমান যজ্ঞ আরম্ভ করে, দে ত্রন্ধোরই শরণ লয়: কেননা, যজ্ঞ ব্রহ্মস্বরূপ ; যে দীক্ষিত হয়, সে যজ্ঞ হইতেই পুনর্জন্ম গ্রহণ করে; ত্রন্সের শরণাপন্ন সেই যজসানকে 🦙 🕾 হিংসা করিতে পারে না। আর "ব্রহ্ম মা ক্রলাদ্ গোপায়তৃ" এই মুলাংশ বলিলে ব্রহ্ম সেই যজমানকে ক্ষত্র হুটতে রুলা করেন। আর "ব্রহ্মণে স্বাহা" বলিলে ব্রহ্মকে প্রীত কর হয় : ব্রহ্ম প্রীত হইয়া তাহাকে ক্ষত্র হইতে রক্ষা করেন।

অপিচ অনৃবদ্ধ্য পশুর সমিষ্টযজুর্মন্ত্রপাঠের পর "ক্রত্রং প্রপত্যে ক্ষত্রং মা ত্রহ্মণো গোপায়তু ক্ষত্রায় স্বাহ!" এই মস্ত্রে

<sup>(</sup>১) নষ্টমপ্রাপ্তং বা বদ্বস্তু তদেতৎ অজীত: তক্ত পুনরণি বনসাধনং প্রাপ্তিকারণম্ জ্জীতপুনর্বণ্যম্

আহুতি দিবে। ইহার তাৎপর্য্য এই যে, যে ব্যক্তি রাষ্ট্র লাভ করে, দে ক্ষত্রের শরণ লয়; রাষ্ট্রই ক্ষত্রস্বরূপ; ক্ষত্রের শরণাপন্ন সেই যজমানকে ব্রহ্ম হিংদা করিতে পারেন না। আর ক্ষত্র তাহাকে ব্রহ্ম হইতে রক্ষা করিবে, এই উদ্দেশে ''ক্ত্রং মা ব্রহ্মণো গোপায়তু'' বলা হয়; আর ''ক্ত্রায় স্বাহা'' বলিলে ক্ষত্রকে প্রীত করা হয়; ক্ষত্র প্রীত হইয়া তাহাকে ব্রহ্ম হইতে রক্ষা করেন।

এই যে আত্তিদয়, ইহাই ক্তিয় যজসানের পঞ্চেই ইফীগুর্তের অবিনাশহেতু; অতএব এই কুই আত্তিই হোম করিবে।

#### পঞ্স খণ্ড

#### আহবনীয়োপস্থান

ঐ ক্ষজিয় (রাজা) দেবতাবিষয়ে ইন্দ্রের, ছন্দে ত্রিন্টুভের, স্থোনে পঞ্চদশ স্তোমের, রাজত্বে সোমের সম্বর্জুত এবং বন্ধু-সম্পর্কে তিনি রাজন্ম। দীক্ষিত হইয়াই তিনি ব্রাহ্মণফ্ লাভ করেন, কেননা ইনি [তৎকালে] কৃষ্ণাজিন পরিধান করেন, দীক্ষিতের ব্রত আচরণ করেন ও ব্রাহ্মণকর্ত্ক সঙ্গত হন। দীক্ষিত হইলে পর ইন্দ্র তাঁহার ইন্দ্রিয় হরণ করেন, ঐ রূপে ত্রিষ্টুপ্ বার্য্য, পঞ্চদশ স্তোম আয়ু, সোম কার্চ, পিতৃগণ যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন। তাঁহারা তথ্ন বলেন, এই ক্ষত্রিয় এখন আমাদের হইতে স্বতন্ত্র হইয়াছে, এ এখন ব্রহ্মাছে, এ এখন ব্রহ্মের নিকটে উপ-স্থিত আছে।

দীক্ষার পূর্বে [পূর্ব্বোক্ত] আহুতি দেওয়ার পর তিনি এই মত্রে আহ্বনীয়ের উপস্থান করিবেন, মথা—"ইন্দ্র দেবতা হইতে, ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ হইতে, পঞ্চদশ স্তোম হইতে, রাজা দোম হইতে, পিতৃসম্পর্কীয় বন্ধু হইতে আমি যেন স্বতন্ত্র না হই; ইন্দ্র যেন আমার ইন্দ্রিয় হরণ না করেন, ত্রিষ্টুপ্ নীয়্ম, পঞ্চদশ স্তোম আয়ু, দোম রাজ্য, পিতৃগণ যশ ও কীর্ত্তি হরণ না করেন; আমি ইন্দ্রেয়, বীয়্ম, আয়ু, রাজ্য, যশ ও বন্ধুর সহিত অয়ি দেবতার সমীপে উপস্থিত হইতেছি; গায়ত্রী ছন্দের, ত্রির্থ স্থোমের, রাজা দোমের ও ব্রক্ষের শরণ লইয়া শামি ব্রাহ্মণ হইতেছি।" যে ব্যক্তি ক্রিয় হইয়াও এই আহুতি দ্বারা আহ্বনীয়ের উপস্থান করেন, ইন্দ্র তাঁহার ইন্দ্রিয় হরণ করেন না, ত্রিষ্টুপ্ বীয়্ম, পঞ্চদশ স্তোম আয়ু, দোম রাজ্য এবং পিতৃগণ যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন না।

## ষষ্ঠ খণ্ড

### আহবনীয় উপস্থান

ঐ দীক্ষিত ক্ষত্রিয় এইরূপে দেবতাবিষয়ে অগ্নির, ছন্দে গায়ত্রীর, স্তোমে ত্রিয়তের সম্বন্ধযুক্ত ও বন্ধুসম্পর্কে ব্রাহ্মণ হইয়া উদবসানীয় ইষ্টিদারা সোমযাগ সমাপ্তির সময় পুনরায়

ক্ষত্রিয়তা প্রাপ্ত হন। উদবসান কালে অগ্নি তাঁহার তেজ হরণ করেন, গায়ত্রী বীর্ঘ্য, ত্রিবৃৎ স্তোম আয়ু, ত্রাহ্মণগণ বহ্ম যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন। তাঁহারা তথন বলেন, এই ব্যক্তি আমাদের হইতে স্বতন্ত্র হইয়াছে, এ এখন ক্ষত্র হইয়াছে, এ এখন ক্ষত্রের সমীপে উপস্থিত হইয়াছে। যজমান এখন অনুবন্ধ্য পশুর সমিষ্টযজুর্মন্ত্রপাঠের পর এই মন্ত্রে আহুতি দিয়া আহবনীয়ের উপস্থান করিবেন, যথা—"আমি যেন অগ্নিদেবতা হইতে, গায়ত্রী ছন্দ হইতে, ত্রিব্বৎ স্তোম হইতে, ব্রহ্ম বন্ধু হইতে স্বতন্ত্র না হই ; অগ্নি যেন আমার তেজ হরণ না করেন, গায়ত্রী বীর্ঘ্য, ত্রিব্বৎ স্তোম আয়ু, ও ব্রাহ্মণগণ ব্রহ্ম যশ ও কীর্ত্তি হরণ না করেন; আমি যেন তেজ, বীর্ষ্য, আয়ু, ব্রহ্ম, যশ, কীর্ত্তি সহিত ইন্দ্রদেবতার নিকট উপস্থিত হইতে পারি; ত্রিউপু ছন্দের, পঞ্দশ স্তোমের, রাজা সোমের ও ক্ষত্তের শরণাপন্ন হইয়া আমি [পুনরায়] ক্রত্রিয়হইতেছি। অহে দেব পিতৃগণ, অহে পিতা দেবগণ, আমি যাহা ( যে আক্ষণ ) হইয়াছি, তাহাই থাকিয়া যেন যাগ করিতে পাই; আমার এই ইফ, আমার এই পূর্ত্ত, আমার এই শ্রেম, আমার এই হোম, [ সমস্তই ] স্বকীয় ( স্বাধান ) হউক; অগ্নি সমীপস্থ হইয়া আমার এই কর্মের দ্রুষ্টা হউন, বায়ু সমীপস্থ হইয়া শ্রোতা হুউন, ঐ আদিত্য পরে ইহা খ্যাপন করুন; এই আমি যাহা (যে ক্ষল্রিয়) হইয়াছি, তাহাই যেন থাকিতে পাই।"

যে যজমান ক্ষজ্রিয় হইয়া এই আহুতিদ্বয়ে আহ্বনীয়ের উপস্থান করিয়া উদ্বদান করেন, অগ্নি তাঁহার তেজ হরণ করেন না; গায়জ্রী বীর্য্য, ত্রিবৃৎ স্তোম আয়ু, ব্রাহ্মণগণ ব্রহ্ম, যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন না।

#### সপ্তম খণ্ড

#### **मीका**रिका

দীক্ষিত যজমানের দীক্ষার বিষয় সর্বলোককে—দেবগণকে ও মনুষ্যগণকৈ— জানাইতে হয়; ব্রাহ্মণ যজমান সেম্বলে স্থীয় প্রবর নির্দ্দেশ করিয়া জাত্ম-পরিচয় দেন; ক্ষজ্রিয় কিরপে পরিচয় দিবেন, তদ্বিষয়ে মীমাংসা ষ্থা— "অথাতো……প্রবীরমু"

অনন্তর এই কারণে দীকার সম্বন্ধে আবেদন (বিজ্ঞাপন)
বিষয়ে প্রশ্ন হয়,—ব্রাহ্মণ দীকিত হইলে "এই ব্রাহ্মণের দীকা
হইল" এই বলিয়া দীকার বিজ্ঞাপন হয়; ক্ষপ্রিয় যজমানের পক্ষে
কিরপে দীকার বিজ্ঞাপন হইবে ? [উত্তর] দীকিত ব্রাহ্মণের
পক্ষে যেমন "এই ব্রাহ্মণের দীকা হইল" এই বলিয়া দীকার
বিজ্ঞাপন হয়, সেইরপ পুরোহিতের আর্ষেয় (প্রবর)
নির্দেশ দারা ক্ষপ্রিয়ের দীকার বিজ্ঞাপন করিবে। এ বিষয়ে
ইহাই উচিত। কেননা, এই ক্ষপ্রিয় আপনার আয়ুধদকল
কেলিয়া দিয়া ব্রহ্মের আয়ুধ গ্রহণ করিয়া ব্রহ্মারূপে ব্রহ্ম হইয়া
যজ্ঞে উপস্থিত হন, সেইজন্য। ব্রাহ্মণ] পুরোহিতের আর্ষেয়
দারাই উহার দীকার বিজ্ঞাপন করিবে, পুরোহিতের আর্ষেয়
দারাই প্রবর উল্লেখ করিবে।

#### অফ্টম খণ্ড

#### হুত্ৰেষ ভোজন

দীক্ষণীয়াদি ইষ্টিতে ক্ষত্রিয় যজমানের পক্ষে যজমানভাগ ভক্ষণের কিরুপ ব্যবস্থা হইবে, তাহার মীমাংসা যথা—"অথাতো……নেয়াৎ"

অনন্তর এই কারণে যজ্ঞ্যানভাগ দম্বন্ধে প্রশ্ন হয় যে, ক্ষত্রিয় যজ্মান [ব্রাহ্মণযজ্মানের মত] যজ্মানভাগ ভক্ষণ করিবেন কি ভক্ষণ করিবেন না ? যদি ভক্ষণ করেন, তাহা হইলে অহুতাদের হুত-ভোজনে পাপ জনিবে, আর যদি ভক্ষণ না করেন, তাহা হুইলে আত্মাকে (আপনাকে) যজ্ঞ হুইতে বিচ্ছিন্ন করা হুইবে; কেননা, যজ্মানভাগ যজ্ঞস্বরূপ।

[কেছ ইহার উত্তরে বলেন ] সেই যজ্মানভাগ কোন ব্রাহ্মণে সমর্পণ করিবে। কেননা, এই যে ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ্ড), ইহা ক্ষব্রিয়ের পুরোহিতের স্থান; এই যে পুরোহিত, তিনি ক্ষব্রিয়ের অন্ধাত্ম। (অন্ধশরার) স্বরূপ; [ঐরপ করিলে] ক্ষব্রিয়কর্ত্ক প্রত্যক্ষভাবে [হুতশেষ] ভক্ষণ করা হইবে না, অথচ পরোক্ষ ভাবে [অক্সরার] ভক্ষণে ভক্ষবের ফললাভ হইবে। এই যে ব্রহ্মা (ব্রাহ্মণ) ইনি প্রত্যক্ষ যজ্ঞস্বরূপ; সমস্ত যজ্ঞ ব্রক্ষোতেই প্রতিষ্ঠিত, যজ্মান যজ্ঞে প্রতিষ্ঠিত; এই হেতু ঐ রূপ করিলে, জলে জল ও অগ্নিতে ত্যাগি সমর্পণের

<sup>(</sup>১) যজেব হ'বংশেষ ষজ্মানকে ভক্ষণ করিছে হয়, নতুবা যজের ফলপ্রাপ্তি ঘটে না, যজ হটং হ আয়াকে বিচ্ছেল করা হয়। কিন্তু ফ্রিয়েও বৈশ্বের পক্ষে হতভোজন নিষ্দি, ভাহা পুংশি এই অধাধ্যের প্রথম্থতেই বলা ১লয়াছে। পুকের দেগ।

ভায় যজেই যজ্ঞ সমর্পণ করা হয়; [ব্রাহ্মণভক্ষিত হোমদ্রব্য] ব্রাহ্মণেই মিশিয়া যায়, উহা আর ক্ষল্রিয়কে হিংসা করিতে পারে না; এইজন্ম ঐ যজমানভাগ ব্রাহ্মণেই সমর্পণ করিবে।

শারে না, এইজত এ বজনানভাগ প্রামাণেই সন্ধান কারবে।
অত্যের মতে, ঐ যজনানভাগ "প্রজাপতেবিভাগাম
লোকস্তশ্মিণস্থা দধামি শহ যজনানেন স্বাহা"—প্রজাপতির
বিভান্ নামে যে লোক স্থাছে, সেইস্থানে যজনানের সহিত
তোমাকে (অর্থাৎ হোনদ্রব্যকে) স্থাপন করিতেছি, স্বাহা—
এই মন্ত্রে অগ্নিতে আহুতি দেওরা উচিত। কিন্তু ঐরপ
করিবে না। যজনানভাগ (হোনশো) যজনানস্বরূপ; ঐরপ
করিলে বজনানকেই অগ্নিতে অর্পণ করা হইবে। যদি কেহ
আদিয়া সেই হোমকর্তাকে বলে, ভুমি যজনানকৈ অগ্নিতে
সর্পণ করিয়াছ, অগ্নি ইহার প্রাণ সন্যক্রপে দগ্ধ করিবে ও
যজনানের মৃত্যু ঘটিবে, তাহা হইলে অবশ্য দেইরূপই ঘটিবে।
মত এব সেইচছাও করিবে না।

# পঞ্চত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### বিশ্বস্তারের উপাখ্যার্ন

ক্ষতিরের সোমভক্ষণ নিষিদ্ধ; তংশবদ্ধে উপাখ্যান এই অধ্যায়ের বিষয়। স্থদ্মার পুত্র বিশন্তর শ্রাপর্ণদিগকে ( তন্ধামক ব্রাহ্মণ-দিগকে ) নিরাকৃত করিবার জন্ম শ্রাপর্ণদিগকে বর্জন করিয়া যজের আহরণ করিয়াছিলেন। শ্রাপর্ণেরা তাহা জানিতে পারিয়া সেই যজে আগমন করিলেন ও যজের বেদিমধ্যে আদীন হলৈন। তাল্দিগকে দেখিতে পাইয়া বিশ্বভর বলিলেন, এই শ্রাপর্ণেরা পাপক্ষাকারী, ইহারা বেদিতে বিশ্বর বাব্য বলিতেতে, ইহাদিগকে উঠাইয়া দাও; আমার বেনির মধ্যে বেন ইহারা বদিতে না পায়। [বিশ্বন্তরের নিল্কে পুরুরেরা] তাহাই হউক, বলিয়া তাহাদিগকে উঠাইয়া দিল।

উঠিবার সময় শ্রাপর্ণেরা কলরব করিয়া বলিতে লাগিলেন, পরিন্দিতের পুত্র জনমেজয় [ ভূতবীরনামক ঋত্বিক্লিপ্রের
মাহারো ] যে কশ্রপ-বর্জ্জিত যজ্ঞ করিয়াছিলেন, তাহাজে
কশ্রপগণের মধ্যে অসিতমুগেরা সেই ভূতবীরদিগের নিকট
হইতে সোমযাগকে [ বলপূর্ব্বক ] কাড়িয়া লইয়াছিলেন;
অসিতমুগদিগের এই কর্ম্মলারা কশ্যপেরা বীরত্ব-খ্যাতি
লাভ করিয়াছিলেন; আমাদের মধ্যে এমন বীর কে আছে,
যে এই [ বিশ্বন্তরের ] সোমযাগ কাড়িয়া লইতে পারে ?

মুগবুর পুত্র রাম বিলয়া উঠিলেন, তোমাদের মধ্যে এই আমি সেই বীর আছি।

এই মৃগবুপুত্র রাম শ্রাপর্ণগণের মধ্যে অন্চান (বেদজ্ঞ) ছিলেন; শ্রাপর্ণদিগের সহিত বেদিতে দাঁড়াইয়া তিনি বলি-লেন, অহে রাজা, আমার মত বিদ্বান্কে ইহারা বেদি হইতে

<sup>(</sup>১) বুলে আছে "রামে৷ মার্পবেদ্ধ"; সায়ণ অর্থ করেন, মুগবুর্নাম কাচিৎ যোধিৎ, তস্যাঃ পুরো মনামা কল্চিদ প্রাক্ষণঃ ।"

উঠাইতেছে !" [ বিশ্বন্তর বলিলেন, ] "অরে ব্রাহ্মণাধম, ভুই যেরূপ ব্যক্তি, ভুই কিরূপে এমন বিদ্বান্ হইলি !"

## দ্বিতীয় **খণ্ড** বিশ্বস্করের উপাখ্যান

রাম বিশ্বন্তরকে বলিলেন] "ইন্দ্র স্বন্ধীর পুত্র বিশ্বরূপকে হত্যা করিয়াছিলেন, র্ত্রকে হত্যা করিয়াছিলেন, যতিদিগকে দালারকের মুখে অর্পন করিয়াছিলেন, অরুর্মঘদিগকে বধ করিয়াছিলেন, রহস্পতিকে প্রতিহত করিয়াছিলেন; এই সকল কারণে যথন দেবতারা ইন্দ্রকে বর্জন করেন, ইন্দ্র তথন [দেবগণকর্ত্ত্বক] সোমপানে নিবারিত হইয়াছিলেন'। ইন্দ্রের দোমপান নিবারিত হইলে ক্ষত্রিয়ের সোমপান নিবারিত হইয়াছিল। পরে ইন্দ্র টার সোম বলপূর্ব্বক পান করিয়া সোমপানে পুনরায় অধিকারী হইয়াছিলেন, কিন্তু ক্ষত্রিয়ের অ্যাপি সোমপানে অধিকারী হইয়া আছে। সোমপানে অনিধ্বারী ক্ষত্রিয়ের জক্ষণীয় কি, যাহা ভক্ষণ করিলে ক্ষত্রিয়ের

<sup>(</sup>১) ইন্দ্রের ঐ পাঁচ অপরাধে তাঁহার সোমপান নিষিদ্ধ হয়। ঐ অপরাধের উপাধান শাখান্তরে বর্ণিত হইয়াছে। তৃষ্টার পুত্র বিষরপকে ইক্স হতা। করিয়া ব্রক্ষহতাায় লিপ্ত হন। ত্বন্তা বৃত্তনামে বামণের হৃষ্টি করেন, ইক্র শেই বৃত্তনেও হতা৷ করেন। ইক্র যতিবেশধারী অফরদিগকে ছেদন করিয়া সালাবৃক দ্বারা থাওয়াইয়াছিলেন ( সালাবৃক আরণা কুরুর)। ইক্র অফর্মঘ নামক বাহ্মণবেশধারী অফরদিগকে হতা৷ করেন। তৈতি গ্রীয় ব্রাহ্মণ ও কৌষীতকি-ব্রাহ্মণোপনিবৎ মধ্যে এই সকল উপাথানে আছে। পরে ইক্র ড্বার সোম বলপ্র্কক পান করিয়াছিলেন।

সমৃদ্ধি ঘটিবে, ইহা যে ব্যক্তি জানে, সেই বিশ্বান্কে ইহারা বেদি হইতে কি রূপে উঠাইতে চাহে!"

[বিশ্বস্তর বলিলেন] "অহে ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়ের কি ভক্ষ্য, তাহা তুমি জান কি ?" [রাম বলিলেন] "জানি বৈ কি"। [বিশ্বস্তর বলিলেন] "তবে ব্রাহ্মণ, আমাকে তাহা বল", [রাম বলিলেন] "আচ্ছা, রাজা, তোমাকে তাহা বলিতেছি।"

## তৃতীয় খণ্ড

## ক্ষজিয়ের ভক্ষানির্দ্দেশ

পরবর্ত্তী কতিপয় খণ্ডে ক্ষত্তিয়েব পক্ষে কোন্ভক্য নিষিদ্ধ ও কি বিহিত, মার্গবের রাম তাহা বিশ্বস্থারকে বুঝাইতেছেন যথা:—

"[তোমার নিযুক্ত অনভিজ্ঞ ঋত্বিকেরা] সোম, দধি ও জল, এই তিন ভক্ষামধ্যে কোন একটা হয় ত [তোমার অর্থাৎ ক্ষত্রিয় যজমানের জন্ম] আহরণ করিবেন। যদি সোম অ'না হয়, উহা ত ব্রাক্ষাণের ভক্যু, উহাতে ব্রাক্ষাণের প্রীতি জন্মিতে পারে, কিন্তু উহা ভক্ষণ করিলে তোমার বংশে যে সন্তান জন্মিবে, সে ব্রাক্ষাণের তুল্য হইয়া [পরের দান ] গ্রহণ করিবে, সকলের নিকট [যজ্ঞের সোম ] পান করিবে, [পরের নিকট ] অন্ন যাদ্রা করিবে, অপরে ইচ্ছামত তাহাকে [ঘর হইতে ] তাড়াইয়া দিবে। ফলতঃ ক্ষত্রিয় যথন পাপ (নিষিদ্ধ আচরণ) করে, তথন তাহার বংশে ব্রাক্ষাণকল্প সন্তান জন্মে; উহার দিত্রীয় পুরুষ বা তৃতীয় পুরুষ ব্রাক্ষাণতা প্রাপ্ত হইয়া ব্রাক্ষাণেচিত যুক্তিতে ক্ষেত্র জীবিকা নির্ব্রাহে বাধ্য হইবে।

"আর যদি দিধি আনা হয়, উহা বৈশ্যগণের ভক্ষ্য; উহাতে বৈশ্যের প্রীতি জন্মিতে পারে। উহার ভক্ষণে তোমার বংশে যে সন্তান জন্মিবে, সে বৈশ্যতুল্য হইয়া অপরকে শুল্ফদান করিবে, অপরের অধীন হইবে, অপরের ইচ্ছাক্রণে তিরস্কার্য্য হইবে। ফলে ক্ষন্রিয় যথন পাপ করে, তথন ভাহার বংশে বৈশ্যকল্প সন্তান জন্মিতে পারে; ভাহার বিভীয় বা ভৃতীয় পুরুষ বৈশ্যত্ব লাভ করিয়া বৈশ্যত্বভিতে জীবিকা নির্বাহ

"আর যদি জল আনা হয়, এই জলত শৃদ্রের ভক্ষা; উহাতে শৃদ্রের প্রীতি জন্মিতে পারে; উহার ভক্ষণে তোমার বংশে যে সন্তান জন্মিবে সে শৃদ্রভুল্য হইয়া অপরের অনুজ্ঞায় বাধ্য হইবে, অপরের ইচ্ছায় উঠিবে বিসিবে, অপরের ইচ্ছামত বধ্য হইবে। ক্রন্তিয় যথন পাপ করেন, তখন তাহার বংশে শৃদ্রকল্প সন্তান জন্মিতে পারে, উহার দিতীয় বা তৃতীয় পুরুষ শৃদ্রত্ব লাভ করিয়া শৃদ্রবৃত্তিতে জীবিকা নির্বাহ করিবে।

# চতুর্থ খণ্ড ভক্ষানিরূপণ

"আহে রাজা, এই যে তিনটি ভক্ষ্যের কথা বলা হইল, ক্ষত্রিয় যজমান, ইহার ইচ্ছা করিবেন না। ভবে

<sup>( &</sup>gt; ) माद्यव "चवा" मंद्रकृष व्यवं कत्रिवाह्यम "कृशिएकव वांत्रिवा काकाः"।

তাঁহার নিজের ভক্ষ্য কি ? স্থাপ্তোধ (বট) রক্ষের অনরোধ ' (শাথালম্বী মূল) এবং উত্নয়র, অশ্বথ ও প্লক্ষরক্ষের ফল। এই সকলের অভিষব করিবে ও ইহাই ভক্ষণ করিবে ; ক্ষত্রিয়ের পক্ষে ইহাই নিজ ভক্ষ্য।

"দেবগণ যে ভূমির উপরে যজ্ঞ করিয়া স্বর্গ লোকে গিয়াছিলেন, সেই ভূমিতে তাঁহারা চমসদকল কুজে (অধােমুখ)
করিয়া রাথিয়াছিলেন; সেই কুজে চমসদকলই অগ্রোধে
পরিণত হইয়াছিল। এখনও সেইস্থানে অগ্রোধকে কুজে
বলিয়া থাকে। সেই কুরুক্তেতেই অগ্রোধ প্রথমে উৎপন্ন
হইয়াছিল; অঅদেশে অগ্রোধদকল তাহা হইতেই জনিয়াছে।
সেই চমসদকল অক্ অর্থাৎ নিম্নমুখে [অব-] রোহণ করিয়াছিল, এইজঅ অগ্রোহও নিম্নমুখে রোহণ করে ও উহার নামও
অগ্রোহ। অগ্রোহ হওয়াতেই উহাদিগকে পরোকভাবে
"অগ্রোধ" নাম দেওয়া হয়; দেবগণ এইরূপ পরোক্ষ নামই
ভাল বাদেন।

#### পক্ষম খণ্ড

## ক্ষজ্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ

"সেই চমসমধ্যে যে রস ছিল, তাহা অবাল্পুথ (অধােনুথ) হইয়া অবরোধে পরিণত হইয়াছিল; আর যাহা উর্দ্ধমুথে

<sup>( &</sup>gt; ) व्यवतायाः भाषात्वाश्वाद् यूथायन आत्राशास्य म्मवित्यताः।

গিয়াছিল, তাহা ফলে পরিণত হইয়াছিল। যে ক্ষত্রিয় ম্যাধের অবরোধ ও ফল ভক্ষণ করেন, তিনিই স্বকীয় ভক্ষ্য হইতে বঞ্চিত হন না, এবং পরোক্ষে তাঁহার সোমপানই করা হয়, প্রত্যক্ষভাবে তাঁহার সোমপান হয় না। এই যে ভাগোধ, ইহা পরোক্ষভাবে রাজা সোমের স্বরূপ, এবং এই যে ক্ষত্রিয়, ইনিও পুরোহিতের দারা ও দীক্ষাদারা ও [ পুরো-হিত-সম্পর্কযুক্ত ] প্রবর দারা পরোক্ষভাবেই ব্রক্ষের ( অর্থাৎ বাক্ষণত্বের) রূপের সমীপবর্তী হন। এই যে মুগ্রোধ, ইনি বনম্পতিগণের মধ্যে ক্ষত্রস্বরূপ; রাজন্যও ক্ষত্রস্বরূপ; তিনি রাষ্ট্রে থাকিয়া [ রাজ্যে ] প্রতিষ্ঠিত হইয়াও [রাজ্যের অন্যত্র ] বিস্তীর্ণ থাকেন; আর স্তগ্রোধও ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া অবরোহ ( অধোলম্বী মূল ) দারা [ বহুদূরে ] বিস্তীর্ণ থাকে। ্দেইজন্য ক্ষত্রিয় যজমান যে ন্যগ্রোধের অবরোধ ও ফল ভক্ষণ করেন, এতদ্বারা তিনি বনস্পাতিসকলের ক্ষত্রকে আত্মার মধ্যে প্রতিষ্ঠিত করেন, ও আত্মাকেও ক্রত্রমধ্যে প্রতিষ্ঠিত ক্রেন। যে ক্ষল্রিয় যজমান এইরূপে এই ভক্ষ্য ভক্ষণ ক্রেন. তিনি বনস্পতিসকলের ক্ষত্রকে আপনার ক্ষত্রে প্রতিষ্ঠিত করেন এবং ন্যগ্রোধ যেমন অবরোধদারা ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত হয়, তিনিও সেইরূপ রাষ্ট্রে প্রতিষ্ঠিত হন; তাঁহার রাষ্ট্রও উত্র (তেজস্বী) থাকিয়া অন্সের নিকট ব্যথা পায় না।

## ষষ্ঠ খণ্ড

## ক্ষজ্রিয়ের ভক্ষ্যনিরূপণ

"তদনন্তর উত্থারের বিষয়। এই যে উত্থার, ইহা রস হইতে ও অন্ন হইতে বনস্পতিরূপে জন্মিয়াছিল। ইহা বনস্পতিগণের মধ্যে ভোজনযোগ্য। ইহার ভক্ষণে এই ফল্র-মধ্যে রসের, অন্নের এবং বনস্পতিগণের ভোজনযোগ্য দেব্যের স্থাপনা হয়।

"তদনন্তর অশ্বথের বিষয়। এই যে অশ্বথ, ইহা তেজ হইতে বনস্পতিরূপে জিমিয়াছিল। ইহা বনস্পতিগণের মধ্যে সাম্রাজ্যস্বরূপ। ইহার ভক্ষণে এই ক্ষত্রে তেজের ও বনস্পতিগণের সাম্রাজ্যের স্থাপনা হয়।

"অনন্তর প্লক্ষের বিষয়। এই যে প্লক্ষ, ইহা যশ হইতে বনস্পতিরূপে জন্মিয়াছিল। ইহা বনস্পতিগণের স্বারাজ্য-স্বরূপ ও বৈরাজ্য স্বরূপ'। ইহার ভক্ষণে এই ফত্রে যশের এবং বনস্পতিগণের স্বারাজ্যের ও বৈরাজ্যের স্থাপনা হয়।

"এই [যজমান] ক্ষজিয়ের জন্য এই সকল ভক্ষা পূর্বেই সংগ্রহ করিতে হয়; তাহার পর সোম রাজার ক্রয় হয়। ঋষিকেরা রাজা সোমের ছারাই উপবস্থদিন অবধি সমুদ্য অনুষ্ঠান সম্পাদন করেন। উপবস্থদিনে অধ্বর্যু পূর্বে হই-তেই এই দ্রবাঞ্জলি আহরণ করিবেন যথা—অধিন্বণের জন্ম

 <sup>( &</sup>gt; ) স্বাভ্রোণ রাজত্বং স্বারাজ্যং বিশেষেণ রাজত্বং বৈরাজ্যন্। ( সারণ )

চর্মা, অধিষবণের জন্য তুইখানি ফলক, দ্রোণকলশ, দশাপবিত্র, (অভিষবার্থ) অদ্রিখণ্ড, পূতভূৎ ও আধবনীয় পাত্র, স্থালী, উদঞ্চন (উন্নয়নপাত্র) এবং চমদ। যখন প্রাতঃকালে রাজা সোমের অভিষব হয়, তখন ঐ [ন্যুগ্রোধাদি] ছুইভাগে গ্রহণ করিবে; তাহার মধ্যে একভাগের [ঐ প্রাতঃকালেই] অভিষব করিবে, অবশিষ্ট অন্যভাগ মাধ্যন্দিনসবনের জন্য রাখিয়া দিবে।

#### মপ্রম গও

#### ক্লিয়ের ভক্ষা

"যথন অন্ত ঋত্বিকেরা আপনাদের ত্রৈত চমদ উন্নয়ন করেন, দেই সময়ে এই [ক্ষজ্রিয়] যজমানের চমসেরও উন্নয়ন করিবে !' উহাতে কইগাছি তরুণ (ছোট) দর্ভ (কুশ)

<sup>্</sup>ব ) এইখানে সোম্বাগে ব্যবহাত দ্বাের একটি তালিকা দেওরা হইরাছে। সোমলতা হইতে প্রস্তরের আঘাতে রস বাহির করার নাম অভিনব। বে চন্দ্রের উপর সোমলতা রাঝিরা বস নিকাশিত হয়, তাহাই অধিববণ চন্দ্র; যে কাঠফলক্ষ্যের মাথে সোম রাখিয়া প্রস্তরের আঘাত করা যার, তাহাই অধিববণ মলক। যে প্রস্তরহারা আঘাত করা হয়, তাহাই অদি বা প্রায়। নিকাশিত সোমরম যে পাতে রাখা যায়, তাহা আধ্বনীয়; উহা হইতে রম ছাকিয়া অভ্য পাতে রাখা হয়, এই পাত্র প্রভ্র। শেকখনে ছাকা হয়, তাহা দশাপ্বিত্র। স্থালী নামক ছোট পাত্রে আলাদিও রক্ষিত হয়। প্রেণকলশ নামক বৃহৎ পাত্রও হব্যরক্ষণাথ ব্যবহণ্ড হয়। প্রহাত সমস্বরুত সোমরম আহ্নিশ্ব ভ্রাত হয়। উদক্ষন নামক পাত্রে সোমধারা আহ্নির জন্ম গৃহীত হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রতিষ্পেরনে ও মাধ্যন্তিনে, স্বত্তিক্**দের** প্রেফ তুইবার করিয়া এবং তৃতায়সবলে এ**কবার** <sup>মার্ক্ত চনসঙ্গণ স্বর্থাৎ চমস ১৯৫২ গোমপান বিধেয়। যেথানে তুলনার ভক্ষণের বিধি, দেখানে</sup>

রাখিবে। তাহার একগাছি [আহুতিকালে] বষট্কার উচ্চারণের পর স্বাহাকারসহিত "দধিক্রাব্ণো অকারিষম্" এই ঋকে পরিধির ভিতর নিক্ষেপ করিবে, অন্থগাছি অনুবষট্-কারের পর "আ দধিক্রাঃ শবসা পঞ্চ কুণ্ডীঃ" এই ঋকে নিক্ষেপ করিবে।

"হোমের পর যথন ঋত্বিকেরা আপন চমদ আহরণ করিবেন, তথন যজমানের চমদও আহরণ করিতে হইবে।
[চমদ ভক্ষণের জন্ম ] যথন আপন চমদ উর্দ্ধে তুলিবেন, তথন
যজমানের চমদও উর্দ্ধে তুলিতে হইবে। হোতা যথন ইড়ার
আহ্বান করিয়া আপন চমদ ভক্ষণ করিবেন, তথন এই মন্ত্রে
যজমানও তাঁহার চমদ ভক্ষণ করিবেন; যথা "যদত্র শিষ্টং রদিনঃ
স্থতস্ম যদিন্দ্রো অপিবচ্ছচীভিঃ। ইদং তদস্ম মনদা শিবেন
সোমং রাজানমিহ ভক্ষরামি" — ইন্দ্র শচীগণদ্বারা সংস্কৃত্র
অভিযুত ওরসযুক্ত যে হোমদ্রব্যের অবশেষ পান করিয়াছিলেন,
সেই দ্রব্যের এই অবশেষকে রাজা সোমের স্বরূপ ভাবিয়া
মঙ্গলপূর্ণ মনে এন্থলে ভক্ষণ করিতেছি। যে ক্ষত্রিয় যজমান
এই ভক্যকে এইরূপে ভক্ষণ করেন, এই বনস্পতিজাত ভক্ষা
তাঁহার মঙ্গলপ্রদ্ধ হয়, মঙ্গলপূর্ণ মনে উহা ভক্ষিত হয়, তাঁহার

প্রথমবারে ত্রৈতচমস ও দ্বিতীয়বারে নরাশংসচমস নাম দেওয়া হয়। ঋদিকেরা আপনাদের দশ চমস উল্লয়ন করিয়া সোমপূর্ণ করেন; আছতির পর হুতদেষ ভক্ষণ করেন। ক্ষান্তির্যক্ষমানের চমস্প্রত্যোধের অব্রোধাদির রসম্বারা পূর্ণ করিয়া উল্লয়ন করিতে হয়।

<sup>(</sup>২) ৪া৩নাড। (৩) ৪া৩৮। ১০। (৪) শটী 🖚 কর্মবিশেষ (সারণ)।

<sup>(</sup> e ) এত্বলে দ্মদক্ষিত স্থানোধের অবরোধ বা স্থানোধ ফালেব রসকেই সোমবন্ধণ কলন' ক্ষা হইছেতে।

রাষ্ট্র উত্তা (তেজস্বী) থাকিয়া অন্সের নিকট ব্যথা পায় না। তৎপরে "শং ন এধি হৃদে পীতঃ প্রণ আযুর্জীবদে সোম তারীঃ"
—হে সোম (সোমস্থানীয় ভক্ষ্য), তুমি পীত হইয়া আমাদের হৃদয়ে স্থাদান কর এবং জাবনার্থ আয়ুঃপ্রদান কর—এই মন্ত্র পাঠ করিয়া [হস্তদারা] আপনার [হ্লদয়] স্পার্শ করিবে।

"[ এইরপে মন্ত্রপূর্বক ] স্পর্শ না করিলে ঐ ভক্ষ্য, এই ব্যক্তি ভক্ষণে অযোগ্য হইয়াও আমাকে ভক্ষণ করিতেছে, এই মনে করিয়া [ ভক্ষণকারী ] মন্তুষ্যের আয়ু বিনাশে সমর্থ হয়। সেইজন্ম [ ভক্ষণের পর ] ঐ মন্ত্রদারা যে হৃদয় স্পর্শ করা হয়, ইহাতে আয়ুর বর্দ্ধন সাধিত হয়।

"আপ্যায়স্ব সমেতু তে" এবং "সং তে প্যাংসি সমু যস্ত বাজাং" এই ছুই অনুকূল মন্ত্রে চমসের আপ্যায়ন (পূরণ) করা হয়; যাহা যজে অনুকূল, তাহাই সমৃদ্ধ!

### গ্ৰম্ভন খণ্ড

### ফল্রিয়ের ভক্ষ

''তদনন্তর। আপ্যায়নের পর) ঋত্বিক্দিগের চম্স রাখিবার সময় বজমানের চম্সত রাখিতে হইবে; ঋত্বিক্দের চম্স প্রকম্পনের সময় যজমানের চম্সেরও প্রকম্পন করিবে। অনস্তর ভক্ষণাথ আহরণ করিয়া এই মন্ত্রে ভক্ষণ করিবে।

<sup>1</sup> acidaje - 1 acidaje ( 4 1

"নরাশংসপীতস্থা দেব সোম তে মতিবিদ উমৈঃ পিতৃত্তিভঁক্ষিতস্থা ভক্ষয়ামি"—হে সোম দেব, নরাশংসযজ্ঞে পীত,
উমনামক পিতৃগণকর্তৃক ভক্ষিত এবং আমাদের অভিপ্রায়জ্ঞ
তোমাকে ভক্ষণ করিতেছি—এই মন্ত্রে প্রাতঃসবনে ভক্ষণ
করিবে। মাধ্যন্দিনে [ঐ মন্ত্রের "উমৈঃ" পদ স্থলে] "উর্বেরং"
এবং তৃতীয়সবনে "কাব্যৈঃ" বসাইবে। উমনামক পিতৃগণ
প্রাতঃসবনের, উর্বনামক পিতৃগণ মাধ্যন্দিনের এবং কাব্যনামক পিতৃগণ তৃতীয়সবনের; এতদ্বারা অমৃত পিতৃগণকে
সেই সেই সবনের ভাগী করা হয়। 'সোমপায়ী প্রিয়ত্রত
বিলিয়া গিয়াছেন, যে কোন পিতা সবনে ভাগ পান, তিনিই
"অমৃত" শব্দের লক্ষ্য হইয়া থাকেন। যে ক্ষত্রিয় যজমান
এইরূপে ঐ ভক্ষ্য ভক্ষণ করেন, তাঁহার পিতৃগণ অমৃত হইয়া
সবনের ভাগী হইয়া থাকেন, তাঁহার রাপ্তও উত্র (তেজস্বা)
থাকিয়া অন্তের নিকট ব্যথা পায় না।

''[ প্রাতঃসবনের স্থায় অন্থ ছই সবনেও ] সমান মধ্রে শরীর স্পর্শ ও সমান মন্ত্রে চমসের আপ্যায়ন করিতে হয়।

"[ সোমপ্রয়োগ বিষয়ে ] প্রাতঃসবনে যে নিধি, [ ক্লচ্মস বিষয়েও ] প্রাতঃসবনে সেইরূপ অনুষ্ঠান করিবে; মাধ্যন্দিনের বিধি অনুসারে মাধ্যন্দিনে ও তৃতীয়সবনের বিধি অনুসারে তৃতীয়সবনে অনুষ্ঠান করিবে।"

স্থ্যদার পুত্র বিশ্বন্তরকে মুগবুর পুত্র রাম এইরূপে সেই [ ক্ষত্রিয় যজমানের ] ভক্ষ্যের কথা বলিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>১) পিতৃগণ ছিবিধ; শাঁহারা মন্ত্রালোক হইতে মুকুরে শর পিতৃলোকে গিরাছেন, তাঁহারা "জ্ড", কাহ মহেনা প্রতিকাল হটচে গিতৃলোকে আছেন, তাহারা "অমুত"। ( সায়ণ )

তিনি এই কথা বলিলে বিশ্বন্তর তাঁহাকে বলিলেন, অহে, ব্রাহ্মণ, তোমাকে আমি সহস্র [ গাভী ] দিতোছ; আমার যজ্ঞে শ্যাপর্ণেরা উপস্থিত থাকুন।

ঐ রূপ ভক্ষ্যের কথা পূর্ক্বে তুর কাব্যবয় জনমেজয় পারিক্ষিতকে বলিয়াছিলেন। পর্ব্বত ও নারদ সোমক-সাহদেব্যকে, সোমক সহদেব-সাঞ্জ<sup>'</sup>য়কে, সহদেব কজ-দৈবার্ধকে, কক্র ভীম-বৈদর্ভকে, ভীম নগ্নজিৎ-গান্ধারকে বলিয়াছিলেন। অপিচ ইহা অগ্নি সনশ্রুতকে বলিয়াছিলেন, সনশ্রুত অরিন্দমকে, অরিন্দম ক্রতুবিৎকে, ক্রতুবিৎ জানকিকে বলিয়াছিলেন। পুনশ্চ, ইহা বসিষ্ঠ স্থদাস্ পৈতবনকৈ বলিয়া-ছিলেন। তাঁহারা সকলেই এই ভক্ষ্য ভক্ষণ করিয়া মহত্ত্ব লাভ করিয়াছিলেন, সকলেই মহারাজ হইয়াছিলেন এবং সকল দিক্ হইতে বলি ( রাজকর ) আদায় করিয়া তাঁহারা শ্রীযুক্ত হইয়া আদিত্যের ন্যায় [ শক্রগণকে ] তাপ দিয়াছিলেন। যে ক্ষব্রিয় ্জমান এইরূপে এই ভক্ষ্য ভক্ষণ করেন, তিনি শ্রীযুক্ত হইয়া পক্ষা দিক্ হইতে বলি আদায় করিয়া আদিত্যের মত তাপ দিতে সমর্থ হন; তাঁহার রাষ্ট্র উগ্র থাকিয়া কাহারও নিকট ব্যথা পায় না।

# অষ্টম পঞ্জিকা

# ষট্ত্রিংশ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড

#### ক্ষজ্রিয়ের শস্ত্র

সোমবাগে ক্ষত্রিয়য়জমানের ভক্ষা নিরূপিত হটল। এখন স্থোত্র ও শস্ত্র সম্বন্ধে ক্ষত্রিয়ের পক্ষে বিশেষ বিধি এই অধ্যায়ে বর্ণিত হটনে।

অনস্তর স্থোত্র ও শস্ত্রসম্বন্ধে বলা হইবে। [ক্রিয়-পক্ষে] প্রাতঃসবন ঐকাহিক যজের সমান ও তৃতীয় সবনও ঐকাহিক যজের সমান ; এই ছই ঐকাহিক সবন শান্তি-কর, স্থকল্লিত ও স্থ্রপ্রতিষ্ঠিত ; এতদ্বারা শান্তি, প্রতিষ্ঠা ও [যজের] স্থসম্পাদন ঘটে; যজ্ঞও ইহাতে ভ্রন্ট হয় না। যাহাতে [রহৎ ও রথন্তর] উভয় সামের প্রয়োগ আছে এবং যাহাতে রহৎ সাম হইতে পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পান্ন হয়, তাহাতে যেমন মাধ্যন্দিন প্রমানের বিষয় বলা হইয়াছে, [ক্ষাত্রিয়পক্ষে মাধ্যন্দিন সবনেও] সেইরূপ উভয় সামের প্রয়োগ হইবে।

<sup>( &</sup>gt; ) এই তুই সবমে ক্ষত্রিরবঞ্জমানের পক্ষে কোন বিশেষ বিধি নাই। প্রকৃতিগজ্ঞে সাধানৰ বে বিধি, ক্ষত্রিরের পক্ষেও সেই বিধি। মাধান্দিনসবনে ক্ষত্রিয়ের পক্ষে বিশেষ বিধি আছে।

<sup>(</sup>২) বৃহৎ ও রথস্তর এই উভর সামের একদিনে প্রয়োগ সাধারণত: নিবিদ্ধ। তবে অভিজ্ঞিদাদি ঐকাহিক যাগে ঐ রূপ প্রয়োগ আছে। ক্ষপ্রিয়ের মাধ্যাদ্দিন সবনে উভর সাম প্রয়োগের ব্যবস্থা হইতেছে। মাধ্যাদ্দিন প্রমানগ্রেয়ের রখন্তব প্রযুক্ত হইবে এবং বৃহৎপাদে মাধ্যাদ্দিন প্রয়োজ নিশ্যর হটবে ইভাই বিশেব বিধি।

"আ দ্বা রথং যথোত্তয়ে" এই ত্যুচে নিষ্পন্ধ প্রতিপৎ রথন্তরের দম্বর্দ্ধ এবং "ইদং বদো স্থতমন্ধঃ" এই ত্যুচে নিষ্পন্ধ অনুচরও রথন্তরের দম্বন্ধযুক্ত। এই যে মরুত্বতীয় শস্ত্র, ইহাই প্রমান স্তোত্তের উক্থ; প্রমানস্তোত্তে রথন্তরের প্রয়োগ হয় ও রহৎ হইতে পৃষ্ঠস্তোত্ত নিষ্পন্ন হয়। এত তুভয় দ্বারা মাধ্যন্দিনদ্বনকে বীর্ধযুক্ত করা হয়। এই যে রথন্তর-যুক্ত স্তোত্ত, ইহার পর প্রতিপৎ ও অনুচরের অনুশংদন হয়।

রণন্তর ব্রহ্মস্বরূপ ও রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ; ব্রহ্ম ক্ষত্রের পূর্ববর্তী; ব্রহ্ম পূর্ববর্তী থাকিলে ক্ষত্রিয় যজমানের রাষ্ট্রও উগ্রহইয়। অন্সের নিকট ব্যথা পায় না। রথন্তর অন্নস্বরূপ, এই জন্ম ঐ [ক্ষত্রিয়] যজমানের জন্ম অন্নকেই পূর্ববর্তী করা হয়। অথবা এই পৃথিবী রথস্বরূপ ও পৃথিবী প্রতিষ্ঠান্দরেপ; এতদ্বারাও ঐ যজমানের জন্য প্রতিষ্ঠাকেই পূর্ববর্তী করা হয়।

ইন্দ্নিহ্ব প্রগাথ [ এন্থলেও প্রকৃতি যজের সহিত ] সমান হইবে ও অবিকৃত হইবে। সেই প্রগাথ অনুষ্ঠানের অনুকৃল।

<sup>(0) 1 (18) 1 (18)</sup> 

<sup>(</sup> ৫ ) মাধ্যন্দিন সবনে মক্ত্তীয় ও নিকেবলা এই ছই শস্ত্রের প্ররোগ আছে। রাজস্ম্বত্তে এই ছই শস্ত্রের নাম যথাক্রমে প্রমান উক্থ এবং গ্রহ-উক্থ। মক্ত্তীয় শস্ত্রের পূর্বে প্রমানভাৱে গীত হয়। "আ ছা রথং" ইত্যাদি ক্রাচ মক্ত্তীয়ের প্রতিপং; প্রমানভাৱেও উল্লাভ্গণ ক্র বাচে রথস্তর সাম করিরা থাকেন। "ইদং বদো স্তমন্তঃ" এই ক্রাচ মক্ত্তীয় শস্ত্রে প্রতিপদের ক্র্মন্তর; এই জক্ত উহাও রখস্তবের সম্বর্জ্যুক্ত হইল। প্রমানভাৱের পর যে পৃষ্ঠভোৱে গীত হয়, ভাহাতে বৃহৎ সামের প্ররোগ। জলকুত বহনের জক্ত যে কাষ্ট্রত কাষের প্রসার থাকে, যাহার ছইপ্রাভে কৃত্তব্য ক্লে, ভাহার নাম বীবধ (বাইক)। রথস্কর ও বৃহৎ উভন্ন সামের প্ররোগ হেডু মাধ্যন্দিন স্বনের সহিত উহার মাত্ত্র ।

"উৎ"-শব্দ-বিশিষ্ট। "উত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" ইত্যাদি ] ব্রাহ্মণ্য-স্পাত্য প্রগাথও থাকিবে। উহা [রহৎ ও রথন্তর ] উভয় সামের অনুকূল; [ঐ প্রগাথে ] উভয় সামেরই প্রয়োগ হয়। ধায্যাসমূহও [প্রকৃতি যজ্ঞের] সমান ও অবিকৃত হইবে; উহারাও অনুষ্ঠানের অনুকূল।

[ "প্র ব ইন্দ্রায় বৃহতে" ইত্যাদি ] মরুত্বতীয় প্রগাথও ঐকাহিক [ প্রকৃতি যজ্ঞের ] সমান হইবে।

# দ্বিতীয় খণ্ড শস্ত্র-নিরূপণ

মাধ্যনিনের শস্ত্র সম্বন্ধে অত্যান্ত কথা—"জনিষ্ঠা উগ্রঃ……ক্রিয়েডে"

"জনিষ্ঠা উত্রঃ সহসে তুরায়" ইত্যাদি [ সরুত্বতীয় শাস্ত্রের নিবিদ্ধানীয় ] সূক্ত উত্রশক্ষাক্ত ও সহঃ-শক্ষাক্ত হওয়ার ক্ষত্রের লক্ষণযুক্ত; উহার "মন্ত্র ওজিষ্ঠঃ" এই অংশ ওজংশক্ষাক্ত হওয়ায় উহাও কল্রের লক্ষণযুক্ত; "বহুলাভিমানঃ" এই অংশ "অভি" শক্ষাক্ত হওয়ায় [ শক্রগণের ] অভিভবে অনুক্ল। ঐ সূক্তে এগারটি ঋক্ আছে। ত্রিক্টুভের এগার অক্ষর; রাজন্য ত্রিক্টুভের সম্বন্ধযুক্ত। ত্রিক্টুপ্ ওজঃ, ইন্দ্রিয় ও বার্ষোর স্বন্ধপ; রাজনাও ওজঃ, পুত্র ও বার্ষোরা সমৃদ্ধ করা হয়। ঐ সূক্ত

গৌরিবীত খাষিদৃষ্ট; গৌরিবীতদৃষ্ট সূক্ত সম্পর্কে এই মরুত্বতীয় শস্ত্রও সমৃদ্ধ হয়; ইহার ব্রাহ্মণ পূর্ব্বে উক্ত হইয়াছে।

"স্বামিদ্ধি হ্বামহে" ইত্যাদি [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের প্রতিপৎ] ত্রুচ হইতে রহৎ-সামসাধ্য পৃষ্ঠস্তোত্র নিম্পন্ন হয়। রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ, ইহাতে ক্ষত্রস্বারা ক্ষত্রের সমৃদ্ধি ঘটে। রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ আর নিক্ষেবল্য শস্ত্র যজমানের আ্মা (শরীর); এই জন্য ঐ যে রহৎ সাম্বারা পৃষ্ঠস্তোত্র নিম্পন্ন হয়, রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ হওয়ায় ক্ষত্রস্বারাই ঐ যজমানকে সমৃদ্ধ করা হয়। আবার রহৎ জ্যেষ্ঠত। (বয়োর্দ্ধি) স্বরূপ; ইহাতে যজমানকে ক্যেষ্ঠতাদারা সমৃদ্ধ করা হয়। রহৎ শ্রেষ্ঠতাদারা সমৃদ্ধ করা হয়।

"অভি ত্বা শূর নো মুমঃ' এই রথন্তরের আধার ত্রুচকে ' [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের ] অনুচর করা হয়।

এই [ সূ ] লোক রথন্তর এবং ঐ [ স্বর্গ ] লোক রহৎ।

ঐ লোক এই লোকের অনুরূপ এবং এই লোক ঐ লোকের

অনুরূপ। এই হেতু এই যে রথন্তরের আধার মস্ত্রে

অনুরূপ করা হয়, ইহাতে যজমানকৈ উভয় লোকেই সম্যক্রূপে ভোগসমর্থ করা হয়। আবার রথন্তর ত্রন্ধ এবং রহৎ

কত্র; কত্র নিশ্চিতই ত্রন্ধে প্রতিষ্ঠিত এবং ত্রন্ধাও কত্রে প্রতি-

<sup>ং</sup> ২ ) "জলাইকং মুলমান জননম্" ইজ্যাদি বাজাণ ; প্ৰেদ এব ।

<sup>(</sup> o ) 61841) ( 8 ) 4139122 1

<sup>(</sup>৫) "ভামিদ্ধি" ইত্যাদি এবং "অভি ত্বা ভূম" ইত্যাদি এই ছই প্রগাথে ছইটি করিয়া ঋক্
আছে, কিন্তু প্রয়োগের সময় ছই ্লকে তিন-কে পরিণত কবিষ। উহাদিগকে শল্পের প্রভিপৎ ও
পত্তরে পরিণত করা হয়।

ষ্ঠিত। ইহাতেও ঐ [নিক্ষেবল্য] শস্ত্রের ঐ সামের সহিত সযোনিত্ব ( সমানস্থানত্ব ) সম্পাদন করা হয়।

"যদ্বাবান" ইত্যাদি ধায়া; তাহার সন্বন্ধে ব্রাহ্মণ পূর্বে উক্ত হইয়াছে।

"উভয়ং শৃণবচ্চ নঃ" ইত্যাদি সামপ্রগাথ [ রহৎ ও রথন্তর ] উভয় সামের অনুকূল; উভয় প্রগাথে উভয় সামেরই প্রয়োগ করিবে।

## তৃতীয় খণ্ড

#### শস্ত্র নিরূপণ

"তমু ফুঁহি যে। গভিভূত্যোজাঃ" [নিক্ষেবলা শক্ত্রের এই নিবিদ্ধানীয় ] দূক্তে "অভি" শব্দ থাকায় উহা [শক্ত্রের অভিভব পক্ষে অনুকূল। [ঐ ঋকের ] "অষাচ্মুগ্রং দহমান শব্দ থাকায় উহা ক্ষত্রের পক্ষে অনুকূল। ঐ দূক্তের ঋক্ পোনেরটি; পঞ্চশ স্তোম ওজঃস্বরূপ, ইন্দ্রিয়স্বরূপ ও বীর্য্যস্বরূপ। রাজন্যও ওজঃস্বরূপ, ক্ষত্রস্বরূপ ও বীর্য্যস্বরূপ। এতদ্বারা যজমানকে ওজঃ, ক্ষত্র, ও বীর্য্য দ্বারা দম্দ্ধ করা

<sup>( 5 ) 3 - 198151</sup> 

<sup>্</sup>ৰ) "তে দেবা অক্ৰন্ মৰ্বং বো অবোচ্গা" ইন্যাদি বান্ধণ প্ৰেণ দেও :

<sup>( 4 ) 41:313 1</sup> 

<sup>1461 (</sup>c)

হয়। উহার ঋণি ভরদ্বাজ; রহৎ দামও ভরদ্বাজের দক্ষমুক্ত; ঐ ঋণির দক্ষম থাকায় এই ক্রতুও দম্পূর্ণ হয়।

এই ক্ষজ্রিয়ের যজ্ঞে পৃষ্ঠস্তোত্ত [ কেবল ] রহৎ-সামসাধ্য হইলেও উহা সমৃদ্ধ; সৈই জন্য যেখানে ক্ষজ্রিয় যজ-মান যাগ করেন, সেখানে রহৎকেই পৃষ্ঠ করিবে ও তাহাতেই যজ্ঞ সমৃদ্ধ হইবে।

## **Б**ूर्थ शङ

#### শস্ত্র নিরূপণ

মাধ্যন্দিন সবনে ] হোত্রকগণের শস্ত্র ঐকাহিক প্রিকৃতি ] যজের সমান; ঐকাহিক যজে বিহিত হোত্রক-গণের শস্ত্র শান্তি প্রতিষ্ঠা ও সমৃদ্ধির হেতু। শান্তি প্রতিষ্ঠা ও সমৃদ্ধি ঘটাইয়া উহা সকলবিষয়ে অনুকৃল হয় ও সর্ব্বপ্রকারে সমৃদ্ধ হয়, যজের ভংশ ঘটায় না। সকল বিষয়ে অনুকৃল ও পর্বাপ্রকারে সমৃদ্ধ হওয়ায় এই সর্বান্ত্রকৃল ও সর্বসমৃদ্ধ হোত্রকশস্ত্রে সকল কামনা পাওয়া যাইতে পারে। সেই জন্য যেখানে একাহ্যজে সকল স্তোম ও সকল পৃষ্ঠ বিহিত হয় না, সেখানে হোত্রকের শস্ত্রও ঐকাহিকের সমান করিলে যজ্ঞ সমৃদ্ধ হইয়া থাকে।

২) অকুতি ধরে। বৃংহ ও রগপরে ১০ সামের বিধানি ধাছে, কাএণ প্রেণ ক্ষণে বৃহচ্ছের বিধান ।

কেহ কেহ বলেন, এই [ ক্ষজ্রিয় যজ্ঞ ] উক্থাসংশ্ব; ইহার [ সকল স্তোম্ত্রেই ] পঞ্চনশ স্তোমের প্রয়োগ করিবে। কেননা পঞ্চনশ স্তোম ওজঃশ্বরূপ, ইন্দ্রিয়শ্বরূপ ও বীর্যাশ্বরূপ; রাজন্যও ওজঃশ্বরূপ ক্ষত্রশ্বরূপ বীর্যাশ্বরূপ; এরূপ করিলে যজ্মানকে ওজঃ, ক্ষত্র ও বীর্যা দ্বারা সমৃদ্ধ করা হইবে। ইহার স্তোত্রের ও শস্ত্রের সংখ্যা [ সমৃদ্যে ] ত্রিশটি হইবে; কেননা বিরাটের ত্রিশ অক্ষর। বিরাট অন্নশ্বরূপ; এরূপ করিলে যজ্মানকে অন্শ্বরূপ বিরাটেই প্রতিষ্ঠিত করা হইবে। অত্বর এই ক্ষত্রিয় যজ্ঞ উক্থাসংশ্ব হইয়া পঞ্চনশ-স্থোম-বিশিষ্ট হইবে। ইহাই তাহারা বলেন।

তিত্র ];—[ক্ষজিয়ের] জ্যোতিন্টোম [ উক্থ্যসংশ্ব না হইয়া ] অগ্নিটোমসংশ্বই হইবে। স্তোম সকলের মধ্যে তির্থক্ষত্রসরপ ও পঞ্চদশ ব্রহ্মস্করপ; ব্রহ্ম ক্ষজ্রের পূর্ববর্তী; ব্রহ্ম পূর্বের থাকিলে ব্রহ্মানের রাষ্ট্র উগ্র হইবে ও অন্যের নিকট ব্যথা পাইবে না। সপ্তদশ স্তোম বৈশ্যস্করপ ও এক-বিংশ স্তোম শূদ্রবর্ণের অনুরূপ। এতদ্ধারা বৈশ্যকে ও শূদ্রবর্ণের কর্মানুগামী করা হয়। আবার স্তোমসকলের মধ্যে তির্থ তেজঃস্করপ, পঞ্চদশ বীহ্যস্করপ, সপ্তদশ জন্মলাভন্মরপ, একবিংশ প্রতিষ্ঠান্থররপ। এতদ্ধারা ব্রহ্মানকে ব্রহ্মশেষে তেজ, বীর্ষ্য, জন্ম ও প্রতিষ্ঠান্ধারা সমৃদ্ধ করা হয়। অত্যব ক্ষজিয়ের জ্যোতিন্টোম [ ঐ চারিটি স্তোমে র্ক্ত ] অগ্রিন্টোমই হইবে। ঐ অগ্রিন্টোমে স্তোত্র ও শস্ত্রের সংখ্যা সমৃদ্ধে চব্বিশ; চব্বিশটি অর্দ্ধ্যাস একযোগে সংবৎসর হয়; সংবৎসপে ভর্ম সম্পূর্ণ হয়। ইহাতে হজ্যানক্ষে সম্পূর্ণ অর্মে

প্রতিষ্ঠিত করা হয়। সেইজন্য [ ক্ষত্রিয়ের ] জ্যোতিষ্টোম অগ্রিষ্টোমই হইবে, অগ্নিষ্টোমই হইবে।

# সপ্ততিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

## পুনরভিষেক

রাজস্বারে ত্রুতু সমাপ্তির পর ক্ষত্রিয়বজমানের অভিষেক হয়। এই অভিষেকের নাম পুনুরভিষেক। উহাই সপ্তত্রিংশ অধ্যায়ের বর্ণনীয়।

অনন্তর ক্ষজিয়ের পুনরভিষেকের বিধান। যে ব্যক্তি ক্ষজিয় হইয়া দীক্ষিত হন, তাঁহার ক্ষজ্র প্রসূত হয় (স্বকর্ত্বর দাধনে প্রস্তুত হয়)। তিনি অবভ্য অনুষ্ঠানের পর অন্বন্ধ্য [-নামক পশুযাগ] সম্পাদন করিয়া উদবসান ইপ্টিদারা কর্মান্দাপনে প্রস্তুত্ত হন। সেই উদবসান ইপ্টিদারা কর্মান্দাপনে প্রস্তুত্ত হন। সেই উদবসান ইপ্টি সমাপ্তির পর প্রেরায় তাঁহার অভিষেক হয়। এই সকল দ্ব্যসম্ভার ঐ কর্মের পূর্বেই সংগ্রহ করিতে হয় যথাঃ—উত্তম্বরনির্মিত আসন্দী—উহার প্রাদেশপ্রমাণ [চারিটি] পদ থাকিবে, তাহার সাথার ও পার্শের কাষ্ঠগুলি অরক্ষি(প্রাদেশদ্ম)-প্রমাণ হইবে। মুঞ্জ ভূণদারা তাহার বয়ন (ছাউনি) হইবে। ব্যাগ্রদর্ম আন্তর্ম ইরবে। তার্ডম উত্তম্বরের চমস, ও একটি

উত্তম্বর শাখা আবশ্যক। ঐ চমসে এই আটটি দ্রব্য রাখিতে হইবে; দধি, মধু, সর্পি, আতপযুক্ত রৃষ্টির জল, বাষ্পা, তোকা ( অঙ্কুর ), হুরা ও দূর্ববা। [ দেবযজনদেশে বেদির উত্তর পশ্চিম ও দক্ষিণে যে তিনটি রেখা স্ফ্যদ্বারা অঙ্কিত করা হয় তমাধ্যে বিদির দক্ষিণদিকের স্ফ্য-অঙ্কিত রেখায় পূর্ববন্ধ করিয়া ঐ আসন্দী স্থাপন করিবে। ঐ আসন্দীর তুই পা বেদির ভিতরে ও তুই পা বেদির বাহিরে থাকিবে ঐ ভূমি শ্রীস্বরূপ। বেদির ভিতরে যে ভূমি আং, উহা পরিমিত (অল্প); বেদির বাহিরে যে ভূমি থাকে, তাহা অপরিমিত ও বিস্তীর্ণ। সেই জন্য বেদির ভিতরে ছুই পা ও বেদির বাহিরে তুই পা রাখিলে বেদির ভিতরে 😗 বেদির বাহিরে যে যে কামনা সিদ্ধ হয়, সেই উভয় কামনাই লাভ করা যায়।

# দ্বিতীয় খণ্ড পুনরভিষেক

লোমের দিক উপরে রাখিয়া ও গ্রীবাভাগ পূর্ববমুখে করিয়া ব্যাদ্রচর্মের আন্তরণ ঐ আসন্দীর উপর পাতিতে হইবে। ঐ যে ব্যান্ত, উহা আরণ্য পশুগণের মধ্যে কলস্বরূপ ; রাজ্যুও ক্ষত্রস্বরূপ। ইহাতে ক্ষত্রদারা ক্তাকে সমূদ্ধ করা ধ্যা যজমান ঐ আসন্দীর পশ্চাতে পূর্বব্যুখে বসিয়া দক্ষি। জাই ভূমিম্পুট করিয়া উভয় হল্ডে আসন্দী ম্পূর্ণ করিয়া এই মন্ত্র

পড়িবেন ঃ—"গায়ত্রীছন্দের সহিত যুক্ত হইয়া অগ্নি, তথা উঞ্চিমের সহিত দবিতা, অনুষ্টুভের সহিত দোম, রুহতীর সহিত বৃহস্পতি, পঙ্জির সহিত মিত্রাবরুণ, ত্রিষ্টুভের সহিত ইন্দ্র, জগতীর সহিত বিশ্বদেবগণ তোসাতে আরোহণ করুন। তাঁহার অনুবর্তী হইয়া রাজ্য, দাম্রাজ্য, ভৌজ্য, স্বারাজ্য, বৈরাজ্য, পারমেষ্ঠ্য রাজ্য, মাহারাজ্য, আধিপত্য, স্বৰশতা ও চিরস্থায়ী প্রতিষ্ঠালাভের জন্ম আমিও তোমাতে আরোহণ করিব।"' এই বলিয়া আগে দক্ষিণ জানু ও পরে বাম জানু দার। ঐ গাদন্দীতে আরোহণ করিবেন। এইরূপ অনু-ষ্ঠানই বিধেয়। যে সকল ছন্দে উত্তরোত্তর চারিটি অক্ষর বাড়িয়া গিয়াছে, সেই দেই ছন্দের সহিত যুক্ত হইয়া দেবগণ এই শ্রীম্বরূপ আদন্দীতে আরোহণ করিয়াছেন ও উহাতেই তাঁহারা প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছেন; যথা, অগ্নি গায়ত্রীর সহিত্ত, দ্বিতা উঞ্চিয়ের সহিত, সোম অনুষ্টুভের সহিত, রহস্পতি রহতীর ু ত, মিত্রাবরণ পঙ্ক্তির সহিত, ইন্দ্র ত্রিষ্টুভের সহিত ও। ব্রুদ্বগণ জগতীর সহিত আরোহণ করিয়াছেন। "নায়েগায়ত্রাভবৎ সনুগ্ বা"––গায়ত্রী অগ্নির সহিত যুক্ত হইয়া-ড়িলেন—ইত্যাদি ঋকে এই সকল দেবতা ও ছন্দের [ যোগের বিষয়] বলা হইয়াছে। যে যজমান ক্ষত্ৰিয় হইয়া এই সকল দেব-তার অনুবৰ্ত্তী হইয়া এই আদন্দীতে আরোহণ করেন, তাঁহার

<sup>(</sup>১) রাজাং দেশাদিপতাম। সাম্রাজ্যং ধর্মেণ পালনম্। ভৌজ্যং ভোগসমৃদ্ধিঃ। বারাজ্যং বগরাধীনজম্। বৈরাজামিকরেভাো ভূপতিভাো বৈশিষ্টাম্। পারমেষ্ঠাং প্রজাপতিলোকপ্রাপ্তিঃ মাহারাজ্যং তত্ততোভা ইতবেভো ঝাধিকাম্। আধিপতাং তালিতরান্ প্রতি বামিজম্। মান্সম্পানত্ত্বা সায়

যোগ ( অপ্রাপ্ত বস্তুর লাভ ) ও ক্ষেম (প্রাপ্ত বস্তুর রক্ষা )
সম্পাদিত হয়, তিনি উত্তরোত্তর শ্রীলাভ করেন ও প্রজাগণের
ঈশ্বরত্ব ও আধিপত্য লাভ করেন।

অনন্তর (আদন্দীতে আরোহণের পর) তাঁহার অভিষেক করিবার জন্ম জলের শান্তি মন্ত্র বলাইবেন;—"অহে অপ্সমূহ; শিব (মঙ্গলময়) চক্ষুদারা আমার দিকে চাহিয়া দেখ; শিব তমুদারা আমার ত্বক্ স্পর্শ কর; অপ্যুদ্ধ—জলে অধিষ্ঠিত'—দেবগণকে আমি আহ্বান করিতেছি; তোমরা আমাতে বর্চ্চঃ (কান্তি) বল ও ওজঃ আধান কর।" [এই মন্ত্র পাঠ করিলে] অশান্ত অপ্সমূহ অভিষেকান্তে যজমানের বীণ্য হরণ করিতে পারে না।

# তৃতীয় খণ্ড

## পুনরভিষেক

তৎপরে উত্নর-শাখা তাঁহার [ মস্তকের ] উপরে ব্যবধান রাখিয়া পরবর্তী মন্ত্রদারা অভিষেক করিবে। [প্রথম মন্ত্র] "এই জল শিবতম (অত্যন্ত মঙ্গলপ্রদ), ইহা দকল [ রোগের ] ভেষজস্বরূপ, ইহা অমৃতস্বরূপ।" [ দ্বিতীয় মন্ত্র ] "প্রজাপতি যে জলদারা ইন্দ্রকে, রাজা দোমকে, বরুণকে, যমকে ও মন্তুকে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন, সেই জলদারা তোমাকে

<sup>( &</sup>gt; ) अन्य कारतय मीन्छीकि अन्य मनः खेकीनयः व्यक्ताः। ( गांसन )

মভিষক্ত করিতেছি; তুমি ইহলোকে রাজার মধ্যে অধিরাজ হও।" [তৃতীয় মন্ত্র] তোমার জনগ্রিত্রী দেবী তোমাকে মহতের মধ্যে মহান্ ও চর্ষণীগণের (মনুষ্যগণের) মধ্যে সম্রাট্রন্থে জন্ম দিয়াছেন,সেই ভদ্রাজননীইতোমার জন্ম দিয়াছেন।" [চতুর্থ মন্ত্র] "বল, জ্ঞী, যশ ও অয় লাভের উদ্দেশে সবিতা দেবের প্রেরণাক্রনে অশ্বিদয়ের বাহু, পূধার হস্ত, অগ্নির তেজ, সূর্যের কান্তি ও ইক্রের ইক্রিয়দারা তোমাকে জামি অভিষিক্ত করিতেছি।"

এই যজমান অন্ন ভক্ষণ করিবেন, এই ইচ্ছা করিলে "ভূ" এই [ ব্যাহ্মতি ], ইঁহারা ছই পুরুষে [ অন্ন ভক্ষণ করিবেন ] এই ইচ্ছা করিলে "ভূভূ বঃ" এই [ ব্যাহ্মতি বয় ], ইঁহারা তিন পুরুষে [ অন্ন ভক্ষণ করিবেন ] অথবা ইনি অপ্রতিম (অতুলনাম) হইবেন, এই ইচ্ছা করিলে "ভূভু বঃ স্বঃ" এই [ব্যাহ্মতিব্য়], উচ্চারণ করিয়া অভিষেক করিবেন। এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, এই যে ব্যাহ্মতিসকল, ইহা সর্বাফলপ্রাপ্তিহেতু, এতদ্বারা যজমান অন্য ক্ষত্রিয়কে অতিক্রম করিয়া সকল মক্রেই অভিষিক্ত হন; অতএব [ ব্যাহ্মতি প্রয়োগ না করিয়া কেবল ] "দেবস্থ ত্বা স্বিত্বঃ প্রস্বেষ্টেরিনোবাহ্মভাং প্রেচা হস্তাভ্যাম্ অগ্নেস্কেল্সা সূর্যান্থ বর্চসেন্দ্রম্থেন্ডির্যাম্ বর্ণায়ে তিষিঞ্চামি বলায় প্রিয়ৈ যশদেহন্নাদ্যায়" এই [ যজুঃ ] মন্তেই অভিষেক করা উচিত।

কিন্তু এই মতের নিরাকরণ হইয়া থাকে। যদি এই যজমানকে অসম্পূর্ণ (ব্যাহৃতিহীন) বাক্যদ্বারা অভিষিক্ত করা হয়, তাহা হইলে আয়ু পূর্ণ হইবার পূর্বেব তাঁহার [ ইহলোক হইতে ] প্রয়াণের (য়ৢত্যুর) আশক্ষা থাকে। ঐ ব্যাহ্নতি দারা যাহার অভিষেক না হয়, তাহার সম্বন্ধে সত্যকাম জাবাল ইহাই বলিয়াছিলেন। উদ্দালক আরুণি বলিয়াছেন যে,য়াহাকে ঐ ব্যাহ্নতিত্রয় দারা অভিষিক্ত করা হয়, তিনি পূর্ণ আয়ু পাইতে সমর্থ হন ও [শক্রের] বিজয় দারা তিনি সকল [ভোগ] পাইয়া থাকেন। এই জন্ম "দেবস্থ য়া সবিতুঃ প্রসাবেহিম্বানাহিভ্যাং পৃষ্ণো হস্তাভ্যাময়েস্তেজসা সূর্য্যস্থ বর্চসা ইন্দ্রস্থেন্দ্রিয়োভিষিঞ্চামি বলায় শ্রিয়ৈ য়শসেহয়াদ্যায় ভূতুবঃ য়ঃ" এই মস্ত্রে তাঁহার অভিষেক করিবে।

যাগকারী ক্ষত্রিয় হইতে এই দকল অপগত হইয়।
থাকে। ব্রহ্ম ও ক্ষত্র; জলের রদ, ওষধিসমূহের বিকার
অম; ব্রহ্মবর্চদ, অমপুষ্টি ও পুত্রোৎপত্তি। এই দমস্ত ক্ষত্রের
অনুকূল। আর অমের ও ওষধির রদ ক্ষত্রের প্রতিষ্ঠাম্বরূপ।
সেইজন্য অভিষিক্ত ক্ষত্রিয়ের দন্মুখে এই যে ছুই আছ্তি
দেওয়া হয়, তাহাতে এই যজমানে ব্রহ্ম ও ক্ষত্র উভ্যই
স্থাপিত হয়।

## চতৃথ খণ্ড প্ৰৱভিষেক

উদ্বরের আদর্না, উদ্বরের চমস ও উদ্বরের শাখা, এই সকলের ব্যবহার হয়। উদ্বর অন ও রদস্বরূপ;

<sup>( ) )</sup> अन्त श्रमाम कोत्री, कान्द अभूषम योशी, अहे पूर्वे महस्र आहि मिर्टंग हम

এতদ্বারা যজমানে অন্নের ও রসের স্থাপনা হয়। আর যে দধি, মধু ও মতের ব্যবহার হয়, উহা জলের ও ওষধির রস-স্বরূপ; এতদ্বারা যজমানে জলের ও ওয়ধির রস স্থাপন করা হয়। আর যে আতপযুক্ত রৃষ্টির জল, ঐ জল তেজঃ-স্বরূপ ও ব্রহ্মবর্চসম্বরূপ; এতদ্বারা যজ্মানে তেজ ও ব্রহ্ম-বর্চন স্থাপিত হয়। আর যে শব্প ও তোক্স (অঙ্কুর), উহা অমম্বরূপ, উহা পুষ্টি ও সন্তানোৎপাদনের অনুকূল; এতদ্বারা যজমানে অম, পুষ্টি ও পুত্রোৎপাদন শক্তির স্থাপনা হয়। আর ঐ যে হারা, উহা কল্রস্বরূপ ও উহা অন্নের রস; এতদ্বারা যজমানে ক্জের স্বরূপ অ্রের রুস স্থাপিত হয়। আর যে দূর্ববা, এ দূর্ববা ওষধিমধ্যে কল্রন্থরূপ; রাজগ্রন্ত ক্ষত্রস্বরূপ; ক্ষত্রিয় রাষ্ট্রে বর্ত্তমান থাকিয়াও সর্ববত্র বিস্তৃত ও প্রতিষ্ঠিত থাকেন ; দূর্ব্বাও আপন মূলদারা বিস্তৃত হইয়া ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত থাকে। এইজন্য এই যে দূর্ব্বার ব্যবহার হয়, এতদ্বারা যজমানে ওষধিগণের ফলের ও প্রতিষ্ঠার স্থাপনা হয়। যাগকারা এই ক্ষত্রিয় হইতে এই যে সকল দ্রব্য উৎক্রান্ত হয়, সেই সকলই এই বরুমানে স্থাপিত হয় **ও** এতদ্বারা তিনি সমূদ্ধ হন।

অনন্তর (অভিযেকের পর) ঐ ক্রন্ত্রিরে হস্তে স্থরাপূর্ণ কাংশুপাত্র স্থাপন করিবে। "ফাদিন্ঠরা মদিন্ঠরা প্রতিষ্ঠ প্রবন্ধ সোম ধারয়া, ইন্দ্রায় পাতবে স্থতঃ" — অহে সোম ( স্থরাদ্রব্য ), অতিশয় স্বাত্র ও মাদক তোমার ধারাদ্রারা [ এই যজমানকে ] পূত কর; তুমি ইন্দ্রের পানের জন্ম অভিযুত হইয়াছ—এই

<sup>( ) , 1512 ;</sup> 

মন্ত্রে [ ঐ কাংস্থপাত্র ] হত্তে দিয়া পরবর্তী মন্ত্রে শান্তি বাচন করিবে; যথা—"অহে স্থরা ও দোম, তোমাদের জন্য দেবগণ পৃথক্ রূপে স্থান কল্পনা করিয়াছেন , পরম ব্যোমে,' তোমরা পরস্পার সংদর্গ করিও না। তুমি তেজস্বিনী স্থরা; আর ইনি রাজা দোম; তোমরা আপন আপন স্থানে প্রবেশ কর ও ইহার (এই ফ্রিয়ের) হিংসা করিও না।" এই মন্ত্রে সোমপান ও স্থরাপান উভয়কে পৃথক্ করা হইতেছে। ঐ স্থরাপানের পর যে ব্যক্তিকে আপনার রাতি (ধনদাতা মিত্র) বলিয়া মনে করিবে, তাহাকেই [ পানের পর ] অবশিষ্ট স্থরা দান করিবে। ইহাই (এইরূপে উভয়ে গিলিয়া একপাত্রে স্থরাপান) মিত্রস্বের অনুকূল; এতদ্বারা ঐ স্থরাকে পানান্তে মিত্রেই প্রতিষ্ঠিত করা হয় ও শ্রকারীও মিত্রে প্রতিষ্ঠিত হয়।

প্রক্রম গও

### পুনরভিষেক

অনন্তর ( স্তরাপানের পর ) [ ভূমিস্থিত ] উন্নরশাগার অভিমুখে [ আসন্দী হইতে ] অবরোহণ করিবে। উন্নর অন্ন ও রসস্বরূপ ; এতদ্বারা অন্ন ও রসের অভিমুখে অবরোহণ

<sup>(</sup>২) পরমে ব্যোসনি তৎকুছে উদরাকাশে (সায়ণ) ক্ষত্রিয় যগমানের উদরে স্থাও ামের তথ্য পথক স্থান নিন্দিই আছে: এতংয় প্রথক ভাবে স্বকীয় নিন্দিস স্থানে থাকিবে, একও মন্ত্রিক শংকি না, ইয়ান্ ভাগপন্য।

করা হয়। [আদর্নার] উপরে উপবিষ্ট থাকিয়াই ভূমিতে উভয় পদ স্থাপন করিয়া এই অবরোহণকালীন মন্ত্র বলিবে— "আমি দ্যাবাপৃথিবীতে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, প্রাণ ও অপানে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অহোরাত্রে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অমপানে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অম্বোরাত্রে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অম্বোরাত্রে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অম্বোরাত্রে ও এই লোকত্রয়ে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি।" যে ক্ষত্রিয় পুনরভিষেকে অভিষিক্ত হইয়া এই মন্ত্রে প্রত্যবরোহণ করেন, তিনি [অভিষেকের] অত্তে সমস্ত আস্বাদারা প্রতিষ্ঠিত হন, এই সমৃদয়ে প্রতিষ্ঠিত হন, উত্তরোভর শ্রীলাভ করেন ও প্রজাগণের ঈশ্বরত্ব ও আধিপত্য লাভ করেন।

ঐ প্রত্যবরোহণ মস্ত্রে প্রত্যবরোহণের পর [ভূমিতে]
উপস্থ আসনে পূর্ববৃথে বসিয়া "নমো ব্রহ্মণে নমো
ব্রহ্মণে নমো ব্রহ্মণে এইরপে তিনবার ব্রহ্মকে প্রণাম করিয়া
"বরং দদামি জিতাা অভিজিত্যৈ বিজিত্যৈ সংজিত্যৈ"
জ্য, অতিজয়, বিজয় ও সংজ্যের জন্য [ব্রাহ্মণকে] বর
গোভী) দান করিতেছি—এই মস্ত্রে বাক্য ত্যাগ করিবে।
"নমো ব্রহ্মণে নমো ব্রহ্মণে নমো ব্রহ্মণে" বলিয়া তিনবার
থে ব্রহ্মকে প্রণাম করা হয়, এতদ্বারা ক্ষত্রকে (ক্ষত্রিয়ন্থকে)
ব্রহ্মের (ব্রাহ্মণন্ডের) বশীভূত করা হয়। যেথানে ক্ষত্র ব্রহ্মের বশীভূত থাকে, সেখানে রাষ্ট্র সমৃদ্ধ ও বারপুরুষযুক্ত হয়; সেই ক্ষত্রিয়ের বীর [পুত্র] জন্ম। আর যে "বরং

<sup>( &</sup>gt; ) উপস্থমাসন-বিশেষম্ !

<sup>(</sup>२) জিতিঃ জন্মাত্রম্। অভিবৃং সর্কোব্ দেবেব্ জিতিঃ অভিজিতিঃ। প্রবলমুর্জনশক্রণাং শারুমান বিবিধা জন্মোবিজিতিঃ। পুনঃ শক্রাহিন্যান মন্ত্রাহিন্যা সম্প্রকার সংক্রিভিঃ"

দদামি জিত্যা অভিজিতৈ বিজিত্যৈ সংজিতৈয়" এই মন্ত্রে বাগ্বিসর্গ করা হয়, উহার মধ্যে যে "দদামি"—দিতেছি— এই পদ আছে, উহাতেই বাক্যের জয় ঘটে। এই যে বাক্যের জয়, ইহাতেই যজমানের এই কর্ম সমাপ্তি লাভ করে।

বাক্য বিসর্জ্জনের পর [ আসন হইতে ] উঠিয়া এই মন্ত্রে আহবনীয়ে সমিৎ প্রক্ষেপ করিবে; যথা "সমিদসি সম্বেঙ্ক্ষ, ইন্দ্রিরেণ বীর্য্যেণ স্বাহা"—তুমি সমিৎ, তুমি ইন্দ্রির ও বীর্যা দ্বারা [ আমাকে ] সংযুক্ত কর, স্বাহা—এতদ্বারা ইন্দ্রির ও বীর্যাদ্বারা আপনাকে কর্মান্তে সমুদ্ধ করা হয়।

সমিৎ আধানের পর পূর্বেনাতর মুখে (ঈশানকোণের মুখে)
এই মন্ত্রে তিন পদ পরিক্রমণ করিবে—"তুমি দিক্সমূদের
কল্পনা করিতেছ, দেবগণের অভিমুখে আমাকে কল্পনা কর,
আমার যোগক্ষেমের কল্পনা কর, আমার অভয় হউক।" এইরূপে ক্ষত্রিয় পরাজয়রহিত দিকে উপস্থিত হন; ঐ দিকৃ পূর্বেনি
জিত হইয়াছিল, এখন ইহা পরাজয়রহিত হয়। অতএব এই
কর্মই বিধেয়।

# मर्छ খণ্ড

# পুনরভিষেক

দেবগণ ও অস্থরগণ এই লোকসমূহে যুদ্ধ করিয়াছিলেন। তাঁহাদের পূর্ব্বদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল; সেখানে অস্থরেরা জয়লাভ করিয়াছিল; পরে দক্ষিণদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল, দেখানেও অস্ত রেরা জয়লাভ করিয়াছিল; পরে পশ্চিমদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল, সেথানেও অহুরেরা জয়লাভ করিয়াছিল; পরে উত্তরদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল, সেথানেও অহুরেরা জয়লাভ করিয়াছিল। পরে যথন পূর্ববি ও উত্তর এই উভয়ের অবান্তর (মধ্যবর্তী) দেশে (অর্থাৎ ঈশানকোণে) যুদ্ধ হইয়াছিল, তথন দেবগণ জয়লাভ করিয়াছিলেন।

ছুই সেনা [ যুদ্ধার্থ ] পরস্পর সম্মুখীন হুইলে যদি [ জয়ার্থী ] ক্ষত্রিয় সেই অভিষিক্ত ক্ষত্রিয়ের নিকট উপস্থিত হইয়া বলেন, "যাহাতে আমি এই [শক্তপক্ষের ] দেনা জয় করিতে পারি, সেইরূপ আমাকে [ সাহায্য ] করুন", তাহাতে র্যদি তিনি "তাহাই করিব" বলিয়া সম্মত হন, তাহা হইলে তিনি (অর্থাৎ সেই সাহায্যকারী অভিষিক্ত ক্ষত্রিয়) "বনস্পতে বীঙ্বঙ্গো হি ভূয়াঃ" ' এই মত্ত্রে তাঁহার রথের উদ্ধভাগ স্পর্শ ারিয়া পরে সেই [ সাহায্যপ্রার্থী ] ক্ষত্রিয়াকে লক্ষ্য করিয়া এই মন্ত্র বলিবেন ;—যথা "তুমি এই [ পূর্ব্বোত্তর বা ঈশান ] দিকে উপস্থিত হও, তোমার রথ [ অস্ত্রাদিতে ] সজ্জিত ্ইয়া [ প্রথমে ] ঐদিকের অভিমুখে ( ঈশান মুখে ) চলুক; পরে রথ [ ক্রমান্বয়ে ] উত্তরমুখে, পশ্চিমমুখে, দক্ষিণমুখে ও প্রকামুখে চলিয়া শক্রের সম্মুখে উপস্থিত হউক।" তৎপরে ''মভীবৰ্ত্তেন হবিষা'' ৈ এই সূক্তে [ জয়াৰ্থী ] ব্যক্তিকে ঐসকল দিকে যাইতে বলিবেন, এবং তিনি যখন যাইতে পারিবেন,

<sup>(</sup>३) ७।८१।२७।

<sup>(+) &</sup>gt;+159845

তথন অপ্রতিরথসূক্ত শাসসূক্ত ও সৌপর্ণসূক্ত পাঠ করিয়া তাঁহার প্রতি চাহিয়া থাকিবেন। এরপ করিলে সেই ব্যক্তি [শক্রব ] সেনা জয় করিতে পারিবেন।

আর যদি কোন ব্যক্তি সংগ্রামে ( দ্বন্দ্বন্ধ্বে ) প্রবৃত হইয়া সেই [অভিষিক্ত ] ক্ষল্রিয়ের নিকট উপস্থিত হইয়া বলেন "যাহাতে আমি এই সংগ্রামে জয়লাভ করি, সেইরূপ আমাকে [সাহায্য ] করুন," তাহা হইলেও তিনি সেই ব্যক্তিকে ঐ [ঈশান ] দিকেই যুদ্ধ করিতে বলিবেন : তাহাতেই তিনি সংগ্রামে জয়লাভ করিবেন।

যদি কোন ব্যক্তি রাষ্ট্র হইতে ভ্রন্ট হইয়া এই [অভিবিক্ত] ক্ষত্রিয়ের নিকট উপস্থিত হইয়া বলেন, "যাহাতে আমি এই রাষ্ট্র ফিরিয়া পাই, দেইরূপ আমাকে [সাহায্য] করুন," তাহা হইলেও তিনি সেই ব্যক্তিকে সেইদিকে প্রস্থান করিতে বলিবেন; তাহাতেই সে ব্যক্তি রাষ্ট্র ফিরিয়া পাইবেন।

সেই [অভিষক্ত ] ক্ষজিয় [তিনপদ পরিক্রমণ ও ঈশান মুখে উপস্থানের পর ] "অপ প্রাচ ইন্দ্র বিশ্বঁ। অমিত্রান্" " এই শক্রনাশক ঋক্ উচ্চারণ করিয়া গৃহে যাইবেন। এইরূপ করিলে সকল স্থানেই তাঁহার শক্রনাশ ও অভয় ঘটে। যিনি এইরূপে ঐ শক্রনাশক মন্ত্র বলিয়া গৃহে প্রতিগমন করেন. তিনি উত্তরোত্তর শ্রীলাভ করেন, এবং প্রজাগণের ঈশ্বরত্ব ও আধিপত্য লাভ করেন।

<sup>(</sup>৩) "আশু॰ শিশানঃ" ইত্যাদি ১০ মশুলের ১০৩ স্বস্ত ।

<sup>।</sup> ৪ ) "লাদ ইথা" ইত্যাদি ১ - মণ্ডলের ১৫২ প্রস্তা।

<sup>(</sup>৫) "প্রধাররত্ব মধুনঃ" ইত্যাদি কর 🕟 (৩) ১০|১০১।

গৃহে প্রতিগমনের পর অন্থ কর্মের শেষে গৃহ্ণ ( স্মার্ত্ত )
অগ্নির পশ্চাতে উপবিষ্ট এবং অন্নারন্ধ দেই ক্ষত্রিয়ের অনার্ত্তি
(পীড়াহানি), অরিষ্টি ( শক্রহানি ), অজ্যানি ( দ্রব্যপ্রাপ্তি ) ও
অভয় কামনায় ঋত্বিক্ ( অধ্বর্তু ) কাংস্যপাত্রে চারিবার আজ্য গ্রহণ করিয়া যথাবিধি [ নিম্নোক্ত প্রপদ মন্ত্র উচ্চারণপূর্বক ] ।
ইন্দ্রের উদ্দেশে তিনবার আহুতি দিবেন।

#### मखग थ छ

#### পুনরভিষেক

[ ১ ] "পর্তিষ্ প্রধন্ধ বাজসাতয়ে, পরি রত্রা-[ ভ্রানা প্রাণময়তং প্রপালতেইয়মসো শর্ম বর্মাভয়ং সম্ভয়ে সহ প্রজয়া সহ পশুভিঃ ]-ি সক্ষণিঃ, দ্বিস্তরধ্যা ঋণয়া ন ঈয়দে সাহা" '—হে ইন্দ্র, আমাদের চারিদিকে অয়লানের নিমিত্র প্রস্তুত হণ্, রত্রসমূহের (শক্রগণের) সক্ষণি (বিনাশকর্তা) হণ্ড, আমাদের দ্বেষ হারী শক্রর বধের জন্ম চেন্টা কর—[ এই সেই ফ্রিয় ভূলোক ব্রন্ধা প্রাণ ও অমৃত প্রাপ্ত ইয়াছেন, ইয়ার সন্তির জন্ম প্রজা ও পশুর সহিত শন্ম (য়্র্য) বর্মা (কবচ) ও অভয় দান কর ]—স্বাহা।

<sup>(</sup> গ ) এই প্রপদ মন্তব্য পরাপতে বলা হইবে। এক মন্তব ভিতরে ফল ঘদ প্রক্ষিপ্ত করিয়া প্রপদমন্ত্র গঠিত হয়। প্রক্ষিপ্তং পন্সতিং যথিত, ভূচারণে উত্চচারণং প্রপদম।

<sup>(</sup>১) ৯ মণ্ডলের ১১০ প্রক্তের প্রথম ঋক্। ২.গার দি তীয় চরণ "গরি বুর্রাণি দক্ষণিঃ" এই চরণের মধ্যে "ভূর্নান্দন্তঃ" এই পদগুলি প্রক্ষেণ করিয়া প্রথম প্রথম সংগ্রহা ১ইলা।

[২] "মানু হি ত্বা স্নতং দোম মদামদি, মহে দম[ ভুবো ব্রহ্ম প্রাণময়তং প্রপদ্যতেহ্যমদে শর্মবর্মাভয়ং
স্বস্তয়ে সহ প্রজয়া সহ পশুভিঃ ]-র্য রাজ্যে, বাজা অভি
প্রমান প্রগাহদে স্বাহা" — হে দোম, অভিমবের পর
তোমাকে পাইয়া আমরা মত্ত হইয়াছি; অহে সমরপটু [ইন্দ্র],
মহৎ রাজ্যে ইহাকে স্থাপন কর; হে প্রমান, চারিদিকে অয়
সম্পাদন কর;—[ এই সেই ক্ষজ্রিয় ভুবর্লোক ব্রহ্ম প্রাণ ও
অমৃত প্রাপ্ত হইয়াছেন, ইহার স্বস্তির জন্য প্রজা ও পশুর
সহিত শর্মা বর্মা ও অভয় দান কর ]—স্বাহা।

[৩] "অজীজনো হি প্রমান সূর্যাং, বিধারে শ- স্থিত ক্র প্রাণময়তং প্রপদ্যতেহয়মদৌ শর্মা বর্মাভয়ং স্বস্তয়ে শহ প্রজয়। সহ পশুভিঃ ]-ক্রনা পয়ঃ, গোজীরয়া রস্তমাণঃ পুরং ধ্যা স্বাহা" — হে প্রমান [ইন্দ্র], তুমি সূর্যাের জন্ম দিয়াছ, শক্তিদ্বারা তুমি [মেঘমধ্যে] জল ধারণ করিতেছ, গাভীগণের জীবনার্থ যত্নপর হইয়া পূর্ণ ফলদানবিষয়ে চিতঃ কর;—[এই সেই ক্ষত্রিয় স্বর্লোক ব্রক্ষা প্রাণ ও অমৃত প্রাপ্ত হইয়াছেন; ইহাঁর স্বস্তির জন্ম প্রজা ও পশুর সহিত শর্মা বর্মা ও অভয় দান কর]—স্বাহা।

[ অভিষেক ক্রিয়ার অস্তে ] ঋত্বিক্ ( অধ্বযু্ত্য ) যাঁহার

<sup>(</sup>২) ৯ মণ্ডল ১১০ স্জের বিভীয় ঝক্; ইহার বিভীয় চরণ "মহে সমগ্য রাজ্যে"; তাহার মাধ্য "ভূবো প্রশ্ন----পশুভিং" এই পদগুলি প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে।

<sup>(</sup>৩) এমওল ১১• স্জের তৃতীয় ঋক; ইহার দ্বিতীয়চরণ "বিধারে শল্পনা প্রঃ," ইহার করে; "বর্জ----প্তভিঃ" এই পদগুলি প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে।

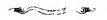
জন্ম কাংস্থ পাত্রে চারিবার আজ্য গ্রহণ করিয়া প্রপদ উচ্চারণ-পূর্ব্বক ইন্দ্রের উদ্দেশে এই তিন আহুতি দেন, তিনি আর্ত্তি-হীন, রিষ্টিহীন ও অপরাজিত থাকিয়া এবং ত্রয়ীবিভাদারা রক্ষিত হইয়া সকল দিক্ অনুসরণ করিয়া সঞ্চরণ করেন ও ইন্দ্রের লোকে প্রতিষ্ঠিত হন।

অনন্তর ( হোমের পর ) সর্ববিদর্শাশেষে এই মল্রে গাভী, অশ্ব ও পুরুষের উৎপত্তি প্রার্থনা করিবে; যথা—"ইহ গাবঃ প্রজায়ধ্বমিহাশা ইহ পুরুষাঃ, ইহো সহস্রদক্ষিণো বীরস্ত্রাতা নিষীদতু"—গাভীগণ, অশ্বগণ, পুরুষগণ, এই রাজ্যে তোমরা উৎপন্ন হও; এই রাজ্যেই বীর (পুরুষ) সহস্র [গাভী] দক্ষিণাদানে সমর্থ হইয়া [ প্রজার ] ত্রাণকর্তারূপে অবস্থান করুন। যিনি কর্মান্তে এইরূপে গাভী, অশ্ব ও পুরুষের প্রার্থনা করেন, তিনি বহু প্রজা ও পশুলাভে বদ্ধিত হন। ইহা জানিয়া (ঋত্বিকেরা) যে ক্ষত্রিয়ের যাগ করেন, সেই ফ্রিয় কাহারও নিকট অপকর্ষ প্রাপ্ত হন না। আর ইহা না সানিয়া ঋত্বিকেরা ঘাঁহার যাগ করেন, তিনিই অপকর্ষ প্রাপ্ত হন ৷ নিযাদ অথবা চোর অথবা পাপকারীরা যেমন বিত্তবান্ (ধনী) পুরুষকে অরণ্যে লইয়া গিয়া তাহাকে গর্ত্তে নিক্ষেপ করিয়া তাহার বিত্ত অপহরণপূর্ব্বক পলাইয়া যায়, সেইরূপ দেই [ অনভিজ্ঞ ] ঋত্বিকেরাও যজমানকে [নরকরূপ] গর্ত্তে নিক্ষেপ করিয়া তাহার বিত্ত (তদ্দত্ত দ্কিণাদি ) লইয়া পলায়ন করে।

<sup>(</sup>৪) "ত্রী বিশারে কণেণ গুপ্ত: বেদত্রয়োজসত্ত্বণ রক্ষিত:" ( দায়ণ )

পরিফিতের পুত্র জনমেজয় ইহা জানিয়া এই কথা বলিয়াছিলেন যে, আমি ইহা জানি, আর যাঁহারা ইহা জানেন
সেই ঋত্বিকেরা আমার যাগ করেন, অতএব আমি জয়লাভ
করিব, আমার প্রতিকূলবর্তী সেনাকে আমি তাহার প্রতিকূল
সেনাদারা জয় করিব, দেবপ্রেরিত বা মনুষ্যপ্রেরিত বাণ
আমাকে স্পর্শ করিবে না, আমি পূর্ণ আয়্ প্রাপ্ত হইব, ও
সার্ব্বভৌম (অধিপতি) হইব। ইহা জানিয়া ঋত্বিকেরঃ
বাণ স্পর্শ করিতে পারে না, তিনি পূর্ণ আয়্ প্রাপ্ত হন ও
সার্ব্বভৌম (অধিপতি) হইয়া থাকেন।

# অফাত্রিংশ অধ্যায়



#### প্রথম খণ্ড

### ঐন্দ্র মহাভিষেক

ক্ষজিয় রাজার অভিষেক বর্ণিত ইইল। দেবগণ ইন্দ্রকে যে অনুষ্ঠান ছারা দেবরাজ্যে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন, গেই ঐলু মহাভিষেক অনুষ্ঠান এই অধ্যায়ে বর্ণনীয়। ইহাতে আরোহণ, উৎজ্যোশন, অভিমন্ত্রণ প্রভৃতি ক্ষেক্টি অভিরিক্ত অনুষ্ঠান আছে; সেইগুলি বিশেষতঃ বর্ণিত ইইতেছে।

তদনন্তর ইন্দ্রের মহাভিষেক। প্রজাপতির সহিত দেবগণ বলিয়াছিলেন, ইনিই (ইন্দ্রই) দেবগণের মধ্যে সর্বাপেকা তেজদী, বলিষ্ঠ, সহিষ্ণু, সাধুশীল ও [কাৰ্য্য সম্পাদনে] পারক, ইঁহাকেই আমরা অভিদিক্ত করিব। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা ইন্দ্রকেই তথন অভিষিক্ত করিলেন। তাঁহার জন্ম দেবগণ ঋক্-নামক আদন্দী সংগ্রহ করিলেন; রুহৎ ও রথন্তরকে ঐ আদন্দীর সম্মুখের পা করিলেন, বৈরূপ ও বৈরাজকে পশ্চাতের পা করিলেন, শাক্তর ও রৈবতকে শীর্ষস্থ कलक कतिरलन, रनोधम ७ कारलग्ररक शार्षच कलक कतिरलन, ঋক্ষমুহকে পূৰ্বব্যুপে বিস্তার করিয়া ও সামসমূহকে তির্য্যক্ ভাবে বয়ন করিয়া [ছাউনি] প্রস্তুত করিলেন, যজুঃসকল [ঐ ছাউনির অন্তর্গত ] ছিদ্র হইল, যশ আস্তরণ ইইল, শ্রী উপবৰ্হণ (উপাধান) হইল। সবিতা ও ব্লহস্পতি ঐ আদন্তীর সম্মুখের ছুই পা ধরিলেন, বায়ু ও পূ্যা পশ্চাতের চই পা ধরিলেন, মিত্র ও বরুণ শীর্ষকলকদ্বয় ধরিলেন ও শ্বিষয় পার্যের কলকদ্বয় ধরিলেন। ইন্দ্র সেই আসন্দীতে এই মত্তে আরোহণ করিলেন, যথা—"[হে আসন্দি] গায়ত্রী ছক ত্রিবুৎ স্তোম ও রথন্তর সামের সহিত বস্তুগণ তোমাতে মারোহণ করুন, আমি সামাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ লারোহণ করি; ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ পঞ্চদা স্তোম ও রহৎ সামের সহিত রুদ্রগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি ভৌজ্যের জন্য তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি; জগতী ছন্দ সপ্তদশ স্তোস ও বৈরূপ দামের সহিত আদিত্যগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি স্বারাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ অনুষ্টুপ্ ছন্দ একবিংশ স্তোম ও বৈরাজ সামের দহিত বিশ্বদেবগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি বৈরাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি; পঙ্ক্তি ছন্দ ত্রিণব স্তোম ও শাক্তর সামের সহিত সাধ্যগণ ও আপ্যাদেবগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি রাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি; অতিছন্দ ছন্দ ত্রয়স্ত্রিংশ স্তোম ও রৈবত সামের সহিত মরুদ্দাণ ও অঙ্গিরোদেবগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি পারমেষ্ঠ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি।" এই বলিয়া তিনি সেই আসন্দীতে আরোহণ করিলেন।

তিনি দেই আদন্দীতে আদীন হইলে বিশ্বদেবগণ বলিলেন, ইহার উৎক্রোশন ' (গুণকীর্ত্তন ) না করিলে এই ইন্দ্র বীগ্য দেখাইতে পারিবেন না, অতএব ইহার উদ্দেশে আনর উৎক্রোশন করিব। তাহাই হউক বলিয়া বিশ্বদেবগণ তাহার উদ্দেশে উৎক্রোশন করিতে লাগিলেন ও দেবগণও উৎক্রোশন করিতে লাগিলেন ও দেবগণও উৎক্রোশন করিতে লাগিলেন । যথা—"ইনি সম্রাট্—সাম্রাজ্যের যোগ্য; ইনি ভোজ, অতএব ভোজপিতা (ভোজগণের) পালক; ইনি স্বরাট্—সারাজ্যের যোগ্য; ইনি বিরাট্—নৈরাজ্যের যোগ্য; ইনি রাজা—অতএব রাজপিতা; ইনি পরনেষ্ঠী—পারনেষ্ঠ্যের যোগ্য; ইহাতে ক্ষত্র জন্মিয়াছেন, ফ্রিয় জন্মিয়াছেন, বিশ্বভূতের অধিপতি জন্মিয়াছেন, বৈশ্বগণের ভোক্তা জন্ময়াছেন, বিশ্বভূতের অধিপতি জন্ময়াছেন, বৈশ্বগণের ভোক্তা জন্ময়াছেন, বিশ্বভূতের অধিপতি জন্ময়াছেন, বৈশ্বগণের ভোক্তা জন্ময়াছেন, বিশ্বভূতের জন্ময়াছেন, অহ্লর-গণের হন্তা জন্ময়াছেন, অফ্লের (বেদের) রক্ষাকর্ত্তা জন্ময়াছেন, ধর্ম্মের রক্ষাকর্ত্তা জন্ময়াছেন।"

<sup>( &</sup>gt; ) উৎক্রোশন ভ:কীর্ত্তন। বন্দীরা রাজার যেরপ কীর্ত্তিপাঠ করে, মেইরপ কীর্ত্তি পাঠ।

এইরূপ উৎক্রোশনের পর প্রজাপতি এই [পরবর্ত্তী] ঋক্ষারা তাঁহার অভিমন্ত্রণ করিলেন।

# দিতীয় খণ্ড মহাভিষেক

"ব্রতধারী বরুণ গৃহে আদিয়া দাআজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠারাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্য স্থদংকল্প করিয়া [আদন্দীতে] আদীন ইইয়াছেন।"

দেই আসন্দীতে আসীন হইলে পর প্রজাপতি সেই আসন্দীর পূর্ব্বে পশ্চিমমুখে দাঁড়াইয়া উত্তম্বরের আর্দ্র সপত্র আথার ও স্থবর্ণময় পবিত্রের ব্যবধান দিয়া "ইমা আপঃ শিবতমাঃ" ইত্যাদি ত্র্যুচ "দেবস্থায়া" ইত্যাদি যজুঃ এবং "ভূর্ভুবঃ স্বঃ" এই ব্যাহ্নতি দ্বারা তাঁহার অভিষেক করিয়াছিলেন।

# ড্তীয় খণ্ড

#### মহাভিষেক

প্রজাপতি কর্ত্তক অভিষেকের পরে ] বস্থদেবগণ ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ ত্যুচ ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহাতি দ্বারা সাআজ্যের জন্ম পূর্ববিদিকে ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম পূর্ববিদিকে প্রাচ্যগণের যেসকল রাজা আছেন, তাঁহারা দেবগণের ঐ বিধান অনুসারে সাম্রাজ্যের জন্ম অভি-যিক্ত হন; অভিষেকের পর তাঁহারা "সম্রাট্" নামে অভি-হিত হন।

পরে রুদ্রদেবগণ ছয় দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ ত্রাচ
ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহৃতি দ্বারা ভৌজ্যের জন্ম দক্ষিণদিকে
ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম দক্ষিণদিকে
সত্ত্বগণের (তন্নামক জনগণের) যেদকল রাজা আছেন,
তাঁহারা দেবগণের ঐ বিধান অনুসারে ভৌজ্যের জন্ম অভিষিক্ত
হন; অভিষেকের পর তাঁহারা "ভোজ" নামে অভিহিত হন।

পরে আদিত্যদেবগণ ছয় দিন ও পাঁচিশ দিন বাাপিয় ঐ ত্যুচ ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহ্যতিদ্বারা স্বারাজ্যের জন্ত পশ্চিমদিকে ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। দেইজন্ত পশ্চিমদিকে নাঁচ্য ও অপাচ্য দিগের যেসকল রাজা আছেন তাঁহারা দেবগণের ঐ বিধানাকুসারে স্বারাজ্যের জন্য অভিষিত্ত হন।

পরে বিশ্বদেবগণ ছয় দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ ত্যুত ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহ্যতি দারা উত্তরদিকে বৈরাজ্যের জন্য ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্য উত্তরদিকে হিম-বানের (হিমালয় পর্বতের) ওপারে যে উত্তরকুরু ও উত্তর মদ্র জনপদ আছে, তাহারা দেবগণের ঐ বিধানাকুসারে বৈরা-জার জন্য অভিষিক্ত হয়; অভিষেকের পর তাহার। বিরাট, নামে ভতিত্ত হয়।

পরে সাধ্য ও আগুদেবগণ ছয়দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া

ঐ ত্যুচ ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহাতি দ্বারা এই ধ্রুব-প্রতিষ্ঠিত মধ্যম দেশে রাজ্যের জন্ম ইন্দ্রের গভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম এই ধ্রুব-প্রতিষ্ঠিত মধ্যম লেশে দান বিনামর-গণের ও কুরুপঞ্চালগণের যেদকল রাজ্য স্থাতিন, উ ব্যানিক গণের ঐ বিধানানুসারে রাজ্যের জন্ম স্থাতিন হন; অভি-শেকের পর তাঁহারা রাজ্য নামে সভিহিত হন।

পরে উর্দ্ধণে মরুদ্ধণ ও অঙ্গিরোদেশ্যণ ছয়টিন ও পঁটিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ অ্যুচ ঐ যজুঃ ও ঐ ব্যাহ্যতিদ্বারা পারমেষ্ঠ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্বব্যতা ও চির্গ্রাতিষ্ঠার জন্ম ইন্দ্রকে অভিষক্ত করিয়াছিলেন; তাহাতে ইন্দ্র প্রজাপতির সম্বন্ধযুক্ত পর্মেষ্ঠা (প্রম্পদে অপস্থিত) হইয়াছিলেন।

ঐ মহাভিষেত্রারা শভিষিক্ত হুইয়া সেই ইন্দ্র সকল বিজয় লাভ করিয়াছিলেন, সকল লোক কানিতে পারিয়া-ছিলেন, সকল দেবগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠতা অভিনয় প্রাক্তি ও পরমতা (উৎকর্ষ) লাভ করিয়াছিলেন এক সালাজ্য ভৌঙ্গা স্থারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য লাভ করিয়া ইহলোকে স্বয়স্তু' স্বরাট্ ও অসল হট্যা এবং স্বর্গলোকে সকল কামনা প্রাপ্ত হট্যা অমরত্ব পাইয়াছিলেন।

# উনচত্বারিংশ অধ্যায়

-000----

#### প্রথম থণ্ড

#### মহাভিষেক

দেবগণ কর্ত্বক সন্মৃষ্টিত ইল্রের মহাভিষেক বর্ণিত হইল। এইক্ষণে ক্ষত্রিগ্র-রাজার পক্ষে সেই মহাভিষেক ক্ষত্নটান বর্ণিত হইতেছে।

ইহা (ইন্দ্রের মহাভিষেক র্তান্ত) জানিয়া কেহ (কোন আচার্য) যদি ফল্রিয়পক্টে ইচ্ছা করেন, যে এই ফল্রিয় দকল বিজয় লাভ করিবেন, দকল লোক জানিবেন, দকল রাজার মধ্যে শ্রেষ্ঠতা অতিশয় প্রতিষ্ঠা ও পরমতা লাভ করিবেন এবং সাম্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আবিপত্য পাইয়া দর্কব্যাপী হইবেন ও [ভূমির] অন্ত পর্যান্ত সার্কবিতাম ও পরার্ককাল পর্যান্ত পূর্ণ আয়ুয়ান্ হইবেন ও দমুদ্র পর্যান্ত পৃথিবীর একরাট্ (একমাত্র রাজা) হইবেন, তাহা হইলে তিনি দেই কল্রিয়কে এইরূপে শপথ করাইয়া ঐল্র মহাভিষেক ছারা অভিযক্ত করিবেন। যথা—[হে কল্রেয়] যদি তুমে আমার দ্রোহ (বিরোধাচরণ) কর, তাহা হইলে তুমি যে রাত্রিতে জন্মিয়াছ ও যে রাত্রিতে মরিবে, তত্নভয়ের মধ্যে তোমার ইন্টাপূর্ত্ত কর্মা, [ অজ্জিত ] লোক, স্বকৃত (পুণ্য) কর্মা, আয়ু ও প্রজা এই সমুদয় আমি অপহরণ করিব।

<sup>(</sup>২) করপুঃ প্রজাপতিরূপঃ ( দারণ )।

ইহা জানিয়া যে ক্ষজ্রিয় ইচ্ছা করেন যে, আমি সকল বিজয় লাভ করিব, সকল লোক জানিব, সকল রাজার মধ্যে শ্রেষ্ঠতা, অতিশয় প্রতিষ্ঠা ও পরমতা লাভ করিব এবং সাম্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য পাইয়া আমি সর্বব্যাপী হইব, [ভূমির] অন্ত পর্যান্ত সার্বভৌম ও পরার্দ্ধকাল পর্যান্ত পূর্ণ আয়ুত্মান্ হইয়া সমুদ্র পর্যান্ত পৃথিবীর একরাট, হইব, সেই ক্ষজ্রেয় [ আচার্য্যের বাক্যে ] কোন সংশয় করিবেন নাও প্রদার সহিত [শপথ করিয়া] বলিবেন, যদি আমি তোমার দোহ করি, তাহা হইলে যে রাত্রিতে আমি জন্মিয়াছি ও যে রাত্রিতে আমি মরিব, তত্নভয়ের মধ্যে আমার ইন্টাপূর্ভ কন্ম ও [অর্জ্জিত] লোক ও স্তর্কৃত কর্ম্ম আয়ু ও প্রজা সমুদ্য় নন্ট হইবে।

### দিতীয় খণ্ড

### ক্ষল্রিয়ের মহাভিষেক

অনন্তর [ এই শপথ গ্রহণের ] পরে [ আচার্য্য ] বলিবেন, অগ্রোধ, উতুন্বর, অশ্বর্থ ও প্লক্ষ এই চারিটি বনস্পতির [ফল ] শংগ্রহ কর । এই যে অগ্রোধ, উহা বনস্পতিগণের ক্ষত্রস্বরূপ; অগ্রোধদল আহরণ ক্রিলে এই ক্ষত্রিয়ে ক্ষত্রেরই স্থাপনা হয় । এই যে উতুন্বর, উহা বনস্পতিগণের মধ্যে ভৌজ্য-স্বরূপ; উতুন্বর্ফল আহরণ ক্রিলে ভাঁহাতে ভৌজ্যের স্থাপনা হয় । এই যে অশ্বর্থ, উহা বনস্পতিমধ্যে সাম্রাজ্য- স্বরূপ; অশ্বথ্যতন আহরণ করিলে তাঁহাতে সাত্রাজ্যের স্থাপনা হয়। এই সে প্রক্র, উহা বনস্পতিমধ্যে স্বারাজ্য ও বৈরাজ্য স্বরূপ; প্রক্ষল আহরণ করিলে তাঁহাতে স্বারাজ্যের ও বৈরাজ্যের স্থাপনা হয়।

তদনন্তর বলিবেন, ব্রীহি, মহাব্রীহি, প্রিয়ঙ্গু ও যব এই চারিটি ওষধি দ্রণ্য অঙ্কুরার্থ সংগ্রহ কর। এই যে ব্রীহি, ইহা ওযধিমধ্যে ক্ষত্রস্বরূপ; ইহার অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে ক্ষত্রের স্থাপনা হয়; এই যে মহাব্রীহি, ইহা ওযধিমধ্যে সাম্রাজ্য-স্বরূপ; ইহার অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে সাম্রাজ্যের স্থাপনা হয়। এই যে প্রিয়ঙ্গু, ইহা ওযধিমধ্যে ভৌজ্যস্বরূপ; ইহার অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে ভৌজ্যের স্থাপনা হয়; আর এই যে যব, ইহা ওযধিমধ্যে সেনাপতিত্ব স্বরূপ; যবের অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে সেনাপতিত্ব স্থাপন করা হয়।

# তৃতীয় খণ্ড

# ক্ষল্রিয়ের মহাভিষেক

অনন্তর ইহাঁর জন্ম উত্সরনির্শ্বিত আসন্দী সংগ্রহ করিবে; ঐ সম্বন্ধে ব্রাহ্মণ পূর্ব্বেই বলা হইয়াছে। আর উত্সরনির্দ্মিত সম্প্রান্তা (অন্যরূপ) পাত্র এবং উত্নস্বরশাখা সংগ্রহ

<sup>(</sup>১) সুক্ষবীজ্রপং আহ্যঃ; প্রোচ্বীজ্রপা মহাত্রীহ্যঃ। (মারণ)

<sup>(</sup>২) পুর্ববার্ত্তী ২৭ মধাধ্যে দ্বিতীয় খণ্ডে।

করিবে। ঐসকল (পূর্ব্বেক্ত) ওমবিদ্রব্য সংগ্রন্থ করিয়া ঐ উন্থম্বরনির্মিত পাত্রে বা চমদে রাখিবে ও রাখা হইলে তাহাতে দিবি, মধু, সপি ও আতপযুক্ত রৃষ্টির জল আনিয়া তাহাতে স্থাপন করিয়া আদন্দীর উদ্দেশে এই মন্ত্র বলিবে ঃ— "রহৎ ও রথন্তর তোমার সম্মুখের পা হউক, বৈরূপ ও বৈরাজ তোমার পশ্চাতের পা হউক, শাক্কর ও রৈবত শীর্ষন্থ ফলক হউক, নৌধদ ও কালেয় পার্ম্বর্ত্তী ফলক হউক, ঋক্দকল পূর্ব্বমুখে বিস্তৃত হউক ও দামদকল তির্য্যগ্রূপে বয়ন করা হউক, যজুঃদকল তন্মধ্যন্থ ছিদ্র হউক, যশ আস্তর্গ হউক, ও শ্রী উপবর্হণ (উপাধান) হউক, দবিতা ও রহস্পতি সম্মুখের পা ধরিয়া থাকুন, বায়ু ও পূলা পশ্চাতের পা ধরিয়া থাকুন; মিত্র ও বরুণ শীর্ষন্থ ফলক ও অধিদ্বয় পার্ম্বর্ত্তী ফলক ধরিয়া থাকুন।"

তদন্তর তাঁহাকে ঐ আদলীতে এই মন্ত্রে আরোহণ করাইবে যথাঃ—"গায়ত্রীছন্দ ত্রিবৃৎস্তোম ও রথন্তর দামের দহিত বস্থগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্ত্তী হইয়া তুমি দাআজেরে জন্ম আরোহণ কর। ত্রিষ্টুপ্ছন্দ পঞ্চন্দ স্তোম ও বৃহৎ দামের দহিত রুদ্রগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্ত্তী হইয়া তুমি ভৌজ্যের জন্ম আরোহণ কর । জগতীছন্দ সপ্তদশস্তোম ও বৈরপদামের দহিত আদিত্যগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্তী হইয়া স্বারাজ্যের জন্ম তুমি আরোহণ কর । অনুষ্টুপ্ছন্দ একবিংশ স্তোম ও বৈরাজ দামের দহিত বিশ্বদেবগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্তী হইয়া বৈরাজ্যের জন্ম তুমি আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্তী হইয়া বৈরাজ্যের জন্ম তুমি আরোহণ করুন;

অতিছন্দ ছন্দ ত্রয়ন্ত্রংশ স্তোম ও রৈবত সামের সহিত মরুদাণ ও অঙ্গিরোদেবগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্ত্তী হইয়া পারমেষ্ঠেরে জন্ম তুমি আরোহণ কর । পঙ্ক্তি ছন্দ ত্রিণব স্তোম ও শাক্ষর সামের সহিত সাধ্য ও আপ্ত্যদেবগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্ত্তী হইয়া রাজ্য মাহারাজ্য অধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম তুমি আরোহণ কর।" এই মন্ত্র বলিয়া তাঁহাকে ঐ আসন্দাতে আরোহণ করাইবেন।

ঐ আদন্দীতে তিনি আদীন হইলে রাজকর্ত্তারা তাঁহাকে বলিবেন, উৎক্রোশন (গুণকার্ত্তন) না করিলে ফাল্রিয় বীর্ণ্য দেখাইতে সমর্থ হন না, অতএব ইহাকে লক্যু করিয়া উৎক্রোশন করিব। তাহাই হউক বলিয়া রাজকর্ত্তারা এবং জনসমূহ তাঁহাকে লক্যু করিয়া এইরূপে উৎক্রোশন করিবে যথা "ইনি সম্রাট্—সামাজ্যের যোগ্য, ইনি ভোজ—অতএব ভোজপিতা, ইনি স্বরাট্—সারাজ্যের যোগ্য, ইনি বিরাট্—বৈরাজ্যের যোগ্য, ইনি পরমেন্ঠী—পারমেষ্ঠ্যের যোগ্য, ইনি রাজা—অতএব রাজপিতা; ক্ষল্র ইহাতে জন্মিয়াছেন, ফাল্রিয় ইহাতে জন্মিয়াছেন, বৈশ্য-গণের ভোক্তা জন্মিয়াছেন, বিশ্বভূতের অধিপতি জন্মিয়াছেন, বৈশ্য-গণের ভোক্তা জন্ময়াছেন, ধর্মের রক্ষক জন্ময়াছেন।

এইরূপে উৎক্রোশনের পর, যিনি ইহা জানেন, তিনি এই [ পরবর্ত্তী ] ঋকে তাঁহার অভিমন্ত্রণ করিবেন।

<sup>(</sup>১) রাজকর্তারঃ পি হুজানাদরঃ।

# চতুর্থ খণ্ড

#### ক্ষজিয়ের মহাভিষেক

[ অভিমন্ত্রণ মন্ত্র ] "ব্রতধারী বরুণ গৃহে আদিয়া দাত্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম সঙ্কল্প করিয়া [ আসন্দীতে ] আদীন হইয়াছেম।"

সেই আসন্দীতে আসীন কল্রিয়ের সম্মুখে পশ্চিমসুখে দাঁড়াইয়া উত্তম্বরের আর্দ্র সপত্র শাখার ও স্থবর্ণসয় পবিত্তের ব্যবধান দিয়া "ইমা আপঃ শিবতমাঃ" ইত্যাদি ত্রাচ, "দেবস্তা স্বা" ইত্যাদি বজুঃ এবং "ভূভুবঃ স্বঃ" এই ব্যাহ্নতি নারা তাঁহার অভিষেক করিবেন।

#### পঞ্চা খণ্ড

### ক্ষজ্রিয়ের মহাভিষেক

[ অভিষেকান্তে অভিমন্ত্রণ মন্ত্র ] "ছয়দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচে এই যজুং এই ব্যাহ্নতিদারা বস্তদেবগণ তোমাকে সাম্রাজ্যের জন্ম পূর্বিদেশে অভিষিক্ত করুন; ছয়দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচে এই যজুং এই ব্যাহ্নতিদারা রুদ্রদেবগণ তোমাকে ভৌজ্যের জন্ম দক্ষিণদেশে অভিষক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই যজুং এই ব্যাহ্নতিহারা আদিত্যদেবগণ তোমাকে স্বারাজ্যের জন্ম পশ্চিমদেশে অভিষক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই যজুং এই ব্যাহ্নতিহারা বিশ্বদেবগণ তোমাকে বৈরাজ্যের জন্ম উত্তরদেশে অভিষক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই যজুং এই ব্যাহ্মতিহারা সরুদ্দাণ ও অপ্লিরোদেবগণ তোমাকে পারমেষ্ঠ্যের জন্ম উর্দ্ধিদেশে অভিষক্ত করুন। ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই ব্যাহ্মতিহারা সরুদ্দাণ ও অপ্লিরোদেবগণ তোমাকে পারমেষ্ঠ্যের জন্ম উর্দ্ধিদেশে অভিষক্ত করুন। ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই ব্যাহ্মতিহারা সাধ্য ও আপ্রাদেবগণ তোমাকে রাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্বশাতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম প্রবপ্রতিষ্ঠিত মধ্যমদেশে অভিষক্ত করুন; ইনি প্রজাপতির সন্ধন্মক্ত পরমেষ্ঠা হইলেন।"

যে ফল্রিয়কে শপথের পর ঐন্দ্রমহান্তিষেকদারা গতিনিক্ত করা হয়, তিনি এই ঐন্দ্রমহান্তিষেকদারা অভিনিক্ত হইলে সকল বিজয় লাভ করেন, সকল লোক জানিতে পারেন, সকল রাজার মধ্যে শ্রেষ্ঠতা অতিশয় প্রতিষ্ঠা পরমতা লাভ করেন, সাম্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠারাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য লাভ করিয়া ইহলোকে স্বয়স্ত্রু স্বরাট্ অমর হয়েন এবং স্বর্গলোকেও সকল কামনা প্রাপ্ত হইয়া অমরত্ব লাভ করেন।

### ষষ্ঠ খণ্ড

#### ক্ষজ্রিয়ের মহাভিষেক

এই যে দিধি, উহা এইলোকে ইন্দ্রিয়স্বরূপ; দিধিদার। অভিষেক করিলে ইহাতে ইন্দ্রিয়ের স্থাপনা হয়। এই যে মধু, উহা ওষধি ও বনস্পতির রদস্বরূপ; মধুদারা অভিষেক করিলে ইহাতে রদের স্থাপনা হয়। এই যে মৃত (সপিঃ) উহা পশুগণের তেজঃস্বরূপ; য়তদারা অভিষেক করিলে ইহাতে তেজের স্থাপনা হয়। এই যে জল, উহা এইলোকে অমৃতস্বরূপ; জলদারা অভিষেক করিলে ইহাতে অমৃতেরই স্থাপনা হয়।

অভিষেকের পর দেই ক্ষত্রিয় অভিষেক্ষর্ভা ব্রাক্ষণকে
সহ্স্র হিরণ্য (স্বর্ণখণ্ড) দিবেন, ক্ষেত্র দিবেন, চতুপ্পদ (পশু)
দিবেন। আবার এরপেও বলা হয় যে, অসংখ্য ও অপরিমিত
দিক্ষিণা] দিবেন; কেননা ক্ষত্রিয়ও অপরিমিত; ইহাতে অপরিযিত ফলের রক্ষা ঘটিবে।

[দির্ফিণাদানের ] পরে তাঁহার হস্তে হ্রাপূর্ণ কাংস্থপাত্র দিয়া বলা হয়,—"স্বাদিষ্ঠয়া মদিষ্ঠয়া প্রস্থ সোমধারয়া, ইন্দ্রায় পাত্রে স্বতঃ"—অহে সোম, ইন্দ্রের পানের জন্ম অভিবৃত হইয়া স্বাত্ত্বত থানুক্তম ধারাদারা তুমি [ইহাকে] পুত কর।

ক্ষত্রিয় এই ছুইমন্ত্রে ঐ স্থরা পান করিবেন "যদত্র শিষ্টং রিসনঃ স্থন্তস্থ যদিন্তো অপিবচ্ছচীভিঃ, ইদং তদস্থ মনসা শিবেন সোমং রাজানমিহ ভক্ষয়ামি"—অভিষুত ও রসযুক্ত [ সোমের ] শেষভাগ, যাহা ইন্দ্র শচীগণদারা [ সংস্কৃত ] করিয়া পান করিয়াছিলেন, সেই রাজা সোমকে (অর্থাৎ এন্থলে তৎস্থানীয় ব্রীহাদির অস্কুরোৎপন্ন এই স্তরাকে ) আমি মঙ্গলপূর্ণ মনে ভক্ষণ করিতেছি। অপিচ, "অভি তা র্যভা স্থতে স্থতং স্থজামি পীতয়ে, তৃম্পা বয়নুহী মদম্" —হে র্ষভ (শ্রেষ্ঠ অর্থাৎ ইন্দ্র), তোমার জন্ম ইহা অভিষ্ত হইয়াছে, তোমার পানের জন্ম এই অভিযুত [ সোম অর্থাৎ স্ররা ] ভোমাকে দিতেছি; তুমি তৃপ্ত হও ও মদ ( আনন্দ ) ভোগ কর।

স্থরাতে যে দোমপীথ (পেয় দোম) প্রবিষ্ট আছে, ঐন্দ্রমহাভিষেক দ্বারা অভিষিক্ত ক্ষত্রিয় এতদ্বারা তাহাই ভক্ষণ করেন, স্থরা ভক্ষণ করেন না।

স্থরাপানের পর "অপাম সোমং" এবং "শং নো ভব" এই তুই মন্ত্রে অভিমন্ত্রণ করিবে।

প্রিয় পুত্র যেমন পিতাকে দেহাত্যয় পর্যান্ত মঙ্গলপূর্ণ স্থুখ দেয়, প্রিয়া জায়া যেমন পতিকে স্থুখ দেয়, সেইরূপ

<sup>(</sup>১ : "यिन एक। অপিবছেট'ভি:"—यम् प्रवाः भठीजिः कर्षाविष्यरेयः সংস্কৃত মিজোগপিৰং। শ্লীশুক্ত কৰ্মনাম। দায়ণ )

<sup>(=) 6180.221</sup> 

<sup>(</sup>৩) অধীৎ ক্ষত্রির ঐ রূপে বিধিপূর্বক স্থবাপান করিলে উহিব সোমপানেরই ফল হয়। এবা এশ্বলে নামে গপবিণত হইয়াছে।

<sup>( 1 018015) ( 2 )</sup> W. 8115 ]

ঐন্দ্র মহাভিষেক দারা অভিষিক্ত ক্ষত্রিয়কে, স্থরাই হউক বা সোমই হউক বা অন্য অগ্গই হউক, উহাও দেহাত্যয় পর্য্যন্ত স্থায়ী মঙ্গলপূর্ণ স্থথ দিয়া থাকে।

#### সপ্তম খণ্ড

#### মহাভিষেক

এই ঐন্তর্মহাভিষেক দারা তুর কাবষেয়' জনমেজয় পারিকিতের অভিযেক করিয়াছিলেন, তাহাতে জনমেজয় পারিক্ষিত
দর্কাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যন্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন ও অধ্যেধ যাগ করিয়াছিলেন। সে বিষয়ে এই
যজ্ঞগাথা গীত হইয়া থাকে—"জনমেজয় আদন্দীবান্ দেশে ।
গান্তভোজা রুক্মী (ললাটে শেতচিহ্নধারী) হরিত প্রগৃভূষিত
দারঙ্গ (শ্রেষ্ঠ্যাগযোগ্য) অশ্বকে দেবগণের উদ্দেশে
বন্ধন করিয়াছিলেন।"

এই ঐন্দ্রমহাভিষ্টেক দারা চ্যবন ভার্গব শার্য্যাত মানবকে অভিষেক করিয়াছিলেন। তাহাতে শার্য্যাত মানব সর্বিদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন, অশ্বমেধ

<sup>(</sup>১) কাব্যেয়: 

কবরপুত্র: । এইরূপ পরে সর্বাত্ত। যেস্থলে পুত্র না হইয়া পৌত্র বা অক্ত বংশধ্য বুঝাইবে সেথানেই কেবল টাকা দেওয়া যাইবে।

<sup>(</sup>২) মুলে আছে "তাদলীবতি"— গাদলাবানিতি দেশবিশেষজ্ঞ নামধেয়ং ত্ৰিন্ দেশে। (দায়ণ)

<sup>(</sup>৩) মান্ব - মনুদ্বোৎপন্ন ( হারণ ) ১

যাগ করিয়াছিলেন এবং দেবগণের সত্তেও গৃহপতি হইয়াছিলেন।

এই ঐক্তমহাভিষেক দারা সোমগুলা বাজরত্নায়ন শতানীক সাত্রাজিতকে অভিষেক করিয়াছিলেন। তাহাতে শতানীক সাত্রাজিত সর্ব্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া পর্য্যটন করিয়াছিলেন ও অখনেধ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐন্ত্রমহাভিষেক দারা পর্ব্বত ও নারদ আস্বাষ্ঠ্যকে অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে আস্বাষ্ঠ্য সর্বাদিকে পৃথিনীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্য্যটন ও অশ্বমেণ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐক্তমহাভিষেক দারা পর্ব্বান্ত ও নারদ যুধাংশ্রোষ্টি উগ্রাদেন্সকে অভিযেক করিয়াছিলেন, তাহাতে যুধাংশ্রোষ্টি উগ্রাদেন্য সর্ব্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া পর্য্যন্ত ও অশ্যের যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐদ্রুগভিষেক দারা কশ্যপ, বিশ্বকশ্বা ভৌবনকে অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে বিশ্বকশ্বা ভৌবন সক্ষনিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যান্তন ও অশ্বমেধ বাগ করিয়াছিলেন। উদাহরণ আছে যে ভূমি-দেবতা এই বিষয়ে এইরূপ [ গাথা ] গান করিয়াছিলেন [এ পর্যান্ত ] "কোন মন্ত্য আমাকে দান করিবার যোগ্য হয় নাই; অহে বিশ্বকশ্বা ভৌবন, ভূমি আমাকে কশ্যপকে দিতে চাহিতেছ; আমি দলিলের (সমুদ্দের) মধ্যে নিমগ্ন হইব, তাহা হইলে তোমার এই দান ব্যর্থ হইবে।"

এই ঐন্তর্মহাভিষেক দারা বসিষ্ঠ স্থদাস্ গৈজবনকে
(৪) বাজ্যান্ধ গালা।

অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে স্থাদ্ পৈজবন সর্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন ও অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐন্দ্রমহাভিমেক দ্বারা সংবর্ত্ত আদিরস মরুত্ত আবিকিতকে অভিমেক করিয়াছিলেন, তাহাতে মরুত্ত আবিকিত সর্ব্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন ও অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন। তাহাই উপলক্ষ করিয়া এই শ্লোক গীত হয় যথা "মরুদ্রগণ মরুত্তের গৃহে পরিবেষণ কর্ত্তা হইয়া বাদ করিতেন, বিশ্বদেবগণ পূর্ণকাম অবিক্ষিৎপুত্তের সভাসদ্ ছিলেন।"

### অফ্টম খণ্ড

#### মহাভিষেক

এই ঐন্দ্রমহাভিষেক দ্বারা উদময় আত্রেয় অঙ্গের অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতেই অঙ্গ দর্শবিদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন। সেই অলোপাঙ্গ (সম্পূর্ণাঙ্গ অর্থাৎ স্থানী রাজা) [তাঁহার পুরোহিত উদময় আত্রেয়কে] বলিয়াছিলেন—"আহে ব্রাহ্মাণ, তুমি [তোমার] এই যজ্জে আমাকে আহ্বান করিও, আমি [দক্ষিণার্থ] তোমাকে দশসহত্র নাগ (হস্তী) ও দশসহত্র দাসী দান করিব।" এই বিষয় উপলক্ষে এই শ্লোক কয়টি গীত হয় যথা [প্রথম শ্লোক] "প্রিয়মেধের পুত্রগণ (উদময়ের যজ্জে

যাঁহারা ঋত্বিক্ ছিলেন তাঁহারা) যে সমুদয় গাভী লইয়া উদসয়ের যাগ করিয়াছিলেন, আত্রেয় (অত্রিপুত্র উদসয়) সেই বদ্ব (শতকোটি ) গাভার মধ্যে [ প্রতিদিন ] মাধ্যন্দিন সবনে ' ছুই ছুই সহস্ৰ দান করিতেন। [দ্বিতীয় শ্লোক] "বৈরোচন (বিরোচনের পুত্র অঙ্গরাজা) তাঁহার পুরোহিত (উদময়) যাগে প্রবৃত হইলে আটাশী হাজার পৃষ্ঠবাহনযোগ্য থেত অশ্ব [ আপন অশ্বশালা হইতে ] খুলিয়া আনিয়া দান করিয়াছিলেন। [ তৃতীয় শ্লোক ] "[ দিখিজয় কালে ] এদেশ ওদেশ হইতে আনীত নিষ্ককণ্ঠী আত্যত্মহিতার মধ্যে দশসহস্রকে আত্রেয় (অঙ্গরাজ-পুরোহিত উদময়) দান করিয়াছিলেন।" [ চতুর্থ শ্লোক ] "অঙ্গের ব্রাহ্মণ (পুরোহিত) আত্রেয় (উদময়) অবচৎনুক নামক দেশে দশ সহস্র নাগ (হস্তা) দান করিয়া [ স্বয়ং° ] ক্লান্ত হইয়া [ শেষে ] পরিচারকদিগকে িদান করিতে ] আদেশ দিয়াছিলেন।" [পঞ্চম শ্লোক] [পরিচারকদিগকে আদেশের সময়] "তুমি একশত দাও, তুমি একশত দাও, এইরূপ আদেশ দিয়াও ক্লান্ত হইয়াছিলেন, পরে 'তুমি সহস্র দাও' এই কথা বলিতে বলিতেও [ ক্লান্ত হইয়া তাঁহাকে শ্বাদগ্রহণ করিতে হইয়াছিল।"

<sup>(</sup> ১ ) মূলে আছে "মধ্যতঃ" দায়ণ অর্থ করেন "মাধ্যন্দিন দ্বনে"।

<sup>(</sup>২) নিক্ষ নামক আভরণ ধাহাদের কঠে, তাহারা নিক্ষকঠী। আচাছ্রহিতা ধনিক-ব্যা। অক্সরাজ। দিখিজ্য কালে ইহাদিগকে আনিয়াছিলেন ও তর্মধো দশ সহত্র ক্যা আপন পুরোহিত্বকে দানার্থ হিয়াছিলেন।

भगः क्रां छ क्रहेगं कृत्रामिशत्क व्यापम नित्तन त्यामता मान कत्र।

## নবম খণ্ড ঐন্দ্রমহাভিষেক

এই ঐন্দ্রমহাভিষেক দ্বারা দীর্ঘতমা মামতেয় ভরত দৌশ্বন্তিকে অভিষেক করিয়াছিলেন; তাহাতেই ভরত দৌশ্বন্তি দর্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া বহুসংখ্যক অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন। উহা উপলক করিয়া এই শ্লোকগুলি গীত হইয়া থাকে যথা [ প্রথম শ্লোক ] "মফার নামক দেশে ভরত ক্লঞ্চবর্ণ শুক্লদন্ত হিরণ্যশোভিত একশত-দাত-বদ্বসংখ্যক মৃগ'দান করিয়াছিলেন।" [ দ্বিতীয় ক্লোক ] "ভুম্মন্তপুত্র ভরত সাচাগুণ নামক দেশে ম্যাচয়ন করিয়াছিলেন: সেইখানে সহস্র ব্রাক্ষণের প্রত্যেকে বদ্ধ (শতকোটি) সংখ্যক গাভী ভাগে পাইয়াছিলেন।" [ তৃতীয় শ্লোক) "ছুম্মন্তের পুত্র ভরত যগুনার নিকটে আটাত্রটি ও গঙ্গাতারে রত্রন্থ নামক স্থানে পঞ্চানটি অশ্ব [ অশ্বমেধের জন্ম ] বাঁধিয়াছিলেন।" [ চতুর্থ ঞাক ] "এই হুম্মন্তপুত্ৰ রাজা [ ঐরূপে ] একশত তেত্রিশটি মেধ্য ( যাগযোগ্য ) অশ্ব বন্ধনের ফলে [ বিপক্ষ ] রাজার মায়া (কৌশল) আপনার বলবত্তর মারাদারা পরাভূত করিয়া-ছিলেন।" [পঞ্চম শ্লোক] "মর্ত্ত্য (মনুষ্য) যেমন হস্তদারা ত্যুলোক স্পর্শ করিতে পারে না, সেইরূপ ভরতের কৃত মহাকর্ম পূর্বের বা পরে পঞ্চমানবের মধ্যে কোন জন করিতে পার নাই।"

<sup>( : )</sup> মুগ=হস্তা। মুগশক্ষেনার গ্রা বিবক্ষিতাঃ ( সাহণ ) বছ= বৃন্দ অর্থাৎ শতকোটি।

<sup>(</sup>২) পঞ্চমানবা নিবাদপঞ্চম: কর্জারো বর্ণাঃ। ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশু শুদ্র ও নিবাদ এই পঞ্চ শেশিব মমুষা। (সাংগ)

এই ঐন্দ্রমহাভিষেক কথা বৃহত্ত্ব ঋষি তুমুঁখ পাঞ্চালকে বলিয়াছিলেন। তাহাতেই তুমুঁখ পাঞ্চাল রাজা হইয়া এই বিতা (জ্ঞান) দ্বারা সর্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন।

এই ঐব্রমহাভিষেকের কথা বাদিষ্ঠ দাত্যহব্য অত্যরাতি জানন্তপিকে বলিয়াছিলেন, তাহাতেই অত্যরাতি জানন্তপি রাজা হইয়া এই বিভাদারা দর্বনিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন।

সেই বাদিষ্ঠ সাত্যহন্য [ অত্যরাতিকে ] বলিয়াছিলেন, "তুমি [ এই বিভাবলে ] সর্বাদিকে পৃথিবার অন্তপর্যন্ত জয় করিয়াছ, আমাকে মহত্ব ( ঐশ্বর্য ) প্রাপ্ত করাও"। অত্যরাতি জানন্তপি বলিলেন "আহে ব্রাহ্মাণ, আমি যথন উত্তরকুরু জয় করিব, তুমি তথন এই পৃথিবার রাজা হইবে, আমি তোমার সেনাপতি হইব।" বাদিষ্ঠ সাত্যহব্য বলিলেন, "ঐ দেশ ( উত্তরকুরু ) দেবক্তের, মর্ত্ত্য ( মনুষ্য ) উহা জয় করিবার অযোগ্য ; তুমি আমার দ্রোহ ( প্রতারণা ) করিলে, তোমার এই [ বীর্য ] আমি অপহরণ করিব।"

তদনন্তর ( সাত্যহব্যকর্তৃক অভিশাপের পর ) অপহৃত্রীর্যা ও নিঃশুক্র (তেজারহিত ) সেই অত্যরাতি জানন্তপিকে শক্র-দমন শৈব্য শুস্মিণ নামক রাজা বধ করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup> ৩ ) পাঞ্চাল = পঞ্চালদেশস্বামী।

<sup>(</sup> ৪ ) যাসিঠ == বসিঠগোতোৎপন্ন, মাত্যহ্ব্য == সতাহ্ব্যের পুত্র ৷

<sup>(</sup> e ) জনস্বপের পুত্র।

<sup>(</sup> ७ ) वेणवाः निविभूतः।

সেইজন্য যে ব্রাহ্মণ এই [ঐন্দ্রমহাভিষেকের বিষয়] জানেন ও এই কম্ম করেন, তাঁহার প্রতি ক্ষত্রিয় যেন দ্রোহ না করেন; তাহা হইলেই তাঁহার রাষ্ট্র হইতে ভ্রংশের অথবা প্রাণনাশের আশঙ্কা থাকিবে না।

# চত্বারিংশ ভাধ্যায়

---000 ---

#### প্রথম খণ্ড

### পুরোহিত নিয়োগ

ক্ষজিরের মহাভিষেক বর্ণিত হইল। ক্ষণিয় রাজা রাজণ পুরোহিত রাগিয়া বাকেন, সেই পুরোহিত সম্বন্ধে কর্ত্তিয়নিরপ্রণাণ পর ঐত্যায় প্রাক্ষণ সমাপ্ত গইতেছে। উহাই এই অস্থিম অধ্যায়ের শিষয়।

শনন্তর পুরোধার (প্রেটিনেচর) বিধান। যে রাজার পুরোহিত নাই, দেবগণ ভাঁছান ভান ভােলেন করেন না; দেইজন্ত যে রাজা যাগ ভালিন চালান, তিনি, দেবগণ আমার অন ভােলন হালিনে, তাই উলান্য হালা পুরোহিত করিলেন। তাই প্রেটিভালিনা হালা মাসাধক অগ্নিরই উলাল কলিনা পাকেন। প্রেটিভালিনা আমার আহবনীয়ের, ভাগা (গভাঁ) গার্ভনিভালেন ও প্রে অমাহার্কি

<sup>(</sup>১) মূলে জাছে "বাজা ব্যালাধার"। "বাজিনিবজনেনি" এই ভিন্ন গাঠও নায়ৰ শীকার করেন। ভাগোধা যোজা যাগানা করিলেও প্রেনাইত রাখিবেন।

পচনের (দক্ষিণাগ্নির) তুল্য। পুরোহিত সম্পাদন দারা তিনি আহবনায়ে হোম করেন, জায়াদারা গার্চণত্যে হোম করেন ও পুত্রদারা গ্রহার্গ্য-পচনে হোম করেন। সেই অগ্নিগণ এইরূপে আত্তি পাইয়া শান্ততন্ম হইয়া ও তাঁহার প্রতি প্রতি হইয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক ফল্র বল রাষ্ট্র ও প্রজার অভিমুখে লইয়া যান। আত্তি না দিলে তাঁহারা অশান্ততন্ম ও অপ্রতি থাকিয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক ফল্র বল রাষ্ট্র ও প্রজা হইতে ভাই করেন।

এই যে পুরোহিত, তিনি পঞ্চানিবিশিষ্ট বৈশ্বানরঅগ্নিশ্বরূপ; তাঁহার বাক্যে একটি, পদন্বয়ে একটি, হকে একটি,
স্থান্যে একটি ও উপস্থে একটি সেনি (অগ্নিশিখা) আছে:
তিনি দেই জ্বান্ত দাপানান মেনির সহিত রাজার সমাপে
উপস্থিত হন। রাজা যখন বলেন 'ভগবান, আপনি কোথায়
ছিলেন ? [অহে ভৃত্যগণ, ইঁহার বিসিবার জন্ম] হুণ (কুশাসন)
আনয়ন কর", তখন তাঁহার বাক্যে যে মেনি ছিল, তাহা
শান্ত হয়। যখন তাঁহার পাদ্য (পাদ্যালানার্থ) জল আন
হয়, তখন তাঁহার পদন্যে যে নেনি ছিল, তাহা শান্ত হয়।
পরে যখন তাঁহারে পদ্বয়ে যে মেনি ছিল, তাহা শান্ত হয়।
পরে যখন তাঁহাকে [বস্ত্রগদাদি দারা] অব্স্তুত করা হয়, তখন
তাঁহার সকের মেনি শান্ত হয়। যখন তাঁহাকে [ধনাদি দারা]
তৃপ্ত করা হয়, তখন তাঁহার স্থানের মেনি শান্ত হয়। পরে যখন
তাঁহাকে গৃহ্যুগ্রে অবিরোধে বাস করিতে দেওয়া হয়, তখন

<sup>(</sup>২) এয়াল প্রয়া অর্থে স্তান নহে। মূলে "বিশ্" শদ আছে।

<sup>।</sup> ৩) প্ৰোপ্দসকারিণী কোধক্ষণা শক্তিং ঘেনিরিত্যুলতে মথা রাগ্রেজ্বীলা তঙ্ং। ( সামূল)

তাঁহার উপস্থের মেনি শান্ত হয়। তিনি (সেই অগ্নিস্করপ পুরোহিত) এইরপ আত্তি পাইয়া শান্ততনু ও প্রীত হইয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক ক্ষত্র বল রাষ্ট্র ও প্রজার অভিমুখে লইয়া যান, আর ঐরপ আত্তি না পাইলে ম্পান্ততনু ও অপ্রীত থাকিয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক ক্ষত্র বল রাষ্ট্র ও প্রজা হইতে জ্রেষ্ট করেন।

## দিতায় খণ্ড

### পুরোহিত-প্রশংসা

এই যে পুরোহিত, ইনি পঞ্চমনিবিশিষ্ট বৈশ্বানর-অগ্নিস্বরূপ; সমুদ্র যেমন ভূমিকে বেন্টন করিয়া থাকে, তিনিও সেইরূপ মেনি (শক্তি) দ্বারা রাজাকে বেন্টন করিয়া ধরিয়া থাকেন। যে রাজার পক্ষে এ বিদয়ে অভিজ্ঞ প্রান্ধন রাষ্ট্রগোপ রাষ্ট্ররুক্ষক) পুরোহিত থাকেন, সেই রাজার রাষ্ট্র অস্থির হয় না, আয়ু থাকিতে ভাঁহার প্রাণ যায় না, তা পর্যন্ত তিনি জাবিত থাকেন, তিনি পূর্ণ আয়ু লাভ করেন ও পুনরায় তাঁহার মৃত্যু হয় না'। অভিজ্ঞ প্রাক্ষণ যাহার রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত থাকেন, তিনি ফল দ্বারা কল জয় করেন, বল দ্বারা বল লাভ করেন। অভিজ্ঞ প্রাক্ষণ যাহার রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত

<sup>(</sup>১) "ন পুনর্জিরতে" সংয় তথা কিংগাছেন—"গরুরাজা ন প্নরিধিতে পুরোহিতম্থেন তবজানং সম্পাদামুচাতে" অর্থাৎ তাহার দিটার বার মৃত্যু হয় না, তিনি মৃত্যির পর মৃতি লাভ করেন।

থাকেন, বৈশ্যগণ ( প্রজাগণ ) তাঁহার সম্মুখে এক মনে ও এক মতে বর্ত্তমান থাকে।

# তৃতীয় খণ্ড

### পুরোহিত-প্রশংসা

ঋষিও ' এ বিষয়ে [ এই ঋক্ঞালি ] বলিয়াছেন যথা—
[ প্রথম ঝক্ ] "স ইলোজা প্রতি জন্তানি বিশা, শুশ্নোণ
তন্থাবিভি বীর্ম্যোণ" ' এই [ প্রথম জুই চরনেণ ] "ভন্তানি"
অর্থে সপত্ন অর্থাৎ দেবকারী শক্রা; তাহাদিগকেই "শুশ্ন"
( অনিক ) "নীর্য্য" দারা [দেই পুরোহিত্যুক্ত "রাজা"] অভিভব করিয়া থাকেন। [ তৃতীয় চরণ ] "মৃহস্পতিং যা স্বভূতং
বিভিটি"— এইলে বৃহস্পতিই দেবগণের পুরোহিত, তাঁহার
অন্তকরগেই বিশ্বালাদিগের অন্তান্য পুরোহিত। "বৃহস্পতিং
যা প্রত্থ নিজন্তি" এই থাক্যে রাজা পুরোহিতকে সম্যক্
রূপে তর্গ করিয়া পালন করেন, ইহাই বুঝাইতেছে। [ চতুর্থ
চরণ ] "বলুয়তি বন্দতে পূর্বভাজম্"— যিনি অন্যের পূর্বে
[ রাজাকে ] ভজনা করেন, সেই পুরোহিতকে রাজা অর্চনা
ও বন্দনা করেন—এই স্থলে রাজারই বন্দনযোগ্যতা
বুঝাইতেছে।

[ ঘিতীয় ঋক্ ] "দ ইৎ ক্ষেতি হুধিত ওকদি স্বে" এই

১) वांगरहर अवि (२) ८।८०।१।

<sup>(0) 814-14</sup> 

প্রথম চরণের । ওকঃ শব্দের অর্থ গৃহ; উহার অর্থ—দেই রাজা আপন গৃছেই 'ল্বিড' (ল্প্রীড) হইয়া বাস করেন। "তক্ষা ইড়া পিহডে বিশ্বদানীন্" এই [দ্বিতীয় চরণে] ইড়া অর্থে অয়; উহার অর্থ—["বিরদানীং" অর্থাৎ] সর্বদা সেই রাজার তার উর্জ্বল (রস্ভুক্ত) হইয়া থাকে। "তক্ষা বিশঃ স্বয়মেবাননতে" এই [ড়তীয় চরণে] "বিশঃ" পদের অর্থ রাষ্ট্র; উহার তর্ব—সেই রাজার রাষ্ট্র স্বয়ং (আপনা হইতেই) অবনত (বণীভূত) হয়। "বিমিন্ অক্ষা রাজনি পূর্বে এতি"—ব্দানা বোলার পূর্বে গলন করেন—এই [চতুর্থ চরণে "ব্রহ্মা" শব্দে] পুরোহিভকেই বুঝাইতেছে।

্তৃতীয় ঋক্ ] "অপ্রতাতো অন্নতি সং ধনানি" এই প্রথম চরণের ] অর্থ—লেই [পুরোহিতযুক্ত ] রাজা অপ্রতীত (শক্তেকর্তৃক অনাক্রান্ত ) হইনা সমাক্রপে রাষ্ট্র জয় করেন, কেননা এক্লে "খন" শক্তের অর্থ রাষ্ট্র । "প্রতিজনাল্যত বা নজনা"—প্রতিজন্য (প্রতিপক্ষ) অপিচ যাহা সজন্য (পাক্রসহিত ), তাহাকে [জন্ম করেন ]—এই [দ্বিতীয় চরণে ] "জত্তানি" পদ্দে লগত্ব অর্থাৎ দ্বেষকারী শক্তে বুঝাই-তেছে; উহার অর্থ—শেই শক্তাদিগকেই তিনি অনাক্রান্ত হইনা দার করেন । "অবস্থাবে যো বরিবঃ কুণোতি" এই [তৃতীয় চরণের ] অর্থ—যে রাজা অবস্থকে (বস্থহীন বা দরিদ্র আক্রণে পুরোহিতকে) বস্তুযুক্ত (ধনযুক্ত) করেন । "অর্মণে রাজা ত্রবন্তি দেবাঃ—যে রাজা আক্রণকে [বস্তুযুক্ত

করেন ], দেবগণ তাঁহাকে রক্ষা করেন—এই [ চতুর্থ চরণে ]
"ব্রহ্মণে" পদ পুরোহিতকে লক্ষ্য করিয়াই বলা হইতেছে।

# চতুর্থ খণ্ড

# পুরোহিত-নির্ব্বাচন

ষিনি [ পরবর্তী ] তিন পুরোহিতের ও তিন পুরোধাতার (পুরোহিতের নিয়োগকর্তার ) বিষয় জানেন, সেই আক্ষণই পুরোহিত হইবেন। তিনি পোরোহিত্যের উদ্দেশে বলিবেন—"অগ্নিই পুরোহিত, পৃথিবী [তাঁহার] পুরোধাতা; বায়ুই পুরোহিত, অন্তরিক্ষ পুরোধাতা; আদিত্যই পুরোহিত, ছালোক পুরোধাতা; যিনি ইহা জানেন, তিনিই যথার্থ "পুরোহিত"; আর যিনি ইহা না জানেন, তিনি "তিরোহিত"। যাঁহার আক্ষণ ইহা জানিয়া রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, সেই রাজার পক্ষে [ অন্থ ] রাজা মিত্র হয়েন ও তিনি দেষকারাকে বিনফ করিতে পারেন। আক্ষণ ইহা জানিয়া যাঁহার পক্ষে রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, বল দারা বল লাভ করেন। আক্ষণ ইহা জানিয়া যাঁহার পক্ষে রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, তিনি ক্ষত্রদারা ক্ষত্রকে জয় করেন, বল দারা বল লাভ করেন। আক্ষণ ইহা জানিয়া যাঁহার পক্ষে রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, তাঁহার বৈশ্যগণ (প্রজাগণ) সম্মুথে থাকিয়া তাঁহার সহিত একমত ও একমন হইয়া থাকে।

[ তৎপরে পুরোহিতের বরণ মন্ত্র ] "ভূভূবঃ স্বঃ ও" আমি ( অর্থাৎ পুরোহিত ) অম ( ত্যুলোক ), তুমি ( অর্থাৎ রাজা ) সেই (ভূলোক); তুমি সেই, আমি অম। আমি জোঃ, তুমি পৃথিবী; আমি সাম, তুমি ঋক্; আমরা উভয়ে ইহ-লোকে একত্র থাকিয়া এই পুর (নগর) সকলের [কার্য্য] নির্বাহ করি; তুমি আমার ততুষরূপ; আমার ততু মহাভয় হইতে রক্ষা কর।"

রাজা তৃণনির্দ্মিত আসন দান করিলে পুরোহিতের পাঠ্য মন্ত্র ] "সোম যে ওবধি সকলের রাজা, যে ওবধিসকল বহু সংখ্যক ও শত-[ অবয়ব ]-বিশিষ্ট, তাহারা এই আসনে [ থাকিয়া ] আমাকে অচ্ছিদ্র মঙ্গল দান করুক।"

[ আসনে উপবেশন মন্ত্র ] "সোম যে ওষধিসকলের রাজা, যাহারা এই পৃথিবাতে বিশেষভাবে স্থাপিত আছে, তাহারা এই আসনে [ থাকিয়া ] আমাকে অচ্ছিদ্র মঙ্গল দান করুক।"

[পাগুগ্রহণ মন্ত্র] "অহে জল, আমি এই রাষ্ট্রে শ্রী সম্পা-দন করিতেছি, অতএব দাপ্তিমান্ জলের প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিতেছি।"

পুরোহিতের দেই জলে পাদপ্রক্ষালন মন্ত্র ] "দক্ষিণ পদ প্রকালন করিতেছি, তাহাতে এই রাষ্ট্রে ইন্দ্রিয়ের (ধন-সম্পত্তির) স্থাপন করিলাম। বাম পদ প্রক্ষালন করিতেছি, তাহাতে এই রাষ্ট্রে ইন্দ্রিয়ের বর্দ্ধন করিলাম। প্রথমে এক পদ, পরে অন্য পদ এইরূপে উভয় পদ প্রক্ষালন করিতেছি, অহে দেবগণ তাহাতে রাষ্ট্রের রক্ষা ও অভয় হউক। পাদপ্রক্ষালনার্থ এই জল আমার দ্বেষকারীকে নিঃশেষে দগ্ধ করুক।"

### পঞ্চম খণ্ড ব্রহ্ম-পরিমর কর্ম্ম

অনন্তর [ শক্রক্ষয়কামনায় ] ব্রহ্ম-পরিমর কর্ম। যে ব্রহ্ম-পরিমর নামক কর্ম্ম জানে, তাহার পার্মে দ্বেদকারী শক্ত-গণ মরিয়া যায়। এই যে [বায়ু] সঞ্চরণ করেন, তিনিই ব্রহ্ম। বিদ্যুৎ সৃষ্টি চন্দ্রমা আদিত্য ও অগ্নি এই পাঁচ দেবতা তাঁহার পার্যে মরিয়া থাকেন। বিদ্যুৎ দীপ্তি প্রকাশ করিয়া ব্লষ্টিতে অনুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হয়েন ; ভাঁহাকে আর দেখা যায় না। যথন কেহু মরে, তথনই দে অন্তর্হিত হয়; তার পর তাহাকে আর কেহ দেখিতে পায় না। [ অতএব ] এই মন্ত্র নলিবে "বিছ্যাতের মরণের মত আমার দ্বেষকারী মরুক ও অন্তর্হিত হউক, তাহাকে কেছ যেন দেখিতে না পায়।" [ অতঃপর ] অবিলম্বেই আর কেহ সেই দ্বেষকারীকে দেখিতে পায় না। রুষ্টি বর্তনের পর চক্রমাতে অফুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হন, আন তাছাকে দেখা যায় না। যথন কেহ মরে, তথনই দে অতর্হিত হয়; ভার পর কেহ তাহাকে দেখিতে পায় না। অভএব এই হল্ল ন্লিবে "রষ্টির মরণের মত আমার দ্বেষকারী মক্তব্য ও অন্তর্হিত হউক, ভাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলফেই জার কেহ তাহাকে দেখিতে পায় না। চক্রমা অমাবস্থাতে আদিতো অনুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হন: আর ঠাহাকে দেখা যায় না। যথন কেছ মরে, তখনই দে অন্তর্হিত হয়,

তার পর তাহাকে দেখা যায় না। অতএব এই মন্ত্র বলিবে: **"চন্দ্রমার মরণের মত আমার দে**ষকারী মরুক ও অন্তর্হিত হউক, তাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলম্বেই তাহাকে আর কেহ দেখিতে পায় না। আদিত্য অন্ত গেলে অগ্নিতে অনুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হন: আর তাঁহাকে দেখা যায় না। যথন কেহ মরে, তথনই সে অন্তহিত হয়, তার পর তাহাকে আর দেখা যায় না। অত-এব এই মন্ত্র বলিবে "আদিত্যের মরণের মত আমার দ্বেষকারী মরুক ও অন্তর্হিত হউক, তাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলম্বেই তাহাকে কেহ দেখিতে পায় না। অগ্নি নিবাইলে বায়ুতে অনুপ্রবেশ করেন ও অন্তহিত हन; ब्यात डाँहारक त्मशा यांत्र ना। यथन त्कह मस्त्र, তথনই সে অন্তর্হিত হয়, তার পর আর তাহাকে দেখা যায় না। অতএব এই মন্ত্র বলিবে "অগ্নির মরণের মত আমার দেষকারী মরুক ও অন্তহিত হউক, তাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলম্বেই তাহাকে কেছ দেখিতে পায় না।

এই মন্ত্র বলিবে "আদিত্য জন্মলাভ করুন, আমার দ্বেষকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্র্যে দূরে যাউক।" অতঃপর সে পরাঘ্র্যে দূরে যায়। আদিত্য হইতে চন্দ্রনা জন্মেন। ভাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "চন্দ্রমা জন্মলাভ করুন, আমার দ্বেষকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্র্যে দূরে যাউক।" অতঃপর সে পরাঘ্র্যে দূরে যায়। চন্দ্রমা হইতে রৃষ্টি জন্মে। ভাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "রৃষ্টি জন্মলাভ করুন, আমার শক্রু যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্র্যে দূরে যায়। রৃষ্টি হইতে বিছ্যুৎ জন্মে। ভাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "বিছ্যুৎ জন্মলাভ করুন; আমার দেষকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্র্যে দূরে যাউক।" অতঃপর সে পরাঘ্রুযে দূরে যায়।

এই কর্মের নাম ব্রহ্ম-পরিমর। এই ব্রহ্ম-পরিমর কর্মের কথা কোষায়ব 'মৈত্রেয় (তন্ধামক ঋষি) কৈরিশি 'ভার্গায়ণ " হুত্বা রাজাকে বলিয়াছিলেন। তাঁহার পার্শস্থ [ দ্বেষকারী ] পাঁচ জন রাজা মরিয়াছিলেন। তাহাতে হুত্বা (তন্ধামক রাজা) মহৎ পদ পাইয়াছিলেন।

এই কর্মপক্ষে এই ব্রত (নিয়ম) বিধেয়। দেষকারীর

<sup>()) (</sup>कोवाब्रय-कृदाब्रवशूख । ( नाव्रव )

<sup>(</sup>२) কৈরিশি—কিরিশপুত্র। ( সার্ব )

<sup>( ॰ )</sup> ভার্মারণ—ভর্মনোফোৎপর। ( মারণ )

পূর্বের উপবেশন করিবে না; যদি বোধ কর, সেই ঘেষকারী দাঁড়াইয়া আছে, তাহা হইলে দাঁড়াইয়া থাকিবে। দেষকারীর পূর্বের শয়ন করিবে না; যদি বোধ কর সে বিদয়া আছে, তাহা হইলে বিদয়া থাকিবে। দেষকারীর পূর্বের ঘুমাইবে না; যদি বোধ কর সে জাগিয়া আছে, তাহা হইলে জাগিয়াই থাকিবে। এরূপ করিলে যদি সেই দেষকারীর মাথা পাষাণের মত হয়, তথাপি অবিলম্বেই তাহার বিনাশ ঘটে, অবিলম্বেই তাহার বিনাশ ঘটে।



ঐভরেয় ব্রাহ্মণ সমাপ্ত

# প্রথম পরিশিষ্ট

জ্মগস্ত্য--- ঋষি---ইন্দ্রের সহিত একতালাভ ৪৩৭

অহ্যি – দেবগণের অবম ২ দীক্ষণীয়েষ্টির দেবতা ৩ অগ্নির শরীর ৪ দীক্ষাপাদক ১৭ প্রায়ণীয়ে দেবতা ২৮ অন্নপতি ৩০ চক্ষুংস্বরূপ ৩২ দেবগণের অগ্নিগ্রহণ ৫৭ বস্ত্রগণের সহচর ৮৬ দেবগণের বাবে অব**্রিভি ৮৮ দেবহোতা ১০০,১০১ গোপা ১**০২ মায়াবলে সোমরক্ষা ১১০ দেবযোনি ১২৬,১৫৯ সকল দেবতা ৩,১২৭ বুত্রবধে ইক্সের সহায় ১২৮ যক্তিয় পশুর অগ্রগামী ১৩৭ প্রতিরত্নবাকে দেবতা ১৬০ঋ তু-যাজে দেবতা ১৯৭ নিবিদের দেবতারূপে বিবিধ বিশেষণ ২০৬ অস্কুর্যুদ্ধে ইন্দ্রের অগ্রণী ২১৪ বিবিধ রূপ ২৩২ দেবহোতারূপে মৃত্যু অতিক্রম ২৪৯,২৫০ অস্থুরযুদ্ধে দেবগণের অগ্নিস্ততি ৩০১,৩০৮,৩০৯,৩১০ অগ্নরপধারণ ৩২৪ অগ্নতরীযুক্তরথে আজিধাবন ৩৪৩,৩৪৫ নবরাত্রের প্রথমাহে দেবতা ৬৯০ অগ্নিহোত্তে হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ অগ্নিহোত্রের দেবতা ৪৭৫ যজনাশার্থী অস্তর্গণের অপসারণ ৪৯০ অঙ্গিরোগণের অন্ততম ও আদিতাগণের যজে হোতা ৫৫৩. ৫৫৪ শুন:শেপ কর্তৃক স্তুতি ৫৯২ ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ ৬২১ অগ্নি অগ্নিবান ৫৭১ অপ্সুবান্ ৫৭২ কামবান্ ৫৭২ গৃহপতি ১৯৭,৪৬০ জনদান ৫৭৫ তন্ত্ৰনাৰ ৫৭৭ তপস্থান্ ৫৭৫ পথিকং ৫৭৪ পবিত্রবান্ ৫৭৬ পাবক্বান্ ৫৭৫ মকুত্বান ৫৭৮ বরুণ ৫৩৫,৫৭৭ বিবিচি ৫৭১ বীতি ৫৭১ বৈশ্বানর ২৮৯,৩০৫,৫৭৫ ব্রতপতি ৫৭৪ ব্রতভূৎ ৫৭৪ শুচি ৫৭৩ স্থরভিমান ৫৭৭ সংবর্গ ৫৭২.৫৭৩ ষিষ্টক্বৎ ১৪৮ হিরণ্যবান্ ৫৭৬ জাতবেদা ৬১

আক্স-অলোপান্স, বৈরোচন, রাজা, উদময় আত্রেয়ের যজ্ঞান, অর্থমেধ্যাগ ও অবচং ফুকদেশে নাগদান ৬৬১-৬৬২ প্রিয়মেধ দেখ।

অঙ্গিরোগণ—স্বর্গলাভার্থ স্ত্রান্ত্র্ঞান ৩৯৮ নাভানেদিষ্ঠকে ধনদান ৪৩০-৫৩২ বলাস্ক্রের গাভীগণ প্রাপ্তি ৪৯৪ ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৯

অঙ্গিরোগণ ও আদিত্যগণ—ভূলোকবাসী, অগ্নিপূজারারা স্বর্গলাভ ৬৩ প্রজাপতি হইতে জন্ম ২৮৯ আদিতাগণের যাটি বংসর পরে অঙ্গিরোগণের স্বর্গলাভ ৩৬৪ স্বর্গলাভার্থ যক্তে আদিতাগণের যাজকতাস্বীকার ৫৫৩-৫৫৫ আজীগার্ক্ত—স্থাবসের পূত্র ও শুনাশেপের পিতা, আঞ্চিরস ৫৯৫ শুনাশেপকে বিক্রম ৫৯০ শুনাশেপের বর্ণোদ্যোগ ৫৯১ শুনাশেপ দেখ।

আত্যুর†ত্তি—জানস্তপি, রাজা, পৃথিবীজয়ী, উত্তরকুরুজয়ের ইচ্ছা সাত্যহব্য কর্ত্ব অভিশাপ, শুমিণ রাজার নিকট পরাজয় ও মৃত্যু ৬৬৪

জাত্রি-উদময় দেখ।

অথবা-অগ্নিস্থনকারী ৫৮

আদিতি—দেবগণের বরলাভ, প্রারণীয়ের ও উদয়নীয়ের দেবতা ২৬,৩২ উর্জে অবস্থিতি ২৯ ভূমিদেবতা ৩৩ চরুষাগ ৪২ তৃতীয় সবনের দেবতা ২৭৮ ইক্র, মিত্র ও বরুণের ভাগদান ৪৬৬

অকুমত্তি—দেবিকা ৩১৯ অনুমতি = ছো: ৩২১

অকুয়াজ—একাদশ অনুযাজ-দেবতা অসোমপায়ী ১৬৮

আয়ু — অস্তাজন, দস্কাপ্রধান — বিশ্বামিত্রবংশে অনু, পুণ্ডু, শবর, পুলিন্দ, মৃতিব জনগণের উৎপত্তি ৫৯৭

অপাচ্য- পশ্চিমদেশবাসী জনগণ ৬৪৮

অপ্সমূহ-দেবতা, সকল দেবতার স্বরূপ ১৬০ অপ্দেবতার ধাম : ٩১

অভিপ্রতারী—বৃদ্ধহার দেখ।

আভ্যাগ্নি—ওর্ববংশীয় ঐতশ ঋষির পুত্র, পিতার সহিত কলছ ৫৫১ ঐতশ দেখ।

অমনুষ্য —গৰ্মবাদি—পশুবিভাগ বিধি ৫৬৩

অ্যান্য—শ্বি—হরিশ্চন্তের রাজস্বরে উল্গাতা ৫৯১

অরিন্দম-ক্রতিয়ের ভক্ষ্য নির্দেশ ৬২১

व्यतिस्टित्वि—जोकां प्रथ।

অব্রুম্ঘগ্র-ইক্সকর্তৃক হত্যা ৬১১

অর্ব্ব দ—কক্রপুত্র, মন্ত্রদ্রষ্ঠা, সর্পঋষি, তৎকর্ত্বক গ্রাবস্থতি ৪৮২

অর্বে দোদাসর্পণী—অর্কু দ ঋষির পথ ৪৮২

অবচৎকুক-দেশ-অঙ্গরাজার যজ্ঞস্থল ৬৬২

অবৎসার—ঋষি—অগ্নিধাম প্রাপ্তি ১৮৭

অবিক্ষিৎ—মক্তের পিতা, মকত দেখা

खायु-त्रिन प्रथ।

व्यथाखत-- वृतिन (मथ।

আশিষ্বয় — দেবগণের ভিষক্ ৬৯ প্রাতরম্বাকে দেবতা ১৬০ সোমপানের,
জন্ত ধাবন ও দিদেবত্যে তাগ ১৮৮ ঋত্যাজে দেবতা ১৯৭ আজিধাবনে আশিনশস্ত্রলাভ ৩৪৪ পদিভযুক্ত রথে আজিধাবন ৩৪৫ অগিহোত্র হোমদ্রব্যের দেবতা
৪৬৫ প্রোডাশ্যাগ ৫৭৬ শুনঃশেপ কর্ত্ব স্থতি ৫৯০ ইক্রাভিষেকে আসন্দী
খারণ ৬৪৫

অসিতমুগগণ—ক্ষাপগণের অন্ততম, জনমেজয়ের যজে বলপূর্বক স্থাম গ্রহণ ৬১০ ভূতবীর দেখ।

অস্ত্ররগণ—প্রীত্রয় নির্দাণ ৮৩, অহোরাত্র হইতে অপসরণ ৮৫ যজ্জনাশ-চেষ্টা ১৪৯ অস্ত্ররগণের ধন ৩৩৯,৪২৪ দেবগণ দেখ।

**অস্ত্রগণ ও রাক্ষদগণ**—দোমহত্যার চেষ্টা ১১০ অগ্নি**দারা হত্যা ২১০** দেবশাপে বিরূপত্ব ৪০১ যক্ত হইতে অপসারণ ৪৮৯,৪৯০

অষ্টক-বিশ্বামিত্রের পুত্র ৫৯৬

অহি=বৃত্ত ২৬৩

অহিব্ধ্য = গার্পতা অগ্নি ২৯৪

আক্রিরস—অজীগর্ত্ত দেখ।

व्यक्तित्रम-मःवर्छ प्रथ।

আক্রিরস-হিরণান্ত্প দেখ।

व्याद्वयः - डेन्यम (नर्थ।

আদিত্য — আদিত্যের জন্ম ২৮৯ তাপদাতা ৩১২,৩১০ উদয়হীন ও অস্তমনহীন ৩১০ স্বর্গচ্যুতির আশঙ্কা ৩৬৬,৩৬৮ বিবিধ বিশেষণ ৩৭১ আদিত্যের অত্যুদ্ধ ৪৭০ আহিতাগ্নির অতিথি ৪৭০ খেত অখরূপ ধারণ ৫৫৫ দেবগণের ক্ষত্ম ৬০১ আদিত্যগণ—বাদশ, তেত্রিশ দেবতার অন্তর্গত ৩৮ বরুণের সহচর ৮৬ তৃতীয় সবনের দেবতা ২৭৮,২৭৯ সবিতা হইতে ভিন্ন ২৭৯ স্বর্গলাভার্থ অগ্নিস্বৃতি ৩০৯ আদিত্যগণের ষজ্ঞ ও তৎসম্বন্ধে দেবনীথ নামক বৃত্তান্ত ৫৫৫ তৎকর্ত্বক ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৮ অন্তিরোগণ ও আদিত্যগণ দেখ।

আ'প্তা দেবগণ—তংকর্ত্ক ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৬,৬৪৮ সাধ্যগণ দেথ।
আ'স্বাষ্ঠ্য—রাজা, পর্বত ও নারদকর্ত্তক অভিষেক, পৃথিবীজয় ও অখনেধবাগ ৬৬০

জারাঢ়—সৌজাত দেখ। জাবিক্ষিত—মক্ত দেখ। জাসন্দীবান্—দেশ —জনমেজনকর্তৃক অধবন্ধন ৮৫৯

ইক্ষ্বাকু—হরিণ্ডক্রের পূর্বপুরুষ ৫৮০ হরিণ্ডক্র দেখ। ইড়ঃ—আগ্রী দেবতা ১৩১ ইড়া—দেবতা—যাগান্তে আহ্বান ১৪৬ দেবীত্রয় দেখ। ইন্দু = সোম ১০৫

**ইন্দ্র**—ক্ষদ্রগণের সহিত মন্ত্রণা ও বরুণগৃহে তত্মরক্ষা ৮৬, ৮৭ ইন্দ্রের বন্ধ্র ১২৫ ষ্মিও সোমসাহায্যে বৃত্রবধ ১২৮ অস্ত্রপ্রতি বছ্রক্ষেপ ১৬৩ ইন্দ্রোদেশে সোমাভিষ্ব ১৭৫ বছদারা বুত্রহতা৷ ৯২,১৮৩ স্বনীয় পুরোডাশাদির দেবতা ১৮৬ সোমপানার্থ ধাবন ও বায়ুর নিকট পরাজয় ১৮৮ বায়ুর সার্থি ১৮৯ ঋতুবাজে দেবতা ১৯৭ ইক্র ব্রহ্মা ১৯৭ অগ্নির পরে অস্ত্র জয় ২১৪ ইক্রের প্লায়ন ও ভূতগণ কর্ত্ব অন্নেষণ ২৫২ ব্তর্বধে মরুলগণবাতীত দ্বেগণের ইক্রত্যাগ ২৫৩,২৬২ মরুলাণের স্থা ২৬২, ২৬৩ অহি-হত্যা, শম্বর-বধ, বলের গাভী অবেষণ ২৬০ বৃত্রবধের পর মহেন্দ্রম্ব লাভ ২৬৪ ইন্দ্রের পত্নী ২৬৫, ২৬৬ ক্ষদ্রগণ সাহায্যে ঋভুগণকে সোমপানে নিরাকরণ ২৮১ সোমপান ২৯৮ ইক্স মঘবা ২৬০, ৩০০ বছনির্মাণ ও নিক্ষেপ ৩২৭, ৩২৯ অফুর নিরাকরণ ৩১৭, ৩৩৮ আজিধাবনে শস্ত্রণাভ ৩৪৪ অধ্যুক্ত রথে আজিধাবন ৩৪৫ বৃত্রহত্যাদ্বারা বিশ্বকর্মা ৩৭৬ সংবংসররূপী ৩৭৬ দেবগণকর্তৃক জ্যেষ্ঠিয় ও শ্রেষ্ঠিয় স্বীকার ৩৮২ নবরাজে দ্বিতীয়াহের দেবতা ৩৯৫ মহান্ হইবার ইচ্ছা ৪১৮ সপ্ত ৰুৰ্গারোহণ ৪২৩ অগস্তা ও মকুলাণ সহিত ঐক্যলাভ ৪৩৭ অগিহোতে হোমদুবোর দেবতা ৪৬৫ অমুররাক্ষ্যের অপুসারণ ৪৮৯,৪৯০ অমুরজ্ঞে দেবগণের অগ্রণী ৫১০ অম্বরযুদ্ধে বিষ্ণুর সহিত স্পর্দ্ধা ৫১২ ওক:সারী ৫১৫, ৫২৬ ব্রাহ্মণপুরুষরূপে শুন:শেপের সহিত আলাপ ৫৮৮,৫৮৯ শুন:শেপকর্তৃক

স্বৃত্তি ও গুন:শেপকে রথদান ১৯০ বিশ্বরূপ-ছত্যা, বৃত্তহত্যা, ষতিগণকে দালাবকমুথে অর্পণ, অরুর্মঘবধ ও বৃহস্পতিকে প্রতিঘাত ছেতু দেবগণকর্তৃক বর্জন ও সোমপান নিবারণ; পরে স্বন্ধীর সোমপানান্তে সোমপানে অধিকারলাভ ৬১১ দেবগণের শ্রেষ্ঠ ৬৪৪ দেবগণকর্তৃক মহাভিবেক ৬৪৪-৬৪৯ মহাভিবেককালে দ্বিতা ও বৃহস্পতি বায় ও পুষা মিত্র ও বরুণ এবং অধিষম্ম কর্তৃক আদন্দীধারণ ৬৪৫ বিশ্বদেবগণকর্তৃক উৎক্রোশন ৬৪৬ প্রজ্ঞাপতিকর্তৃক অভিষেক ৬৩২, ৬৪৭ তংপরে বহুগণ ক্রন্ত্রগণ আদিত্যগণ বিশ্বদেবগণ সাধ্য ও আপ্তাগণ এবং মরুলগণ ও অক্সিরোগণ কর্তৃক অভিষেক ৬৪৭-৬৪৯ অমরম্ব লাভ ৬৪৯

हेल्य-कवय तम्थ ।

উগ্রসেন-- युধাংশ্রেষ্টি দেখ।

উচথ্য-नीर्घठमा (मथ।

উত্তর কুরু—হিমবানের উত্তরে জনপদ ৬৪৮ দেবকেত্র, মর্ত্তাজনের অজের ৬৬৪ অতারাতি দেখ।

উত্তরমূদ্র—হিমবানের উত্তরে জনপদ ৬৪৮

উদ্ময়—আত্রেয়—অঙ্গরাজার পুরোহিত, তৎকর্তৃক ধনদান ৬৬১,৬৬২

উপ্যাজ-একাদশ উপযাজদেবতা অসোমপায়ী ১৬৮

উপাবি—জানশতেয়—জনশতার পুত্র, ঋষি, উপদং সম্বন্ধে ব্রাহ্মণবক্তা ১১

উশीनत -- भशामतम् इ इन्तर्ग ७४० वर्ग तथ ।

উম-পিতৃগণ ৬২ •

উব্ব-পিতৃগণ ৬২০

উষা-প্রাতরত্বাকে দেবতা ১৬০ দেবী ৩২১ প্রজ্ঞাপতির ক**য়া ২৮৭** আজিধাবন দারা আশ্বিন শস্ত্রলাভ ৩৪৪ গোবাহনে আজিধাবন ৩৪৫ শুনঃশেপ কর্তৃক স্তব ৫৯৩

উষাসানক্তা—আগ্রী দেবতা ১৩২

ৠভুগণ—তপস্থাফলে সোমপানে অধিকার, দেবগণকর্ত্তক নিরাকরণ ও প্রজা-পতির বরে অধিকারলাভ ২৮১ সবিতার অস্তেবাসী ২৮১ মহুষ্যগদ্ধহেতু দেবগণের ত্বণিত ২৮২ প্রজাপতি বরে অমর্ত্তাত্বলাভ ৫০৩ তৃতীয় সবনে ভাগপ্রাপ্তি ৫০৩, ৫০৪

ৠযভ-বিশ্বামিত্রের পুত্র ৫৯৬

ঋষিগ্ৰণ—দেবগণের অন্বেষণ ১১৬ সরস্বতীতীরে সত্রান্তর্ভান ও কবষ ঐপুষকে বজ্ঞে আহ্বান ১৭০,১৭১ সোমপানে ঋষিগণের অনুজ্ঞাপ্রার্থনা ১৯২

একাদশাক্ষ—মহতস্তপুত্র—তৎপুত্র কর্তৃক উদয়ের পর অগ্নিহোত্র হোম ৪৭৪ এবয়ামরুৎ—শবি ৪৩২

ঐক্ষাক—হরিশ্চক্র দেখ। ঐত্তশ্ব—ঋষি—ঔর্ববংশীয় মন্ত্রদ্রষ্ঠা ৫৫০ পুত্র অভ্যন্নির সহিত কলহ ৫৫১ ঐলুম্ব—কবম দেখ।

উগ্রসেন্য—যুধাংশ্রোষ্টি দেখ। উচথ্য—দীর্ঘতমা দেখ। উর্বা—বংশ ৫৫১ ঐতশ দেখ।

ক = প্রজাপতি ২১৮,৫২৩ প্রজাপতির ক-নাম প্রাপ্তি ২৬৪ ইন্দ্রে পিতা ১৬৮ কক্ষীবান্—ঋষি—অধিদয়ের ধামপ্রাপ্তি ৭৫ স্থকীর্ত্তি দেখ।

काफ-- अर्त्तू म (मथ ।

কপিল-গোত্র-বিশ্বামিত্রের সহিত সম্পর্ক ৪৯৫

ক বস — ঐলুষ — ইলুষ পুত্র, দাসীপুত্র কিতব অব্রাহ্মণ, সত্রান্মন্তায়ী ঋষিগণ কর্ত্তক সোমযজ্ঞ হইতে অপসারণ; অপোনপ্ত্রীয় স্ফুদর্শন ও অপ্দেবতার ধামপ্রাপ্তি ১৭০-১৭২ তুর দেখ।

কশ্যপ্—বিশ্বকর্মা ভৌবনের অভিষেককর্ত্তা, যজমান কর্ত্বক ভূমিদানের প্রস্তাব ৬৬৮

কশ্যপাণ —জনমেজয়ের যজ্ঞে অসিতমুগ নামক কশ্যপগণের বলপূর্বক স্থান গ্রহণ ৬১০ কাক্ষীবত-স্থকীৰ্ত্তি দেখ।

कां प्रतिश्-क्ष्मभूख, वर्स् न तिथ।

क्रांवर्षय - क्वय्य, जूद प्रथ।

ক†ব্যগণ—দেবগণের নিরুষ্ট ও পিতৃগণের উৎকৃষ্ট ২৯৬ পিতৃগণের অক্সতম ৬২০

কুমারী—গর্ব্বগৃহীতা—অগ্নিহোত্র সম্বন্ধে উক্তি ৪৭০

কুরুকুক্ত্ব—গ্রত্যোধের প্রথম উৎপত্তি স্থান ৬১৪

कुत्-श्रक्षांल-मधामामण्ड जनगंग ७४३ अक्षांल (नथा

কুশিকপণ—বিশ্বামিত্রের সহিত সম্পর্ক ৫৯৭

কুছু-দেবিকা ৩১৯ কুছ্ = পৃথিবী ৩২১

কুশাকু—সোমরক্ষক, তৎকর্তৃক গায়ত্রীর প্রতি বাণনিক্ষেপ ২৭৪

কৌষীভকি—দর্শপূর্ণমাসে উপবাসবিধি ৫৮০

ক্রেডুবিৎ—তৎকর্ত্ব ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্য নির্দেশ ৬২১

শ্বমা—দেবতা—প্রজাপতির রেতঃদেক ৫৩৬

গঙ্গাতীর—ভরতের অর্থবন্ধন ৬৬৩ বুত্রন্থ দেখ।

গন্ধবিপ্ৰ-সোমরক্ষক, স্ত্রীকামী, বাগ্দেবী কর্তৃক সোমক্রয় ৯৪ বাগ্দেবীর তিৎসমীপে বাস ৯৫,৯৮

গ্য়-প্লাত-প্লতের পুত্র, মন্ত্রদ্রষ্ঠা ঋষি, বিশ্বদেবধামে গমন ৪০৫

গা'থিবংশ—বিশ্বামিত্র গাথিবংশীয় ৫৯৭ গাথিবংশের কর্ম্মে ও বেদে দেবরাতের অধিকার লাভ ৫৯৮

গান্ধার-নগজৎ দেখ।

গায়ত্ত্রী—স্থপর্ণরূপে স্বর্গ হইতে সোমাহরণ ২৭৩,৫০৮ রুশান্ত্র কর্ত্ত্ব বাণক্ষেপ, তাহা হইতে বিবিধ জীবোৎপত্তি ২৭৪ সেই সোম হইতে সবনোৎপত্তি ২৭৫ সোমাহরণ কালে তার্ক্যকর্ত্ত্বক পথপ্রদর্শন ৩৭২

গিরিজ—বাভ্রব—বক্রপুত্র, পশুবিভাগবিধি ৫৬৩

গৃৎসমদ—ঋষি—ইক্রের ধামপ্রাপ্তি ৪০৪

(११)-- (११)-- (११) = भिनीवांनी ७२১ नवतांट्य श्रक्षमां हत्र (१वर्छ। ४०५,४५६

িগাগণ—শফশৃঙ্গ প্রাপ্তির জন্ম সত্রামুষ্ঠান ৩৬৩ গোপাল—শুচির্ক্ষ দেখ। গোরিবীতি—ঋষি—শক্তির পূত্র, স্বর্গলাভ ২৫৯ শক্তি দেখ। গোন্প্রা—ঋষি—তংকর্তৃক শস্ত্রপাঠ সম্বন্ধে উপদেশ ৫৪৪ বুলিল দেখ।

ঘূর্যু-প্রবর্গ্যযজ্ঞের দেবতা ৮১

চন্দ্রমা—ব্রহ্মস্বরূপ ২২৩ দেবগণের সোম ৫৮১ দেবতা ৬৭২ চ্যবন—ভার্গব—শার্যাত স্বানবকে অভিষেক ৬৫১

জতুকর্ণ—র্যশুম দেখ। জনন্তপ—অত্যরাতির পিতা, অত্যরাতি দেখ।

জনমেজয়—পারিক্ষিত --পরিক্ষিংপুত্র রাজা, তৎপ্রতি কাববের তৃরের প্রশ্ন ৬৮৭ ক্ষাপবর্জিত যজে অসিতমৃগগণ দারা ভূতবীরগণের নিরাকরণ ৬১০ কাববের ত্র কর্তৃক ক্ষত্রিয়ের ভক্ষানির্দ্দেশ ৬২১ সার্বভৌম হলাভ ৬৪৪ কাববের তৃর কর্তৃক অভিষেক, পৃথিবীজয়, আসন্দীবান্ দেশে অশ্ববদ্ধন ৬৫৯

জনশ্রুত—নগরবাসী দেখ।

জনশ্রুতা—উপাবি দেখ।

জন্মদগ্নি—ঋষি—তদৃষ্ঠ আপ্রীস্তক্তের বিনিয়োগ ৩৮৪ হরি**চ্চম্পের** রাজস্তরে অধ্বর্যু ৫৯১

জহ্ন বংশ — বিশ্বামিত্র ও শুনঃশেপ দেখ।

জাতিবেদা—অগ্নি ৬১ পুরোরুকের দেবতা ২১৯ অগ্নির জাতবেদন্ত ২৯৪ দেবতা ৩৯৪

জাভুকর্ণ্য-রুষণ্ডম দেখ।

জানকি-ক্তিরের ভক্ষানির্দেশ ৬২১

জানন্তপি-অত্যরাতি দেখ।

জানশ্রুতেয়—উপাবি দেখ।

তনুনপাৎ—আপ্রীদেবতা ১৩٠

ত্তাক্ষ্য –গায়ত্রীকর্ত্ক সোমাহরণে পথপ্রদর্শক, বায়ু স্বরূপ, অৱিষ্টমেমি ৩৭২

তিরুশ্চীঃ—ঋষি মন্ত্রকর্তা ২৬২

ভুর-কাব্যেয়-ক্র্বরপুত্র, জনমেজন্নের পুরোহিত ৩৮৭, ৬২১, ৬৫৯ জনমেজন্ন দেখ।

ত্বৃষ্টা—আপ্রীদেবতা ১৩২ ঋতুযাজদেবতা ১৯৭ ইন্দ্রকর্তৃক বলপূর্ব্যক ছষ্টার সোমপান ৬১১ বিশ্বরূপ দেখ।

ञ्चा हु-- विश्वक्र प्रविश्व

দীর্ঘজীহ্বী—অস্করজাতীয়া, তংকর্ত্তক সোমলেহন ও সোমের মাদকতা-প্রাপ্তি ১৮১

দীর্ঘত্তমাণ্ট---উচথ্য এবং মামতেয়---উচথ্যপুত্র ২৪৭ তংকর্ত্তর অভিষেক ৬৬৩

তুরঃ—আপ্রীদেবতা ১৩১

তুমু খ-পাঞ্চাল-পঞ্চালদেশস্বামী, বৃহতৃক্ণ ঋষির সমকালীন রাজা, পৃথিবীক্ষমী ৬৬৪

ত্রস্থান্ত -- ভরতের পিতা ৬৬০ ভরত দেখ।

দেবগণ—যজ্ঞপ্রাপ্তি ৩ অদিতিকে বরদান ২৬ যজ্ঞদারা স্বর্গপ্রাপ্তি ৩৫,১১৬,১৫৬ সোমকে রাজা স্বীকার ৫৪ অস্করবিরুদ্ধে মন্ত্রণা শপথগ্রহণ ও বরুণগৃহে তমুরক্ষা ৮৭ পূরীনির্দ্ধাণ ৮৩ বাণনির্দ্ধাণ ও অস্করগণের পূরীভেদ ৮৮ যুপস্থাপন ১১৬ যুপ দারা পশুপ্রাপ্তি ১২৬ যজ্ঞিয় পশুনয়ন ১৩৭ মন্ত্রম্যাদি মেধ্য পশুর আলম্ভন ১৪২ যজ্ঞরক্ষার্থ অগ্নিময় প্রাকারনির্দ্ধাণ ১৪৯ সোমপান ১৮১ সবনীয় পুরোজাশ বিধান ১৮২ সোমলাভার্থ ধাবন ১৮৭ দেবগণের রথ ২১২ বৃত্রবধে ইক্রবর্জন ২৫৩,২৬২ ইক্রের জন্ত বক্র নির্দ্ধাণ, আশ্বিনশন্ত্রার্থ আজিধাবন ৩৪২-৩৪৫ দীক্ষালাভ ৩৮৩ অস্করজয়ার্থ অশ্বরূপ ধারণ ৪০১ অন্নবিভাগ ৪৫৯ ভাবনাহোমে দক্ষিণা ৪৬৮ প্রজাপতির নিকট যজ্ঞলাভ ও যজ্ঞানুষ্ঠান ৪৭৭ সর্বাচরদশেশ স্ব্রাম্বর্ঠান ও সোমপানে মন্ত্রতা ৪৮২,৪৮৩ যজ্ঞানুষ্ঠান ৪৮৮ অস্করজয়ার্থ ইক্রের অস্কুগমন ৫১০ ইক্রবর্জন ৬১১ বলের গাভীলাভ ৫২৯ দেবগণ ও অস্কুরগণ দেখ।

দেবগণ ও অহ্বগণ -- দেবগণের সকল দিকে পরাজয় ও ঈশানে অয়

৫৩,৬৩৯ উভয় পক্ষে প্রীত্রয়নির্মাণ ৮৩ অন্তরাপসারণ ৮৪, বিরোধ ও দেবগণের সম্মিলনার্থ মন্ত্রণা ৮৬ অন্তর হইতে যজ্ঞরক্ষার্থ প্রাকারনির্মাণ ১৪৯ প্রেজাপতির সাহায্যে অন্তরজয় ১৬০ ইক্স সাহায্যে অন্তরজয় ৬৪ অগ্নিসাহায্যে অন্তরজয় ৩০০১,৩০৮ দেবাস্থরের যজ্ঞান্তর্চান ও অন্তরগণের পরাজয় ২০০, ২০০ সদোমগুপে যুদ্ধ ২১০ বিরোধ ও অন্তরনিরাকরণ ৩২৩-৩২৬ রাত্রি আশ্রমে অন্তরগণের রৃদ্ধি ও রাত্রি হইতে নিরাকরণ ৩৩৬ স্বর্গপ্রাপ্তিতে বিরোধ ও অম্বরপধারী দেবগণের অন্তরপ্রতি পদাঘাত ৪০০ দেবগণের বাসস্থান ৪২২ দেবগণের জয় ও অন্তর্নিগের ধনের সমুদ্রে নিক্ষেপ ৪২৪ দেবগণের যজ্ঞে বিদ্ব ও অন্তর্রগণের যজ্ঞ হইতে অপসারণ ৪৮৮-৪৯০ অন্তরগণকে
অতিক্রম ৫৫২, ৫৫৭

দেবতা—তেত্ত্রিশ জন ৪৮৪ যথা—অষ্ট বস্থ, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশ আদিত্য, প্রজাপতি ও বষট্কার ৩৮,২১৪ এই তেত্ত্রিশ জন সোমপায়ী ১৬৮,২৬৭ জ্যোমপায়ী দেবতা তেত্ত্রিশ জন, যথা—একাদশ প্রযাজ, একাদশ অমুযাজ, একাদশ উপযাজ ১৬৮

**দেবপত্নীগণ—ঋত্যান্ধ** দেবতা ১৯**৭ আগ্নিমারুত শব্রের দেবতা** ২৯৫

দেবভগিনীগণ-২৯৫

দেবভাগ—ঋষি—বিধিশ্রুতপুত্র, পঞ্চবিভাগবিধি ৫৬৩

দেবরাত—ভন:শেপ দেখ।

Cनवरवमा -- २८८ मक्रमान ००

Cमर्वात्रथ--वक त्मथ।

দেবিকাগণ—অমুমতি, রাকা, সিনীবালী ও কুহু ৩১৯

দেবীগ্ৰা—জৌ:, উষা, গো, পৃথিবী ৩২১

দেবীত্রয়—ইড়া, সরস্বতী ও ভারতী—আপ্রীদেবতা ১৩২

दिनवात्रथ-वक तथ।

দৈব্য হোভারা—আপ্রীদেবতা ১৩২

দৌশ্বান্তি-ভরত দেখ।

দ্যাবাপৃথিবী—নিহুব দেবতা ৯৩ দেবগণের হবিদ্ধান ১০৪ স্বয়িহোত্তে হোমদব্যের দেবতা ৪৬৫ ত্যৌঃ—সোমের সহিত সম্পর্ক ৯৩, দেবগণের হবিদ্ধান ১০৪ দেবীগণের অস্ততম ৩২১ নবরাত্তে ষষ্ঠাহের দেবতা ৪০৬,৪২৫ প্রজাপতির ক্যা ২৮৭ দ্রবিশোদাঃ—দেব—ঋতুযাজে দেবতা ১৯৭

ধাতা - বষট্কার ৩১৯ স্থাস্বরূপ ৩২১

নগরবাসী—জনশ্রুপত্র, অগ্নিহোত্রকালসম্বন্ধে মত ৪৭৪ একাদশাক্ষ দেও। নগ্নজিৎ—গান্ধার—ক্ষত্রিয়ের ভক্ষানির্দেশ ৬২১

न्छ कि-श्वि-वनाञ्चत्र नमनकाती मटद्वत्र प्रष्टी e२>

নরাশংস-আগ্রীদেবতা ১৩১

নাভানেদিষ্ঠ—মানব—মহপুত্ৰ, ভ্ৰাভূগণ কৰ্ত্ত্ব পিতৃধনে ৰঞ্চনা, অঙ্গিরোগণের ত্যক্ত ধনপ্রাপ্তি, রুদ্রের সহিত আলাপ ৪৩১ সত্ন দেখ।

নারদ—হরিশ্চন্দ্রের প্রতি উপদেশ ৫৮৪ ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দ্দেশ ৬২১ আম্বাষ্ট্যের এবং যুধাংশ্রোষ্টির অভিযেক ৬৬০ পর্বতের সহচর, পর্বত দেখ।

নিখা তি দেবতা শকুনিসকল নিখা তির মুখ ১৬১ পাশহস্তা ৩৫০

নিষাদ—চৌর্যাদারা বিত্ত অপহারী ৬৪৩

नौठा-शन्धिमिन्श्वामौ जनगन ७८৮

**्वाक्षा—शक्-मञ्जू**के ७३१

পঞ্জন-২৮৩, ৩৮৬

পঞ্চমানব—৬৬০

পঞ্চাল-জনপদ, কুরুপঞ্চাল দেখ।

श्रक्षाल-इम्य प्रथ।

शब्द्वगु->१२

পृथ्या-श्रामा अप्राचित्र प्रतिका २१, ०२ अथा = श्रिक, जेनम्मीरम प्रतिका १९

পরিক্ষিৎ-জনমেজয় দেখ।

পর্বত-अधि-নারদের সহচর ৫৮৪,৬২১,৬৬০ নারদ দেখ।

পরিসারক—সরস্বতীতীরে দেশ ১৭১

পরুচ্চপ-শবি ৪২৩, ৪২৮, ৫২٠

পশুমান-ভূতবান্ দেখ।

श्रीकाल-इम् थ (मथ।

পারিক্ষিত্ত —জনমেজয় দেখ।

পাবীরবী-সরস্বতী বা বাগ্দেবী ২৯৬

পিতৃগণ—ত্তিবিধ পিতৃগণ "সোম্যাসঃ" ২৯৬ "বর্হিষদঃ" ২৯৭ উম, উর্ব্ব ও কাব্য নামক পিতৃগণ ৬২০ মৃত ও অমৃত পিতৃগণ ৬২০ কাব্যগণ দেখ।

পিজবন - স্থলাদ্ দেখ।

পু - अम् ( पथ ।

পুরুতুত—ইন্স ৩৪ গ

পুलिन्न-अक् प्रथ।

পূষ্—ইক্রসহচর ১৮৬ অগ্নিহোত্রে হোমদ্রবেরে দেবতা ৪৬৫ ইক্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫

পৃথিবী—নিহ্নবদেবতা ৯০ দেবগণের হবিদ্ধান ১০৪ পৃথিবী = কুছু ৩২১ আদিত্যগণের যজ্ঞে পৃথিবী দক্ষিণা ৫৫৪ পৃথিবীর সিংহীরূপ ধারণ ও কুধার বিদারণ ৫৫৫

পৈক্সি-দর্শপূর্ণমাসে উপবাসবিধি ৫৮০

रिপक्तवन-यूनाम् प्रथ।

প্রজাপতি — সংবৎসরস্বরূপ ৭,৬৪,৯২,১০৩,১৬৪,২১৯,৩৮১ সপ্তদশ অবয়ব ৭ একবিংশতি অবয়ব ১১৫ প্রজাপতি যজ্ঞস্বরূপ ১৬৪ তেত্রিশ দেবতার অক্সত্রম ৩৮,২৬৭ প্রজাপতির যাজকতা ১৬০,১৬২ অপরিমিত ১৬৫ প্রজাপতির তপস্থা ও ভূতস্থাই ২০৫ দেবগণের মধ্যে যজ্ঞবিভাগ ২৪৮ প্রজাপতির যজ্ঞাস্থ্যান ২৪৯ ক-স্বরূপ ২৬৪,৫২০ ইন্দ্রপত্নী প্রাসহার শক্তর ২৬৬ প্রজাস্থাই ও অগ্নিহারা বেষ্টন ২৯৩,২৯৪ কন্সা উষা বা তৌঃ ২৮৭ কন্সাসঙ্গম ২৮৭ পশুমানের বাণক্ষেপ ২৮৮ মৃগরূপ ধারণ ২৭৮ রেতঃ হইতে মান্ত্রমাৎপত্তি ২৮৮ আদিত্য, ভূগু, আদিত্যগণ, অঙ্গিরোগণ, রহস্পত্তি ও পশুগণের উৎপত্তি ২৮৯-২৯০ সোমকে সাবিত্রী স্থ্যা নামক কন্সাদান ৩৪১ তপস্তা ও যজ্ঞস্থি ৩৭৭ প্রজাপতির হাদশাহ যজ্ঞ ও যাজকতা ৩৮০ লোকস্থাই ৪১৮ অগ্রেপ্তাত পিতা ৪৬০ শ্রাদশ মৃত্তি ৪৬০ অগ্রিহাত্র হোমদব্যের দেবতা ৪৬৫ ভ্রম্প্রা, গোকস্থাই,

বেদস্টি ব্যাহাতি স্টি ও প্রণব স্টি ৪৭৬ যজ্ঞ স্টি ও যাজকতা ৪৭৭ প্রজাপতি ও ঋভূগণ ৫০৩ শুনঃশেপকে উপদেশ ৫১২ স্থা-সঙ্গমে ব্লেডঃসেক ৫৩৬ শুনঃশেপকর্ত্ত্ব স্থাতি ৫৯২ যজ্ঞ প্রজা ও ব্রহ্মক্ষজ্ঞের স্টি ৫৯৯ ইন্দ্র সোম বরুণ ও মন্তব্ব অভিযেক ৬৩২ ইন্দ্রের অভিযেক ৬৪৭

প্রয়াজ-একাদশ প্রযাজদেবতা অসোমপারী ১৬৮

প্রাচ্যগণ-পূর্বদিক্বাসী জনগণ ৬৪৮

প্রাসহা—ইক্সের ৰাবাতা পদ্ধী ২৬৫ প্রজাপতির প্তবধ্ ২৬৬

প্রিয়ুমেধ—অঙ্গের যজ্ঞে প্রিয়মেধের পুত্রগণ ঋত্বিক্ ৬৬১

প্রিয়ব্রত—সোমপারী বন্ধবাদী ৬২০

প্লত-গম্ম দেখ।

প্লাত-পন্ন দেখ।

ব্রক্রত—তদ্ গোত্রজগণ দেবরাতের বন্ধ ৫৮৫ দৈবার্থ—তংকর্তৃক ক্ষত্রিয়ের ভক্ষানির্দেশ ৬২১ গিরিজ দেথ।

বৃহিঃ—আগ্রীদেবতা ১৩১

বহিষদঃ-পিতৃগণ ২৯৭

বাভ্রব--গিরিজ দেখ।

বুদ্ধত্যুদ্ধ—অভিপ্রতারীর পূত্র, রণগৃংদের পিতা, ক্ষত্রিয় যঞ্জমান ৩২৩

বৃহত্কৃথ-ঋষি-হুমুখ পাঞ্চালের সমসাময়িক ৬৬৪

বৃহস্পতি, ব্রহ্মণস্পতি—ব্রাহ্মণ (ব্রহ্ম) ৪৬,৭০,৭৪,১১০,২১৭ বিখদেশগণের সহচর ৮৬, দেবগণের পুরোহিত ২৫৪ বৃহস্পতির জন্ম ২৮৯ অস্তরবিরোধে ইন্দ্রের সাহায্য ৩২৫ নির্মাতির পাশমোচন ৩৫০ ইন্দ্রের যাজকতা ৩৮২
বাচস্পতি ৪৬১ ইন্দ্রকর্ত্বক প্রতিঘাত ৬১১ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ ইন্দ্রাভিষেকে
আসন্দীধারণ ৬৪৫

ভরত—দৌশস্তি—গ্রমন্তপুত্র মহাকর্মকারী, দীর্ঘতমাকর্তৃক অভিষেক, পৃথিবীজর, অধ্যমেধ্যাগ, মফারদেশে ও সাচীগুণদেশে দান, যমুনা ও পদার তীরে অধ্যবদ্ধন ৬৬৩

ভরতগণ--- ১৮৯,২১৮-২৫৯

ভরদ্বাজ—ক্বশ দীর্ষ পলিত ঋষি ৩২৩,৩২৪ মন্ত্রন্দ্রষ্টা ৫১৭ ভারতী—দেবী ১৩২ সবনীয় পুরোডাশভাগ ১৮৬ দেবীত্রয় দেখ।

ভাগায়ণ—স্থা দেখ।

ভার্গব-চাবন দেখ।

ভীম—বৈদর্ভ—ক্বত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ ৬২১

**जु**त्न--विश्वकर्षा ( १४ ।

ভূতবান্—পশুমান্, দেবগণের ঘোরতম শরীর হইতে উৎপন্ন, প্রজাপতির প্রতি বাণক্ষেপ, মৃগব্যাধে পরিণতি,পশুগণের আধিপত্য লাভ ২৮৭,২৮৮ রুদ্রম্বরূপ ২৯০ ভূতবীরগণ—জনমেজন্বের যজে ঋতিক্, অসিতমুগগণকর্ত্ক যজ্ঞ হইতে নিরাকরণ ৬১০

ভূমি—দেবতা —কাশ্রপকে ভূমিদানের প্রস্তাব ৬৬•

ভূপ্ত—মন্ত্ৰকৰ্ত্তা ১৭৫ প্ৰজাপতি হইতে জন্ম ও বৰুণকৰ্ত্ত্ক গ্ৰহণ ২৮৯ চাবন দেখ ৷

ভোজগণ---দক্ষিণদিকে সত্তংগণের রাজা ৬৪৮ ভোবন--বিশ্বকর্মা দেখ।

भचता-हेस २७८,०००,७88

মধুচ্ছন্দ|—ঋষি, বিশ্বামিত্রের পুত্র, শতপুত্রের মধ্যে মধ্যম, দেবরাতের জ্যেষ্ঠত্ব-শ্বীকার ও বিশ্বামিত্রের বরলাভ ৫৯৬,৫৯৭

মন্তু—মহুর প্রকা ২৯৯ নাভানেদিঠের ধনভাগ কল্পনা ৪৩•,৪৩২ প্রজাপত্তি-কর্ত্তক অভিষেক ৬৩২

মকুতস্ত্র-একাদশাক্ষ দেখ।

মনুপুত্র, মনুবংশীয়—মানব দেখ।

মনোতা—পশুষাগের দেবতা, বাক্ গো এবং অগ্নি ১৪৭

মমত।- দীর্ঘতমার জননী, উচথোর পদ্মী, উচথা দেখ।

মুকুক্ত — আবিক্ষিত — অবিক্ষিং পূত্র, রাজা; সংবর্ত আদিরসকর্তৃক অভিবেশ, পৃথিবীজয়, অখমেধ যাগ, মরুতের গৃছে মরুলগণ পরিবেশণকর্ত্তা ও বিশ্বদেবগণ সভাসদ্ ৬৬১

মারুদ্দাণ— দেববৈশ্ব ৩৫,৩৭, অস্তরিক্ষবাসী ৩৭ ঋতুযাজ দেব তা ১৯৭, বৃত্তবংধ ইন্দ্রের সহচর ২৫৩,২৬২ ইন্দ্রের সচিব ২৬৩ অহিহত্যা, শম্বরধ ও বলের গাভী অবেষণে ইন্দ্রের সহার ২৬৩ প্রজাপতির রেতঃ কম্পন ২৮৯ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ ইন্দ্রের ও অগস্ত্যের সহিত ঐক্য ৪৩৭ ইন্দ্রাভিষেকে মরুদ্যাণ ৬৪৬,৬৪৯ মরুত্তের গৃহে পরিবেষণ ৬৬১

মধ্বার—দেশ, ভরতের যজ্ঞভূমি ৬৬৩
মত্তের শহেক্তবাভ ২৬৪, তহদিষ্ট পুরোডাশ ৫৬৭
মাত্তরিশ্বা—হোতৃজ্বপে দেবতা ২১৬
মানব—নাভানেদিষ্ঠ ও শার্য্যাত দেশ।
মানতেয়—দীর্ঘতমা দেশ।
মারুত্ত—ঋষি, মন্ত্রভ্রষ্টা ২৬২
মার্গবেয় রাম—রাম দেশ।
মিত্রে—মিত্রাবরুণ দেশ।

মিত্রাবরুণ—মিত্র ও বরুণ—পরস্থাধারা তহন্দিষ্ট সোমের মাদকতা নিবারণ ১৮১ সোমপানার্থ ধাবন ও দ্বিদেবতাগ্রহ লাভ১৮৮ ঋতুযাজদেবতা১৯৭ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ যক্ক হইত্তে অস্থর নিরাকরণ ৪৮৯ ইক্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫ বরুণ দেখ। মুদ্যাল—মৌদ্যাল্য দেখ।

মৃতিব—অন্ব দেখ।
মুগবু—রাম মার্গবের দেখ।
মুগবি—২৮৮ প্রজাপতি দেখ।
মুগব্যাধ—২৮৮ রুদ্র দেখ।
মুগব্যাধ—২৮৮ রুদ্র দেখ।
মুত্যু—অগ্নিকর্ভ্ক মৃত্যু অতিক্রম ২৪৯,২৫০
মৈত্রেয়—কৌবারব—ঋষি ৬৭৪
মৌদগলা—লাক্লায়ন—লাক্লের পৌত্র, মুদ্গালের পুত্র, ব্রহ্মা ৪০৭

যুক্ত্য-দেবগণকে ত্যাগ ৮,২৬,৬৮,২৪০,৩১৪ অদিতির বরে যজ্ঞপ্রাপ্তি ২৬ যজ্জবারা স্বর্গপ্রাপ্তি ৬২ যজ্জের চিকিৎসা ৬৯ দেবগণের রথ ২১২ দেবগণের বঞ্জাস্থ্রান ৩৩,৩১৪,৩১৫

যাতিগণ—ইক্সকর্ত্ক হত্যা ৬১১
যম্ম—দেবতা ২৯৬ প্রজাপতিকর্ত্ক অভিষেক ৬৩২
যমুমা—যমুনাতীরে ভরতের যজ ৬৬৩
মুধাংক্ত্রোষ্ট্রি—উগ্রসেম্ম—রাজা, পর্বত ও নারদকর্ত্ক অভিষেক, পৃথিবীক্স
ও অশ্বমেধ্যাগ ৬৬০

র্থগৃৎস—রাজন্ত, র্দ্ধহামের পুত্র ৩২০ বৃদ্ধহাম দেখ। রাকা—সীবনকত্রী ২৯৬ দেবিকা ৩১৯,৩২১

ব্রাক্ষসগণ—যজ্ঞ ইইতে অপসারণ ৫৮,৭১,১২২ রুধির রাক্ষসগণের ভাগ ১৩৯,১৪০ যজ্ঞে বর্জিত ১৪০ রাক্ষসের নাম উপাংশু উচ্চার্য্য ১৪০ রাক্ষসগণ প্রচ্ছর ১৪১ রাক্ষসী ভাষা ১৪১ অস্তর-রাক্ষস দেখ।

রাম নার্গবেষ নুগব্পুত্র, বিশ্বস্তরের প্রতি ক্ষত্রিরের ভক্ষ্য উপদেশ ৬১০-৬২০ রুদ্দ্র নাপ্ত ভূতবান্ ২৯০ মরুদ্গানের পিতা ২৯০ রুদ্রের নাম পরিহর্ত্তব্য ২৯১ শঙ্কর ২৯১ কৃষ্ণবন্ত্রপরিধায়ী পুরুষ ৪৩১ ৰাস্তস্থিত ধনের অধিকারী ৪৩২ অগ্নিহোত্রহোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ সেচনসমর্থ ও পশুরক্ষক ৪৪৬

রুদ্রুগন—তেত্ত্রিশ দেবতার অন্তর্গত একাদশ রুদ্র ৩৮ ইন্দ্রের সহচর ৮৬ স্বর্গগমন ৩০৮ ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৮

রেণু—বিশ্বামিত্রের পুত্র ৫৯৬ বিশ্বামিত্র দেখ।
রোহিণী—প্রজাপতির রোহিতরূপিণী কন্সার রোহিণীতে পরিণতি ২৮৮
রোহিত্ত—হরিশ্চন্দ্রের পুত্র ৫৮৬ অরণ্যে বিচরণ ও পুরুষরূপী ইক্রের সহিত
আলাপ ৫৮৮ শুনংশেপকে ক্রয় ৫৯০

लाञ्चल—स्मिलांग प्रथ। लाञ्चलांग्रन—स्मिलांग प्रथ।

বৎস—সর্পি: দেখ।
ব্যাবতা—রুষ শুম্ম দেখ।
বনস্পাতি—আপ্রীদেবতা ১০০ পশুষাগে দেবতা ১৭৮
বরুণ—সোমের দেবতা ৫০,১১৪ আদিত্যগণের সহচর ৮৬ বরুণের গছে

দেবগণের তমুরক্ষা ৮৭ বাণে অবস্থিতি ৮৮ ভৃগুকে গ্রহণ ২৮৯ বজ্ঞরক্ষক ২৯৮ অস্থাবিক্দকে ইন্দ্রের সাহায্য ৩২৫ অগ্নিহোত্রদ্রবোর দেবতা ৪৬৫ হিন্নিক্রকে পূত্রবরদান ৫৮৬ হরিক্দক্রের প্রতি অভিশাপ ৫৮৮ হরিক্দক্রের যাগ ৫৯০ শুনঃ-শেপকর্তৃক স্থতি ৫৯২ প্রজাপতিকর্তৃক অভিষেক ৬৩২ ব্রভধারী ৬৪৭,৬৫৫ মিত্রাবরুণ দেখ।

বল—অমুর, ইক্রকর্ত্ক গাভী অবেষণ ২৬০ ইক্রকর্ত্ক গুছা আবিদার, গাভীগণকে অন্ধিরোগণের নিকট প্রেরণ ও বলের হত্যা ৪৯৪ দেবগণকর্তৃক বলের দমন ও গাভী অধিকার ৫২৯

यम-मधामतमञ् জनश् ७४२ डेनीनत त्रथ।

বসিষ্ঠ—ঋষি, মন্ত্রদ্রষ্টা ৫১৭ ইক্সের ধামে গমন ৫২১ হরিশ্চক্রের রাজস্ম্বর্জ্ঞ ব্রহ্মা ৫৯১ স্থানান্ পৈজবনকে ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্য উপদেশ ৬২১ স্থান্ পৈজবনের অভিষেক ৬৬০

ব্সুপ্র—তেত্রিশ দেবতার অন্তর্গত অষ্ট বস্থ ৩৮ অগ্নির সহচর ৮৬ অগ্নিহোত্র-দ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ ইন্দ্রের অভিযেক ৬৪৭

ব্ষট্কার—তেত্তিশ দেবতার অন্তর্গত ৩৮

বাক্-দেবী-গন্ধগণের নিকট সোমাহরণ ১৪ গন্ধর্বসমীপে অবস্থিতি ১৫ নবরাত্তে চতুর্থাহের দেবতা ৪০৬,৪০৮

বাচম্পতি = বৃহম্পতি, দেবযজ্ঞে হোতা ৪৬১

वाकत्रञ्जाय्य-त्नामक्ष्या त्वथ ।

বাভাবত-জাতৃকর্ণ্য বৃষঞ্জ, বৃষঞ্জ দেখ।

বামদেব—সম্পাতস্ক্রন্তর ৩৯২ বিশ্বামিত্রদৃষ্ট স্থক্তের প্রচারকর্তা ৫১৬ প্রোহিত সম্বন্ধে ঋক্ ৬৬৮,৬৬৯

বায়ু—সোমপানার্থ ধাবন, জন্নলাভ ও দিদেবত্যগ্রহে ভাগপ্রাপ্তি ১৮৭-১৮৯ দেবতা ২৮০ গৃহপতি ৪৬৩ ইক্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৫২

वात्रां नि—एश प्रथ।

বাসিষ্ঠ—সাত্যহব্য—অত্যরাতি জানস্তপিকে উপদেশ ৬৬৪ অত্যরাতিকে অভিশাপ ৬৬৪

विन-श्त्रिगामः (मथ !

বিদ্যাৎ – দেবতা ৬৭২

বিধিশ্রেড ত-দেবভাগ দেখ।

বিমদ-শাষ- মন্ত্ৰদ্ৰষ্ঠা, বিশেষ ভাবে ক্লিষ্ট ৪০৯,৪১২,৫২০

विद्वाह्य-अत्र प्रथ।

বিশ্বকর্মা—সংবংসরস্বরূপ, ইন্দ্র রুত্রহত্যাদারা বিশ্বকর্মা, প্রজ্ঞাপতি প্রজাসষ্টি-দারা বিশ্বকর্মা ৩৭৬

বিশ্বকর্ম্মা—ভৌবন —রাজা, কশ্মপকর্ত্বক অভিষেক, পৃথিবীজয়, অশ্বনেধ্যাগ, কশ্মপকে পৃথিবীদানের প্রস্তাব ৬৬০

বিশ্বদৈবগণ—বৃহস্পতির সহচর ৮৬ স্বাহাক্তিদেবতা ১৫৯ স্বর্গগমনচেষ্টা ও অগ্নিস্ততি ৩০৯ নবরাত্রে তৃতীয়াহের দেবতা ৪০০ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ যক্ত হইতে অস্করাপসারণ ৪৯০ গুলঃশেপকর্তৃক স্তুত্তি ৫৯৩ ইক্রাভিষেকে উৎক্রোশন ৬৪৬ ইক্লের অভিষেক ৬৪৮ মক্বত্তের গৃহে সভাসদ ৬৬১

বিশ্বস্তর—স্ক্রমার পূত্র, যজে শ্রাপর্ণগণকে বর্জন ৬১০ তংগুতি মার্গবের রামের উপদেশ ৬১১-৬২০ রামকে সহস্র গাভীদান ৬২১

বিশাররপ—স্বান্ত্র—স্বন্তার পুত্র, ইক্রকর্ত্ক হত্যা ও দেবগণের ইক্রবর্জন ৬১১
বিশারিত্র—সম্পাতস্থক্তদর্শন ও তদ্প্ত সম্পাতস্থক্তের বামদেবকর্ত্বক প্রচার
৫১৬ বিশ্বের মিত্র ৫২১,৫২২ হরিশ্চক্রের রাজস্বরে হোতা ৫৯১ শুন:শেপকে
পুত্ররূপে গ্রহণ ৫৯৫ কপিলগোত্র ও বক্রগোত্রের সহিত সম্বন্ধ ৫৯৫ ভরতর্বভ
৫৯৬ বিশ্বামিত্রের পুত্রগণ ৫৯৬ শত পুত্র ৫৯৬ পুত্রগণ প্রতি অভিশাপ ৫৯৭
গাথিবংশ ও কুশিকবংশের সহিত সম্বন্ধ ৫৯৭ জহু বংশের সহিত সম্বন্ধ ৫৯৮
বিষ্ণু—দেবগণের পরম ২ সকল দেবতা ৩ বিষ্ণুর শরীর ৪ ত্রিপাদদারা
জগং আক্রমণ ৫ দীক্ষাপালক ১৭ যজ্ঞস্বরূপ ৫৫ দেবগণের বাণে অবস্থান
৮৮ উপসদের দেবতা ৯০ দেবগণের দারপাল ১১৩ যজ্ঞরক্ষক ২৯৮,২৯৯

বুলিল—আখি—আখতর—গোশ্নের অহশাসন মতে হোতৃকর্ম ৫৪৪,৫৪৫

অস্তরবিরুদ্ধে ইন্দ্রের সাহায্য ৩২৬ ইন্দ্রের সহিত স্পর্না এবং ত্রিপাদ দ্বারা লোক-

সমূহ বেদসমূহ ও বাক্য আক্রমণ ৫১২ হোমদ্রব্যদেরতা ৪৬৫

বুত্র - বছ্রধাবা বধ ৯২ অগ্নি ও সোমের সাহায্যে ইক্তকর্তৃক বধ ১২৮ ইক্তের

বৃত্রবধে সন্দেহ ২৫২ দেবগণের ইক্সত্যাগ ২৫৩ দেবগণের বৃত্রবধে চেষ্টা ও বৃত্রের খাসে দেবগণের পলায়ন ২৬২ বৃত্ত = অহি ২৬০ মক্রদাণ সহ অহিহত্যা ২৬০ বৃত্রবধ্বারা ইক্সের মহেক্সম্ব ২৬৪ ইক্সকর্তৃক বজুপ্রহারে উচ্চনাদ ৩২৯ বৃত্রহত্যাহেতৃ দেবগণের ইক্সবর্জন ৬১১ ইক্স দেখ।

বুত্রেল্প –গঙ্গাতীরস্থ স্থান, ভরতের অশ্ববন্ধন ৬৬১

বুম্শুত্ম—জাভূকর্ণা, বাতাবত, অগ্নিছোত্র কাল সম্বন্ধে উক্তি ৪৭০

ব্ৰদাকপি-দেবতা ৪৩২

বৃষ্টি—দেবতা ৬৭২

(वक्ष)-इतिकन (मथ।

বৈদৰ্ভ —ভীম দেখ।

दिवधम-श्रिक्त प्रथ।

देवदर्वाहन-अत्र प्रथ।

বৈশানের —অগ্নি—প্রজাপতির রেতোবেষ্টন ও কাঠিক্সম্পাদন ২৮৯ পুরোহিত বৈশানরস্বরূপ ৬৬৬

শক্তি—গৌরিবীতি ঋষির পিতা ২৫৯ গৌরিবীতি দেখ।

শ্রাকি—সাত্রাজিত—রাজা, সোমশুরা কর্তৃক অভিষেক, পৃথিৰীজয় ও অখনেধ্যাগ ৬৬০

শন্তব —ইন্ত্রকর্ত্ত বধ ২৬৩

শ্বর-অনু দেখ।

শার্মাক্ত —মানব—মতুবংশীয় রাজা ও ঋষি, অঙ্গিরোগণের যাজকতা ৩৯৮ চাবনকর্ত্তক অভিষেক ও অধ্যোধ্যাগ ৬৫৯

भिवि--रेभवा (मथ।

শু**চির্ফ্র—গোপালপুত্র,** যজমান ব্রজ্ঞানের হিতার্থ দেবী ও দেবিকাগণের যাগ ৩২২

শুনঃপুচ্ছ — সজীগর্তের জোষ্ঠপুত্র ৫৯০

শুনোলাঙ্গল—অজীগর্তের কনিষ্ঠপ্ত ৫৯٠

শুনঃশেপ – ঋষি, আঙ্গিরস ৫৯৫ সজীগর্তের মধ্যমপুত্র, একশত গাভীর

বিনিময়ে রোহিতকে দান, হরিশ্চন্দ্রের রাজস্বরে পশুরূপে বন্ধন ৫৯০ অজীপর্ত্ত কর্তৃক বধের উত্যোগ ৫৯১ প্রজাপতি, অগ্নি, বরুণ, বিশ্বদেবগণ, ইন্দ্র, অধিষয় এবং উবার স্তব ৫৯২,৫৯৩ পাশমুক্তি ও শুন:শেপকর্তৃক বজ্ঞসমাপন ৫৯৪ বিখা-মিত্র কর্তৃক পুত্রত্বে গ্রহণ ও দেবরাত নামপ্রাপ্তি, অজীগর্ত্তকে পরিত্যাগ ৫৯৫,৫৯৬ কপিল, বক্র, গাথি, কুশিক ও জঙ্গু বংশের সহিত্ত সম্পর্ক স্থাপন ৫৯৫,৫৯৭,৫৯৮ দেবরাত দেখ।

শুদ্মিণ—শৈব্য, রাজা, অত্যরাতিকে বধ ৬৬৪ অত্যরাতি দেখ। শৈব্য—শিবিপুত্র, শুদ্মিণ দেখ। শ্যাপর্বাপন—বিশ্বস্তরের যজ্ঞে বর্জন ৬০৯ পাপকর্মকারী ৬১০ মৃগব্পুত্র রামকর্তৃক যজ্ঞে অধিকার দান ৬২৫

সত্ৰাজিৎ—শতানীক দেখ।

স্তুৎগণ—দক্ষিণদিকে অবস্থিত জ্বনগণ, অভিষেকের পর ভাঁহাদের ভোজ অভিধান ৬৪৮

मन्द्राज - कविरात जकानिर्दर्भ ७२>

স্মিৎ-আপ্রীদেবতা ১২৯

সরস্বন্তী—দেবী ১৩২ সবদীয় পুরোডাশ ভাগ ১৮৬ বাগ্দেবতা ২৯৬ দেবীত্রয় দেখ।

मर्श्यायि—वर्त्तृ पाथ।

সর্পরাজ্ঞী—ভূমিস্বরূপা, মন্ত্রদ্রী, ওষধি প্রভৃতি প্রাপ্তি ৪৫৭

স্পিঃ-ৰংসপুত্ৰ, সৌবলের ঋত্বিক্ ৫৩১

সর্বিচরু-দেশ-দেবগণের সত্রাম্নষ্ঠান ৪৮২

স্বিত্য-প্রারণীয়ে দেবতা ২৮ প্রসবের প্রভূ ৩২,৫৭,১০৯ হোমদ্রব্যের দেবতা ২৭০, তৃতীরসবনে ভাগ ২৭৯,২৮০ শুন:শেপের স্বতি ৫৯২ ইক্রের মহাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫

সহদেব-সোষক দেখ।

সহদেব—শাঞ্জ স্ব—ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ ৬২১

म् । हि--- आणितम-- मकरखत अखिराक ७५১ मक्ख (नथ ।

সাচীগুণ—দেশ—এ দেশে ভরতের যজে অগ্নিচয়ন ও দান ৬৬৩
সাজ্যহ্ব্য — বাসিষ্ঠ, বসিষ্ঠগোত্রন্ধ, অত্যরাতিকে অভিশাপ ৬৬৪
সাক্রাজিত — সত্রাজিংপুত্র, শতানীক দেধ।
সাধ্যগণ — দেবগণের সাধ্যব ৬২ ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৬,৬৪৮

আপ্তাগণ দেখ।

সাঞ্চ য়—সহদেব দেখ। সাবিত্ৰী—স্ব্যা দেখ। সাহদেব্য —সোমক দেখ।

मिनीवानी—प्रिवका ७১৯,७२১

স্ত্রকীর্ত্তি—কান্দীবত—কন্দীবানের পুত্র মন্ত্রদ্রন্তী ৪৩০,৫৪২

স্তুত্ত্বা—কৈরিশি ভার্গায়ণ—রাঞ্জা ৬৭৪

স্থান স্বিত্ত ক্রিক ক্রিরের ভক্ষানির্দেশ ৬২১ বিষিঠ্ব ক্রিক ক্রিরের ভক্ষানির্দেশ ৬২১

স্ত্ৰপূৰ্ব—দেবতা ৫০৮ গায়ত্ৰী দেখ।

ञ्चम्या-विश्वष्ठत्र त्मथ ।

সুয়বস—অনীগর্ভের পিতা; অনীগর্ভ দেখ।

সূর্য্য—উপাংশুগ্রহের দেবতা ১৭৮ স্থ্য = ধাতা ৩২১ অভিরাত্তে দেবতা ৩৪৬,৩৪৭ অগ্নিহোত্তের দেবতা ৪৭৫

সূর্য্যা—সাবিত্রী, প্রজাপতির হৃহিতা, সোমের উদ্দেশে সম্প্রদান ৩৪১

মেনা = প্রাসহা, ইন্দ্রের প্রেমনী পদ্দী ২৬৬ প্রাসহা দেখ।

সোম—প্রায়ণীয়ের দেবতা ২৮ উত্তরদিকে উৎপত্তি ৩১ চক্ষুংম্বরূপ ৩২ পূর্বাদিকে ক্রয় ৪৩ মন্ত্রের নিকট আসিবার সময় বীর্যানাশ ৪৪ দেবগণের রাজা ৫৪,৫৫,৫৬ দেবগণের বাণে অবস্থান ৮৮ গন্ধর্বগণের নিকট অবস্থিতি, বাগ্দেবীর বিনিময়ে সোম-ক্রয় ৯৪,৯৫ রাজা ইন্দু ১০৫ অস্থরগণের সোমকে হত্যাচেটা ১১০ সকল দেবতা ১২৭ বৃত্রবধে ইক্রের সাহায্য ১২৮ বিশ্ববিং ২১৭ মর্গে অবস্থিতি ও স্মপর্ণরূপী ছলোগণসাহায্যে আনয়নের চেটা ২৭২ গায়ত্রীকর্ভ্ক সোমের আনয়ন ২৭৩,২৭৪ সোমরক্ষক রুশাম্থ ২৭৪ সোম হইতে সবনোৎপত্তি ২৭৫ সোমবধ্ব ২৮৬ সোমের উদ্দেশে প্রজাপতির কঞ্চাদান ৩৪১ স্থপর্ণকর্ভ্ক

সোমানয়ন ৩৭২,৫০৮ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫, চক্সমা দেবগণের সোম ৫৮১ প্রজাপতিকর্ত্তক অভিষেক ৬৩২ ওষধিরাজ ৬৭১

সোমক—সাহদেব্য—সহদেবপুত্র, ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনিরূপণ ৬২১
সোমশুত্মা—বাজরত্বায়ন, বাজরত্বের পৌত্র, তৎকর্ত্ব শতানীকের অভিবেক
৬৬০ শতানীক দেখ।

সোম্যাদঃ-পিতৃগণ ২৯৬

সৌজাত—আরাদুপুত্র, ক্ষত্রিরের দীক্ষাবিষয়ে উপদেশ ৬০০
সৌবল—যজ্ঞে বহু দক্ষিণাদান ৫৩১,৫৩১ সর্পিঃ দেখ।
স্বাস্থ্যি—প্রায়ণীয়ের ও উদয়ণীয়ের দেবতা ৪২ পথ্যা দেখ।
স্বাহাকৃতি—অন্তিম আগ্রীদেবতা ১৩৩,১৫৫ বিশ্বদেবগণ স্বাহাকৃতির দেবতা ১৫৬
স্বিস্টাকৃৎ— দেবতা, তহুদেশে পশ্বক্ষ যাগ ১৪৮

#### হরি-ইন্দের অশ্ব ১৮৬

হরিশ্চনদ্র—ইক্ষাকুবংশীয়, বেধার পুত্র, শতপদ্মীবিশিষ্ট ৭৮০ পর্বাত ও নারদের সহিত আলাপ ৫৮৪ বরুণের বরে পুত্র রোহিতের জন্ম ৫৮৬ উদর রোগ ৫৮৮ বরুণের যাগ ও রাজস্য় অনুষ্ঠান ৫৯০

**হিমবান্**—পর্বাত, উহার পরপারে উত্তরকুক ও উত্তরমদ্র ৬৪৮ **হিরণ্যদৎ**—বিদের পুত্র, বষট্কার সম্বন্ধে উক্তি ২৩৬ **হিরণ্যস্ত**ূপ—আঙ্গিরস—মন্ত্রদ্ধী, ইক্সের ধামপ্রাপ্তি ২৭১

## দ্বিতীয় পরিশিষ্ট

অকার — ওঁকারের অন্তর্গত ৪৭৬ ওঁ দেখ। অক্ষর—দেবগণের সোমপাত্র ২১৫ ছন্দ দেখ। অক্ষরপঙ্জিক—১৮৫

আগ্লি—আদিত্যের অগ্নিপ্রবেশ, অগ্নির বায়্প্রবেশ ৬৭০ অগ্ন্যাধান, গৃহ অগ্নি, লৌকিক অগ্নি ও শ্রোত অগ্নি দেখ।

আগ্নিপ্রাণয়ন—আহবনীয় অগ্নিকে ঐষ্টিক বেদির নিকট হইতে পূর্ব্বমুখে নয়ন করিয়া উত্তরবেদিতে স্থাপন ৯৫-১০৩

অগ্নিমন্ত্রন-- অরণিদ্বয় ঘর্ষণে অগ্নি উৎপাদন--আতিগোষ্টিতে বিহিত ৫৬-৬৪ অগ্নিষ্টোম—জ্যোতিষ্টোম নামক সোমযজ্ঞের প্রথম সংস্থা, সমুদর ঐকাহিক সোমযজ্ঞের প্রকৃতি ৩০১ ভদ্মারা যজমানকে স্থধায় স্থাপন ৩০২ অগ্নিষ্টোমের উৎপত্তি ৩•১ অস্তান্ত যাগের ও ক্রতুর সহিত সম্পর্ক ৩০৫ অগ্নিপ্টোমের বিবরণ ১-৩১৪ প্রথম দিনের অনুষ্ঠান-অগ্নিষ্টোমে দীক্ষা ১০-১৫ দীক্ষণীয় ইষ্টিযাগ ১-৮. ১৫-২৫ দ্বিতীয় দিনে—প্রায়ণীয় ইষ্টিযাগ ২৫-৪৩ সোমক্রয় সোমপ্রবহণ ও সোমের উপাবহরণ ৫২-৫৪ আতিথোষ্ট ৫৪-৬৮ দিতীয় তৃতীয় ও চতুর্থ দিনে সম্পাদ্য উপসদ্ ইষ্টি ৮৩-৯৩ এবং প্রবর্গ্যকর্ম ৬৮-৮২ ঐ কয়দিনের আত্মান্ত্রক তানুনপ্ত্র কর্ম ৮৬-৮৭ সোমের আপ্যায়ন ও নিহ্নব ৯২-৯৩ ব্রতপানের নিয়ম ৮৮-৮৯ চতুর্থদিনে—অগ্নিপ্রণয়ন ৯৫-১০৩ হবিদ্ধানপ্রবর্ত্তন ১০৩-১০৮ অগ্নীযোমপ্রণয়ন ১০৯-১১৫ পশুষাগ ১১৬-১৫৯ পঞ্চম দিনে—প্রত্যুবে প্রাতরমুবাক পঠি ১৬০-১৬৯ প্রাত্তে একখনা আনয়ন ও অপোনপ্ত্রীয় পাঠ ১৭৬-১৭৭ পূর্বাহে প্রাতঃস্বন ১৭৭-२৩৫ সবনের অন্তর্গত বিবিধ কর্ম্ম ২৩৫-২৫১ মাধ্যন্দিন স্বন ২৫১-২৭১ অপরাত্নে তৃতীয় সবন ২৭৮-৩০১ অগ্নিষ্টোম সমাপ্তিস্চক উদয়নীয় ইষ্টি ৪০-৪৩ অগ্নিষ্টোমপ্রশংসা—অগ্নিষ্টোমের উৎপত্তি সম্বন্ধে আথ্যায়িকা ৩০১,৬০৮ অগ্নিষ্টোমের অন্তর্গত অনুষ্ঠান ৩০০ অন্তান্ত যজ্ঞের সহিত সম্পর্ক ৩০৫ অগ্নিষ্টোম নামের তাৎপৰ্যা ৩১০ সোম্যাগ দেখ!

অগ্নিছোত্র—বিবাহান্তে অধ্যাধান অফুষ্ঠানের পর গৃহস্থ কর্ত্ক প্রতিদিন সান্ধংকালে ও প্রাতঃকালে সম্পান্থ নিত্যকর্ম ৪৬৪ গার্হপত্য হইতে আহবনীয় অধির উদ্ধরণ ৪৬৪ হ্র্মদোহন ও গার্হপত্য হ্র্ম পাক ৪৬৫ হ্র্মদোহনে বিবিধ বৈকল্যের প্রায়শ্চিত্ত ৪৬৬,৫৬৫ শ্রদ্ধাহোম ৪৬৮ অগ্নিহোত্রপ্রশংসা ৪৬৯ হোমকাল ৪৭০-৪৭৫ হোমমন্ত্র ৪৭৫ অন্তান্ত বৈকল্যের প্রায়শ্চিত্ত ৫৬৩-৫৮০ অপত্নীকের অগ্নিহোত্রত্যাগ নিষেধ ৫৭৮,৫৭৯

অগ্নিছোত্রহবণী—অগ্নিহোত্রে হোমদ্রব্য লইবার ক্রক্ বা হাতা ৫৬৮
অগ্নিছোত্রী—বে গাভীর হৃগ্ধে অগ্নিহোত্র নিপান্ন হয়; অগ্নিহোত্রীদোহন
বৈক্ল্যে প্রায়ণ্ডির ৪৬৬,৫৬৫

### व्यारि-वांशीय प्रथ।

অমীষোমপ্রণয়ন—অমিটোমে স্থত্যার পূর্বদিন অর্থাৎ চতুর্থ দিন প্রিষ্টক বেদির পূর্বে স্থিত আহবনীর অমিকে সৌমিক বেদিন্থিত আমীপ্রীর ধিক্ষ্যে লইরা বাওরা হর; পরদিন অর্থাৎ স্থত্যাদিন ঐ অমিকে আমীপ্রীর হইতে গ্রহণ করিরা অস্তান্ত ধিক্ষ্য আলাইতে হইবে, এই উদ্দেশ্ত। ক্ররের পর সোম প্রাচীন বংশশালায় রক্ষিত থাকে; ঐ সোমকেও ঐ সঙ্গে লইয়া হবিদ্ধানমণ্ডপে রাখিতে হয়; পরদিন সোমবাগার্থ সেই সোমের অভিষব হইবে, এই উদ্দেশ্ত। অধ্বর্মুকর্তৃক অমি ও সোমের এই প্রণয়ন অর্থাৎ পূর্বেমুখে আমীপ্রীর ধিক্ষ্যে ও হবিদ্ধানমণ্ডপে আনয়ন কর্ম্মের নাম অমীযোম প্রণয়ন; প্রণয়ন কালে হোতা তদকুকুল মন্ত্র পাঠ করেন ১০৯-১১৫

আগ্লাষোমীয় পশু— অধি ও সোমের প্রণায়নের পর তাঁহাদের অভ্যর্থনার্থ পশুবাগ বিধের; ঐ বাগের উদিষ্ট দেবতা অধি ও সোম; এই বাগের বিবরণ ১১৬-১৫৯ অধীবোমীয় পশু ছই বর্ণের ছইবে ও স্থুল হইবে ১২৭ ইহার মাংস ভক্ষণীয় কি না ভাষিয়ের বিচার ১২৮; পশুবাগ দেখ।

অগ্ন্যাধান, অগ্ন্যাধেয়—বিবাহের পর গৃহস্থ অগ্নিশালার ছইথানি বর বাঁধিরা এক বরে গার্হপতা ও দক্ষিণাগ্নি ও অন্ত বরে আহবনীর অগ্নি ও বেদি স্থাপন করেন। এই অগ্নিত্ররে সমৃদর শ্রোত বজ্ঞ সম্পন্ন হয়, এই জন্ম এই অগ্নিত্ররের নাম শ্রোত অগ্নি, নামান্তর বৈতানিক অগ্নি। এতর্মধ্যে গার্হপত্য অগ্নি অজ্ঞ অলিলা থাকে, কথনও নিবার না; গার্হপত্য হইতে অগ্নি গ্রহণ বা উদ্ধরণ

ক্ষরিয়া সেই উক্ত অগ্নি দারা আহবনীয় অগ্নি এবং দক্ষিণাগ্নি প্রয়োজনমত যজ্ঞের পুর্বে জালান হয়। বিবাহের পত্ন সপত্নীক গৃহস্থকর্তৃক এই অগ্নিত্রয় স্থাপনের নাম অগ্নাধান বা অগ্নাধেয়।

অগ্নাধান কর্ম অন্ততম হবির্গজ্ঞ ৪৭৭ অগ্নির বিবিধ বৈকলা ঘটিলে প্রায়ণ্ডিত ৫৭০-৫৭০ আহিতাগ্নির বিবিধ দোষের প্রায়ণ্ডিত ৫৭৪-৫৭৮ গার্হপত্তা অগ্নি নিবাইয়া গেলে প্রায়ণ্ডিত ৫৮১ গার্হপত্তা, আহবনীয় ও অবাহার্য্যান্থান দেখ।

অঙ্গিরসাময়ন — শংবংসর সাধ্য সোম্যাগ — গবাময়নের বিক্বতি ৩৬৪
অচ্ছাবাক — স্মন্ততম ঋষিক্ — প্রাতঃসবনে অচ্ছাবাক পক্ষে বিশেষ বিধি ২১১, উক্ধ্য ক্রতুতে তৃতীয় সবনে বিশেষ বিধি ৩২৬, ঋষিক্ ও হোত্রক দেও।

অজ—যজ্ঞে মেধ্য পশু ১৪৩

অজিন-পর্যম ৫৬২

অপ্তন-দীক্ষিত যজমানের অঞ্জন ১১ যুপের অঞ্জন ১১৯

অতিচ্ছন্দ-৩৩২

অতিজগতী—৫৪৩

অতিমূর্শ —শত্রপাঠের বিশেষ রীতি ৫৩> বিশ্বতি দেখ।

অতির†ত্র—জ্যোতিষ্টোমের সংস্থাভেদ—অগ্নিষ্টোমের বিক্বতি ৩০৬ অতিরাত্ত্রের উৎপত্তি ৩৩৬ অতিরাত্ত্র যজে বিশেষ বিধি রাত্রিক্বতা ৩৩৮ বিশেষ বিধি আদ্বিদ শস্ত্র ৩৪১-৩৫৩ সোমযক্ত দেখ।

অতিবাদ মন্ত্র—৫৫২

অদ্রি—সোমরদ নিদ্ধাশনার্থ পাষাণ, নামান্তর গ্রাব ৬১৭

অধিষ্বণ ফলক—উপরব নামক গর্ত্তের উপর রক্ষিত যে কাণ্ঠফলকের উপর অধিষ্বণ চন্দ্র পাতিয়া তত্পরি সোম থেঁতলান হয় ৬১৭

অধিষ্বণ চৰ্ম্ম—৬১৭

অধ্রিগু—পশুবিশসন দেবতা ১৩৬

অধিগুঠপ্রয—যে মন্ত্র হোতা পশুণাতককে ( শমিতাকে ) পশুর **আলন্তনে** আদেশ কল্পেন ১৩৬-১৪২ প্রেষ দেখ।

व्यथ्त पूर्य नि थान अविक्-गटक बाहिं नाम स्टेट द्रामधना

প্রস্তুত করা প্রভৃতি আমুষঙ্গিক প্রধান সমুদয় কর্ম ইনি স্বহন্তে সম্পাদন করেন ; প্রজাপতির ও দেবগণের অধ্বর্ম্য কর্ম্ম ৪৭৭

অনীক- ৰাগাংশ ৮৮ সেনামুখ ৩০১

অকুচর—শস্ত্রান্তর্গত প্রতিপৎ মন্ত্রের পরবর্তী কতিপয় ঋক্ মন্ত্র ২৫১ শস্ত্র দেখ। অকুপানীয় মন্ত্র—২৯৮

অনুমতি – চতুর্দশীযুক্ত পূর্ণিমা ৫৮০

অনুমান্ত্রণ-ক্রিয়মাণ কর্ম্মের অনুকৃল মন্ত্রের উচ্চারণ ২৩৮

অনুযাক্ত—ইষ্টিষাগাদিতে প্রধান যাগের পরে অন্থযাজ্বাগ সম্পান্ত। দর্শপূর্ণনাস ইষ্টিতে প্রধান যাগের পর বহিঃ নরাশংস ও অগ্নি স্বিষ্টক্বং এই তিন দেবতার উদ্দেশে তিন অন্থাজ যাগ হয়। কোন কোন ইষ্টিতে অন্থযাজ বর্জনীয়; প্রায়ণীয় ইষ্টিতে অন্থ্যাজ বর্জন অন্থচিত ৩৯ আতিথ্যেষ্টিতে বর্জনীয় ৬৭ উপসদে বর্জনীয় ৯১ পশুষাগে বিশেষ বিধি অন্সারে এগার দেবতার উদ্দেশে এগার অন্থাজ বিহিত ১৬৮

অকুরূপ—শস্ত্রান্তর্গত স্তোত্রিয় প্রগাথের অনুযায়ী প্রপাথ ২৭০ প্রগাথ দেখ।
অনুবচন—অধ্বর্গু কোন কর্ম্মে প্রবৃত্ত হইলে হোতার অথবা তাঁহার সহকারীর
তদস্তকুল মন্ত্র পাঠ। যথা—দীক্ষণীয়েষ্টির অগ্নিসমিন্ধন কর্ম্মে অনুবচন (সামিধেনী
মন্ত্র ১৬ সোমপ্রবহণ কর্মে অনুবচন মন্ত্র ৪৫ আতিথ্যেষ্টিতে অগ্নিমন্থন কর্ম্মে ৫৬ অগ্নিপ্রধান কর্ম্মে ৯৫ হবিদ্ধান প্রবর্তন কর্ম্মে ১০৩ অগ্নীষোম প্রাণয়ন কর্ম্মে ১০৯ যুপসংস্কার কর্ম্মে ১১৯ পশুর পর্যাগ্নিকরণ কর্ম্মে ১৩৪ বপাস্তোকাছতি কর্মে ১৫২
প্রাতরম্বাক কর্ম্মে অনুবচন ১৬০

অনুব্যট্কার—অধ্বর্গ যথন আছতি দেন, হোতা সেই সময়ে যাজা। পাঠ করিয়া বৌষ্ট উচ্চারণ করেন, তৎপরে "অগ্নে বীহি"—অগ্নি ভক্ষণ কর—বলিয়া পুনরায় বৌষ্ট উচ্চারণ করেন। এই দিতীয়বার বৌষ্ট উচ্চারণের নাম অনুবষ্ট্কার। ইষ্টিযাগের প্রধান যাগের পর স্বিষ্টক্রংযাগ হয়, এই যাগে অনুবষ্ট্কার অবিধেয়। প্রবর্গাকর্মে অনুবষ্ট্কার বিহিত, উহা স্বিষ্টক্রতের স্থানীয় ৭৯ সোমবজ্ঞে দিনেবত্য গ্রহাছতি কর্ম্মে ও ঋতুযাজে অনুবষ্ট্কার নিষিদ্ধ ১৯৫, ১৯৮, ২৩৫ অন্তন্ম বিহিত ২৩৪ যাগ দেখ।

অভিত্রাক্যা-নামান্তর পুরোহমবাক্যা-ইটি যজ্ঞাদির অন্তর্গত এধান ও

শ্বধান যাগে অধ্বয়া আছতি দিবার সমন্ন হোতা যাজ্ঞা মন্ত্র পাঠ করেন; যাজ্ঞাপাঠের পূর্বে উদ্দিষ্ট দেবতাকে অমুকূল করিবার জন্ম হোতা (অথবা হুল-বিশেষে তাঁহার সহকারী মৈত্রাবরুণ) অমুবাক্যা মন্ত্র পাঠ করেন। ঐতরের ব্রাহ্মণের নানাস্থানে এই অমুবাক্যা মন্ত্র ও তাহার তাংপর্য্য উপদিষ্ট হইরাছে। যথা—দীক্ষণীয়েষ্টিতে প্রধান যাগে ১৭ স্বিষ্টকুংযাগে ১৮,২২,২০ প্রান্থণীয়েষ্টিতে ৩৩-৩৮ উদরনীয়ের অমুবাক্যা প্রান্থণীয়ের যাজ্ঞা হন ৪১ আতিথোটির আজ্ঞাভাপে ৬৪-৬৬ উপদদে ৯০ পশুষাধ্বের অস্ত্রিম প্রয়াজে ১৫৫ সোম্বজ্ঞে ঐক্রবান্ধব গ্রহান্থতিতে ১৯০

অনুষ্টু প্—১১

অমুস্তরণী গাভী—মৃতের সংকারে বধ্য ২৮৬

व्यन्तान-त्वम् १०४

অনুবর্ত্ত পশু—সোম্বাগের সমাপ্তিতে অবভূথ স্থানের পর বন্ধ্যা পাভী অথবা তদভাবে ব্যদারা বে পশুযাগ হয় ১৮৫, ৬০২ পশুযাগ দেখ।

অন্তব্নিক্ষ--প্ৰজাপতি কৰ্ত্ত সৃষ্টি ৪৭৬

অন্তর্যাম গ্রাহ—প্রাতঃসবনে আছত দ্বিতীয় গ্রহ ১৭৮

অত্তেবাদী—ঋভুগণ সবিতার অস্তেবাদী ২৮১

আৰুষ্টকা—স্মাৰ্ত্ত অগ্নিতে সম্পাদ্য পাক্ষজ্ঞ ৩০০ পাক্ষজ্ঞ দেখ।

অন্বাধান—ইষ্টিযাগাদির উপক্রমে অগ্নিকে অন্তকূল করিবার উদ্দেশে আহব-নীয়াদিতে সমিৎ স্থাপন; দক্ষিণাগ্নিতে অবাধান উচিত কি না ৫৮২

অন্তারম্ভ-ম্পর্শ ৫৯৪

অন্ত্রাহার্য-পচন—দক্ষিণাগ্নির নামান্তর—ইষ্টিযজ্ঞে ঋত্বিকেরা অন্তর দক্ষিণ পান; ঐ অন্তের নাম অন্বাহার্য্য; দক্ষিণাগ্নিতে উহা পাক হয় ও মক্ত্রশেষে ঐ অন্তর ঋত্বিকেরা ভোজন করেন ৫৮২, ৬৬৬

অপর পক্ষ-কৃষ্ণপক্ষ ৩৮১

অপরিজ্যানি হোম—৬০২

অপান-বায় ১'৭৯

অপিশর্কর-৩১৮

অপুপ-পিষ্টক বা পুরোডাশ ১৮৬

অপোনপ্ত্রীয় সৃক্ত-সোমাভিষবার্থ একধনা নামক জল আনয়ন কালে হোতৃপাঠ্য হক্ত ১৭০-১৭৩

অপ্তোর্যাম —জ্যোতিষ্টোমের সংস্থাভেদ—স্ববিষ্টোমের বিশ্বতি ১, ৩০৬ অপ্রতিরথ সূক্ত—৬৪০

অব্রাহ্মণ—সোমযজ্ঞে অনধিকারী ১৭১

অভিচার--২৬০, ২৬১

অভিজিৎ—সংবৎসর সত্তের অন্তর্গত অনুষ্ঠান ৩৫৪, ৩৬৮

অভিপ্লব মৃড়ছ—৩৫৩, ৩৫৪, ৩৬১ ষড়হ দেখ।

অভিষ্ব—১৭৫, সোম্বাগের দিন সোমলতার থও থেঁতলিয়া সোমর্স নিকাশন—
হবির্দ্ধান মণ্ডপে হবির্দ্ধান শকটের নিকটে উপরব নামক গর্ত্তের উপর কার্চফলক
(অধিষবণ ফলক) রাথিয়া তাহার উপর গোচর্ম্ম (অধিষবণ চর্ম্ম ) বিছাইয়া সোমলতার টুকরা পাষাণাঘাতে থেঁতলাইয়া রস বাহির করিতে হয়। এই পাষাণের নাম অদ্রি বা গ্রাব। চারিজন ঋত্বিক্ পাষাণ হত্তে আঘাত করেন। তিন ।বনের পূর্ব্বেই অভিষব বিহিত। পূর্ব্ব দিন সন্ধ্যায় আনীত বসতীবরী ও সোম্বাগের দিন প্রভূবে আনীত একধনা, এই ছই জল মিশাইয়া আধবনীয় নামক রহং পাত্রে রক্ষিত হয়; নিকাশিত সোমর্স ঐ জলে মিশান হয়। আহুতির পূর্ব্বে এই রস আধবনীয় হইতে ছাঁকিয়া অর্দ্ধাংশ দ্রোণকলশে ও অর্দ্ধাংশ পৃতভূতে ঢালা হয়। দশাপবিত্র নামক মেষলোমনির্ম্মিত ছাঁকনি পাত্রের মুথে দিয়া সোমর্স ছাঁকিতে হয়।

অভিষেক—যজ্ঞে দীক্ষা উপলক্ষে অভিষেক >> হরিশ্চক্রের রাজস্বরে অভিষেক ৫৯০ ক্ষত্রিয়ের রাজস্বরে অভিষেক ৫৯৮ পুনরভিষেক ৬২৯ মহাভিষেক ৬৪৪,৬৫০।

অভিষেচণায় কর্ম—°>৪,৫৯৮

অভিষ্টব—স্তুতি—প্রবর্গ্য কর্ম্মে অধ্বর্যুক্ত বিবিধ কর্ম্মের অমুকূল হোড়পাঠ্য স্তুতিমন্ত্র ৭৪-৮১ মাধ্যন্দিন সবনে অভিষেকার্থ পাষাণের অভিষ্টব বা গ্রাবস্তুতি ৪৮২ অভিহিন্ধার—২০০ হিন্ধার দেখ।

অভ্যঙ্গ—১১

অম্ব -- যজমানের অমরত্ব ৬৫%

অমাবস্তা-চম্রমার আদিত্য প্রবেশ ৬৭২

অনুত্ত-যজ্মানের অমৃতত্ত ১৫৭

আরণি—শ্মীগর্জ অখথের শাথা হইতে ছইথানি অরণি নির্শিত হয়; যজমান একথানি ধরিয়া থাকেন; উাহার পদ্মী ও পরে অধ্বর্য অভ্যথানি ধরিয়া ঘর্ষণ দারা অগ্রিমন্থন করেন। মন্থনের পূর্ব্বে গার্ছপত্য অগ্রিতে অরণি তপ্ত করা হয়; এই কর্মের নাম অগ্রি সমারোপণ ৫৭৩

ख्युक्ववर्व-भुष्ठत्र उँ९भित्र २३०

অবগ্রহ-৫৫১

আবদান—আহতির জন্ম হব্যদ্রব্য চারি বা পাঁচ অবদানে (থণ্ডে) কাটিরা গ্রহণ করিতে হয়। জামদগ্ম, বংসবিদ, আর্ষ্টিসেন, ভার্গব, চ্যাবন এই পাঁচ-গোত্রে উৎপন্ন যজমানের পক্ষে পাঁচ অবদান, অন্তর্ত্ত চারি অবদান, বিহিত। পশুষাগে বপাহোমে সকলের পক্ষেই পাঁচ অবদান ১৫৮

তাবভূথ—সোমধাগের অন্তে সপত্নীক যজমানের পুরোভাশাহৃতি পূর্ব্বক স্থান— সানান্তে তাঁহারা বস্ত্র পরিবর্ত্তন করেন ও উদয়নীয় ইষ্টি প্রভৃতি সম্পাদনের জন্ত দেবযজন দেশে ফিরিয়া আসেন। স্থানের পূর্ব্বে দীক্ষাকালে গৃহীত কৃষ্ণাজিন আদি ত্যাগ করিতে হয় ১৪,৬২৯

অবরোধ—৩৬০

অবরোহ—৩৭৪

অবসান-মন্ত্রপাঠকালে বিরাম ৩৭৪

व्यवस्तिष्ठा->>> हेड़ा तथ।

অবি—মেষ—মেধাপশু ১৪৩

আশ্ব—মেধ্যপশু ১৪২ অশ্বগতির দারা স্বর্গের দ্রন্থ পরিমাণ ১৬৫ অথের উৎপত্তি:২৪৩,২৯০ ভারবাহী ৩১৯ নিয়মিত অশ্ব ৩২৮ দেবগণের অশ্বরূপ ৪•১ অশ্বমেধ দেখা

অশ্বজন্ধ—ভাৰবাহী ৩১৯

অশ্বতরী—অগ্নির বাহন ৩৪৫

অশ্বস্কন—দিখিজ্ঞী রাজাদের অশ্বন্ধন ৬৫৯, ৬৬৩

অশ্বথ-ক্তিবের্গভক্য ৬১৪,৬১৪

আশ্বনেধ—৬৬০,৬৬৪
আদি—৫৯১
আন্তমন—হর্যা অন্তমিত হল লা ৩১৩
আন্তিন—১৫৯
আন্তনা—পাক্ষজ্ঞ ৩০৩
আহীন—ছইদিন হইতে বারদিনে সম্পান্ত সোমবজ্ঞ ৪৯৫৫২৩
আন্তনাদ—বান্ধণেতর বর্ণ হবিঃশেষ ভক্ষণ করেন লা ৫৯৯
আহোরাত্র—৮৫
আংল—৫৬১

আগৃঃ—যাজ্যামন্ত্রের আরন্তে "যে যজামহে" ইত্যাদি বাক্য—মৈত্রাবরুণ প্রৈষের আরন্তে "হোতা যক্ষং" ইত্যাদি বাক্য ১৯৫ যাজ্যা দেখ। আগ্নিমারুত শস্ত্র—তৃতীর সবনে পাঠ্য শস্ত্র ২৮৭,৩০১ শস্ত্র দেখ। আগ্নীপ্র—নামান্তর অগ্নীং, ব্রহ্মার সহকারী ঋত্বিক্। ইষ্টিযজ্ঞে ইনি অধ্বর্যুর আশ্রাবণের উত্তরে প্রত্যাশ্রাবণ করেন। সোমযজ্ঞে ইহার ধিক্যের নাম আগ্রীপ্রিষ্ঠা। ঐ ধিক্ষ্যকেও আগ্নীপ্র বলে। প্রাতঃসবনে ঋতৃ্যাগে ইহার কর্ত্ব্য ১৯৭ ভৃতীয় সবনে কর্ত্ব্য ৪৮৭

আগ্নী প্রীয়—মহাবেদির উত্তর দীমার নির্মিত মণ্ডপের মধ্যে অবস্থিত ধিষ্ণা; দোমঘাগের পূর্ব্বদিন ঐষ্টিক বেদির পূর্ব্বে স্থিত আহবনীয় হইতে অগ্নি প্রণয়ন করিয়া এই ধিষ্ণ্যে রক্ষিত হয়, পরদিন সেই অগ্নি হইতে অন্যান্ত ধিষ্ণ্য জালা হয়; অগ্নীযোম প্রণয়ন দেখ। উৎপত্তি ৮০ নামকরণ ২১০

আগ্রায়ণ—প্রাতঃসবনের গ্রহ ১৯৬ গ্রহ ও প্রাতঃসবন দেখ। অন্ততম পাক্ষজ্ঞ ৩০৩ তৎপূর্ব্বে নবারভোজন নিষিদ্ধ ৫৭৫

আচার্ঘ্য-৬৫>

আজিজ্ঞাদেন্যা—ঋক্ ৫৫২

আজিধাবন –দেবগণের আজিধাবন ৩৪২—৩৪৫

আজ্য-- विनीन ( प्रवीज्ञ ) मृत्र >>

আজ্যশস্ত্র—প্রাতঃসবনে হোড়পাঠ্য প্রথম শস্ত্র ২০৪—২২৪ শস্ত্র ও সবন দেখ।

আতিথা ইন্তি—সোমজন্তের পর ক্রীত সোমের সম্বর্জনার্থ ইন্টিযজ্ঞ; এই যজ্ঞে বিশেষ বিধি বিষ্ণুর উদ্দেশে নবকপাল পুরোডাশ ৫৫ অগ্নিমন্থন ও মথিত অগ্নির আহবনীয়ে নিক্ষেপ ৫৬ ইড়া ভক্ষণে সমাপ্তি ৬৭ অনুযাক্ত নিষেধ ৬৭

আপ্রা-- १२, ১৭৯, ১৮৯, ১৯৩, ২১৯, ২৩১, ১৮০

আত্তেয়—৫৬১

আ দিত্য-অগ্নিপ্রবেশ ৬৭০ অগ্নিও চক্রমা দেখ।

আদিত্য গ্রহ—তৃতীয় সবনের প্রথম গ্রহ ২৭৯

আ'দিত্যানাময়ন --সংবৎসরসাধ্য সত্র বা সোমযজ্ঞ --গবাময়ন যজ্ঞের বিকৃতি ৩৬০,৩৬৪

আধিবনীয়—সোমরদ গ্রহণের জন্ম বদতীবরী ও একধনা এই দ্বিবিধ জলে। পূর্ণ রহৎ পাত্র ৬১৭ অভিষব দেখ।

আধিপত্য-৬৩১

আণ্যায়ন—ক্ষতিপূরণ, শাস্তিবিধান—তান্নপ্ত্রের পর সোমের আপ্যায়ন ৯৩ দোমরদে চমদ পূর্ণ করিয়া চমদাপ্যায়ন ৬১৯

্রিজাপ্রীমন্ত্র—পশুষজ্ঞে বিহিত এগার দেবতার উদ্দিষ্ট এগার প্রযান্ধ যাগের যাজ্যামন্ত্র; এগার দেবতার মধ্যে দিতীয় দেবতা সম্বন্ধে যজমানের গোত্রভেদে মক্তলে
আছে। ঋথেদসংহিতায় দশটি আগ্রীস্থক্ত আছে; যজমান নিজ গোত্রের ঋষির
দৃষ্ট আগ্রীস্থক্ত ব্যবহার করেন। ১২৯—১৩০ দ্বাদশাহ যজ্ঞে দীক্ষার পূর্ব্বে
প্রোজাপত্য পশুষাগে জমদ্যিদৃষ্ট আগ্রীস্থক্তের বিধান ৩৮৪

আ্যায়ুত্ত—ঈষৎগলিত ঘৃত—পিতৃগণের উদ্দিষ্ট ১১

आञ्च् स-नामाञ्चत्र राष्ट्रायुध-पद्ध वावशाया का, कशाल, छेन्थल प्रवानि विविध क्रवा ७००।

আয়ুকৌম – ষড়হ অনুষ্ঠানের অন্তর্গত উক্ণ্যযজ্ঞ ৬০০

আরম্ভণীয়—সংবৎসর সত্তেদ্ধ আরম্ভস্কক অমুষ্ঠান, নামাস্তর প্রায়ণীর ৩৫৪—৩৫৬

আরোহ-৩৭৩,৩৭৪

আর্হিয়—প্রবর —ক্ষত্রিরের দীক্ষাবেদনে প্রোহিত্তের প্রবর ব্যবহার ৬০৭ প্রবর দেখ। আলম্ভন—বজ্ঞে পশুবৰ ১২৫ শমিতা ও শামিত্র দেখ। আবপন সৃক্ত—৫২০

জাবস্থ্য-গৃহ বা স্বার্ত্ত অগ্নি ৬৪১ গৃহ অগ্নি দেও।

আশ্বযুজ-অন্তত্ম পাক্ষজ্ঞ ৩০৩

আখিন গ্রহ—প্রাতঃসবনে বিহিত ছিদেভব্যগ্রহ ১৮৯, ১৯৩, ১৯৪ ছিদেভব্য গ্রহ দেখ।

আশিন শস্ত্র—অতিরাত্ত যজ্ঞে রাত্তি ক্বত্যের পর রাত্তিশেষে পাঠ্য শস্ত্র ৩৪১,৩৫২ আক্রাণিবন—অধ্যর্গ আহতি দানের পূর্ব্বে "ও প্রাবয়"—বলিয়া আহ্বান করেন, ইহার নাম আপ্রাবণ; প্রত্যুত্তরে ক্যা-ধারী আগ্রী এ "অন্ত প্রোধকরেন, ইহা প্রত্যাপ্রাবণ; উদ্দিষ্ট দেবগণকে হোতৃপাঠ্য যাজ্যামন্ত্র শুনিতে অনুরোধ করেন, ইহা প্রত্যাপ্রাবণ; তৎপরে হোতা অন্ত্র্যাক্যা ও যাজ্যাপাঠ করিলে অধ্বর্গু আহাবনীয়ায়িতে আহতি দেন ১৩,৯২

আ সন্দী — বসিবার জন্ত কাঠাসন ৬২৯,৬৩٠

আহনস্য মন্ত্র-৫৫৭

আহ্ বনীয় — জগ্যাধানকালে স্থাপিত শ্রৌত জ গ্রন্তারের মধ্যে অন্ততম। এই জাগ্নিতে অধ্বর্যু দেবতার উদ্দেশে হব্য অর্পণ করেন। আহিতাগি গৃহস্থের জগ্যগারে এই জাগ্নির জন্ম স্বতন্ত্র কুণ্ড থাকে; প্রতিদিন ছইবেলা গার্হপত্য কুণ্ড হইতে অগ্নি লইয়া আহবনীয় কুণ্ডে অগ্নি জালাইয়া সেই অগ্নিতে অগ্নিহোত্র, হোম করিতে হয়। ৪৬৪ দর্শপূর্ণমাসাদি শ্রৌত কর্ম্মেও এই আহবনীয়েই হব্যদ্রব্য অর্পণ করা হয়; ইষ্টি, পশু বা সোম্বাগ প্রভৃতিতে যক্ষভূমিতে যথাবিধি আহবনীয় স্থাপন আবশ্রুক ৬০,৪৬৪,৬০৫,৬০৬

আহাব—শন্ত্রপাঠের আরত্তে শন্ত্রপাঠক কর্তৃক "শোংসাবোম্" এইমন্ত্রে অধ্বর্তুকে আহ্বান—অধ্বর্ত্ত তত্ত্তরে "শোংসামো দৈবোম্" বলিয়া প্রতিগর করেন ২০০,২৪৬,২৪৭,২৬৯

আহিতাগ্রি—অগ্যাধান সম্পাদনের পর গৃহস্থ মাহিতাগ্রি হন, আহিতাগ্রির কর্ত্তব্য ৫৬৩,৫৮৩

আহত-পাক্যজের শ্রেণিভেদ ৩০৩

আহিতি –দেবোদেশে অগ্নিতে দ্রব্য দান ; ঐতরেম্ন মতে আহতির অর্থ আইতি বা দেবপণের আহ্বাম ১ ইড়া—ইষ্টিযজ্ঞ পশুষজ্ঞ প্রভৃতিতে প্রধান যাগের পর হবিঃশেষের কিয়দংশ ঘলমান ও ঋত্বিকেরা ভক্ষণ করেন, এই ভক্ষ্যের নাম ইড়া। ইড়াভক্ষণের সহিতই যজ্ঞের প্রধান অনুষ্ঠান সমাপ্ত হয়, তৎপরে অনুযাজাদি কর্ম আনুষঙ্গিক মাত্র। আতিখ্যেষ্টি ইড়া ভক্ষণে সমাপ্ত ৬৭ সোমযজ্ঞে দিদেবতা গ্রহের পর সবনীয় পশুযাগে ইড়া ভক্ষণ ১৯৯; ইড়ার কিয়দংশ হোতা পৃথক্ভাবে ভক্ষণ করেন, এই অংশ অবাস্তরেড়া।

हेजामध-हिवर्षक वित्मय ००६

ইড়াহ্বান }—ইড়াভক্ষণের পূর্ব্বে ইড়ার উদ্দেশে মন্ত্রপাঠ ১৪৬, ৩০৩

ইগ্ন-নির্দিষ্টসংখ্যক যজ্জিম কাষ্ঠ; ইহার কতিপম খণ্ড অবগ্নিসমিন্ধনের জন্ত অর্থাং আহবনীয় অগ্নি সমিদ্ধ করিবার জন্ত ব্যবস্থত হয় ৪৬৮

ইন্দ্রগাথা—অথব্ববেদসংহিতোক্ত ঋক্ ৫৫০

ইন্দ্রনিহব প্রগাথ—মরত্বতীয় শাস্ত্রের অন্তর্গত প্রগাথ ২৫৩, প্রগাথ দেখ। ইয়ু—বাণ ৮৮

ইম্ব-শ্রোতকর্ম ৬৬৬

ইফ্টাপূৰ্ত্ত—ইষ্ট (শ্ৰৌত) ও পূৰ্ত্ত (শ্বাৰ্ত্ত ) কৰ্ম ৬০২

ইষ্টি—শ্রোত অগ্নিতে সম্পান্ত হবির্বজ্ঞ; পূর্ণমাসেষ্টি সমুদয় ইষ্টি যজ্ঞের প্রকৃতি। পূর্ণমাসেষ্টির অন্তর্চানক্রম স্থলতঃ এইরূপঃ—পূর্বদিন ব্রহ্মা, হোতা, অধ্বর্যু ও আগ্নীপ্র এই চারিজন প্রতিকৃতি নিমস্ত্রণ ও অগ্নিজ্রের সমিদাধান (অবাধান), যজমান কর্ত্ত্বক কেশশ্মক্রবপনপূর্বক সতাবদনাদি ব্রতগ্রহণ, পরদিন প্রাতে ব্রহ্মার বরণ, প্রনীতা প্রণয়ন, অধ্বর্যু কর্ত্ত্বক সমিৎ প্রক্ষেপ দারা আহবনীয় অগ্নির সমিন্ধন ও হোতা কর্ত্ত্বক তদন্তকূল মন্ত্র (সামিধেনী) পাঠ; তৎপরে হোতা কর্ত্বক যজমানের আর্বেয় বা প্রবরাগ্নিকে আহ্বান, ও যজ্ঞের উদ্দিষ্ট দেবতাগণের আহ্বান (প্রবরপ্রবরণ ও দেবতাহ্বান) অধ্বর্যু কর্ত্বক আ্বার হোমের পর পুনরায় প্রবর প্রবরণ ও হোত্বরণ। এই সময়ে দেবতারা যজ্ঞভূমিতে উপস্থিত হন। তৎপরে প্রধান যাগের প্রাসঙ্গিক পঞ্চ দেবতার উদ্দেশে পঞ্চ-প্রযাজ থাগ (প্রযাজ্ঞ দেব), অগ্নি ও সোমের উদ্দেশে আজ্ঞভাগদান ( আজ্যভাগ দেব), তৎপরে প্রধান যাগ অর্থাৎ যজ্ঞের উদ্দিষ্ট প্রধান দেবতার

উদ্দেশে বিশিষ্ট হব্য (পুরোডাশাদি) দান; প্রধান যাগের পর স্বিষ্টক্বং যাগ ও হবিঃশেষ ভক্ষণ; এই উপলক্ষে যজমান ও ঋত্বিকেরা ইড়া ভক্ষণ ও হোতা পৃথক্ ভাবে অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করেন।

তংপরে প্রধান যাগের আমুষঞ্চিক তিনটি অমুযাজ যাগ (অমুযাজ দেথ), প্রস্তর নামক কুশমুষ্টির দাহন এবং সেই উপলক্ষে হোতাকর্ত্তক স্থক্তবাক ও শংযুবাক পাঠ। তৎপরে বিশ্বদেবগণের উদ্দেশে সংস্রব হোমান্তে যজমানের পত্নীর পক্ষে গার্হপত্য অগ্নিতে দেবপত্নীগণের ও অগ্নিগৃহপতির উদ্দেশে যাগ (পত্নীসংযাজ দেখ); এই যাগের আমুষঞ্চিক ইড়া ভক্ষণ ও সংস্রব হোম।

তৎপরে পিষ্টলেপাহুতি ও সমিষ্ট যজুর্হোমের পর দেবগণ যজ্ঞভূমি হইতে চলিয়া যান। তৎপরে অন্ত কতিপয় অনুষ্ঠানের পর যজমান বিষ্ণুক্রম-প্রক্রমণ অনুষ্ঠান করেন ও অগ্ন্যুপস্থানের পর ব্রত বিসর্জন করেন।

অবাহার্য্য নামক অন্ন দক্ষিণাগ্নিতে পক হয়, ঋত্বিকেরা তাহা দক্ষিণাস্বরূপে প্রাপ্ত ছইয়া যজ্ঞশেষে ভোজন করেন। অগ্নিষ্টোমের অন্তর্গত ইপ্তিয়ক্ত এইগুলি:—

দীক্ষণীয় ইষ্টি—দেবতা অগ্নি ও বিষ্ণু, দ্রব্য একাদশ কপালে পরু পুরোডাশ অথবা স্থলবিশেষে ঘ্রতচক, অগ্নি সমিন্ধনে সামিধেনী মন্ত্র সতেরটি। [ প্রকৃতি ষজ্ঞে সামিধেনী সংখ্যা ১৫টি মন্ত্র]

প্রান্ধনীয় ইষ্টি—প্রধান দেবতা অদিতি; তছদ্দিষ্ট দ্রব্য চরু; তদ্বাতীত পথ্যা-স্বস্তি, অগ্নি, সোম ও সবিতা এই চারি দেবতার উদ্দেশে আজ্যাহুতি; অনুযাজের পর শংযুবাক সমাপ্তি। পত্নীসংযাজ ও সমিষ্ট্যজুর্হোম নিষিদ্ধ।

আতিথ্য ইষ্টি—দেবতা বিষ্ণু; দ্রব্য নবকপাল পুরোডাশ; প্রধান যাগের পর ইড়া ভক্ষণে সমাপ্তি। অমুযাজাদি নিষিদ্ধ। যাগারস্তে অগ্নিমন্থন ও মথিত অগ্নির আহবনীয়ে নিক্ষেপ বিধেয়।

উপসং—দেবতা অগ্নি সোম বিষ্ণু; দ্রব্য আজ্য। প্রযাজ ও অন্থ্যাজ নিষিদ্ধ;
সোম্যাগের পূর্ব্বে তিন দিন ধরিয়া প্রত্যহ হুইবার—অন্তর্গ্রয়। পূর্ব্বাহ্নের যাজ্যা
মন্ত্র অপরাহ্নে অনুবাক্যা এবং পূর্বাহ্নের অনুবাক্যা অপরাহ্নে বাজ্যারূপে ব্যবহার্য্য।

উদয়নীয়েষ্টি—দেবতা দ্রব্য ইত্যাদি প্রায়ণীয়ের অনুরূপ।

উদবসানীয় ইষ্টি—সোমযজ্ঞ সমাপ্তির পর নৃতন আহবনীয় অগ্নি জালিয়া সেই

অগ্নিতে সম্পাত্য। দেবতা অগ্নি, দ্ৰব্য পঞ্চকপাল পুরোডাশ; অন্বাধান হইতে ব্রাহ্মণভোজন পর্য্যস্ত সমুদয় অনুষ্ঠান বিহিত।

উকার--- ৪৭৬ ওঁ দেখ।

উক্থ-প্রশংসা ১৬৫ শস্ত্রের নামান্তর ২১৭,২২৫

উক্থ্য ক্রেভু—জ্যোতিষ্টোমের অন্ততম সংস্থা, অগ্নিষ্টোমের বিক্তি ৩২৩, ভৃতীয় সবনে অতিরিক্ত শস্ত্র ৩২৫ পোতা ও নেষ্টার কর্ম ৩২৬

উচ্ছ য়ণ —উত্তোলন ১২০ যূপ দেখ।

উৎকর—বেদিনির্মাণকালে বেদির উত্তরে মৃত্তিকা স্তৃপীক্বত করিয়া উৎকর নির্মিত হয়। ইহা আবর্জনা ফেলিবার স্থান ৪৮৬

উৎক্রোশন-৬৪৬

উত্তর বেদি—সৌমিক বেদি বা মহাবেদির উপরে নির্শ্বিত ক্ষুদ্রাকার বেদি; ইহার নাভিতে আহবনীয় অগ্নি ঐষ্টিকবেদির নিকট হইতে আনীত হইয়া রক্ষিত হয় এবং দেই আহবনীয় অগ্নিতেই পশুষাগ ও সোমবাগ সম্পাদিত হয় ১১

উৎপ্রন—দর্ভদারা আজ্যাদি দ্রব্যের উৎক্ষেপণ করিয়া সংস্কার বা বিশুদ্ধি সাধন ১৮৩

উৎসাদন-৮১

উদ্প্রন—সোমরস তুলিবার জন্ম ছোট পাত্র ৬১৭

উদয়ন—সমাপ্তি ৩১১ প্রণয়ন দেখ।

উদয়নীয় ইপ্তি—সোমযাগের সমাপ্তি হুচক ইষ্টিযজ্ঞ ২৬ ইহা সর্বাংশে প্রায়-ণীয়েষ্টির অন্তর্মপ, প্রায়ণীয়ের নিকাস ও স্থালী উদয়নীয়ে ব্যবহার্য্য ৪০,৪১ একের যাজ্যা অন্তের অন্তবাক্যা ৪২ ইষ্টি দেখ।

উদয়-সূর্য্য উদিত বা অন্তমিত হন না ৩১৩

উদর—৫৮৮

উদবসান—সর্বকর্ম সমাপন ৩৮৫ উদবসানাস্তে ক্ষত্রিয় যজমানের ক্ষত্রিয়ত্ত্ব প্রাপ্তি ৬০৬

উদবসানীয় ইপ্তি -অগ্নিষ্টোমে সমাপ্তির পর নৃতন অবাধান করিয়া এই .**বজ্ঞ** সম্পান্ত, ৬০৫,৬২৯ ইষ্টি দেখ।

উদান-বায় ২৩

উদ্ধার — মহাবেদিতে প্রোথিত উত্নরশাথা ( ওঁছন্বরী ) স্পর্শ করিয়া উদ্যাতা ও তাঁহার সহকারীরা সোম্যাগকালে স্তোত্ত গান করেন। উত্ন্যরের উৎপত্তি ৪৫৯ ঘাদশাহ যজ্ঞে উত্নয়র শাথা স্পর্শ ৪৫৯ ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্য ৬১৪,৬১৬ পুনর-ভিষেকে উত্নয়রের ব্যবহার ৬৩২,৬৩৪

উদ্যাতা—সামগায়ী প্রধান ঋত্বিক্ ১৮০,৪৫৭

উদ্যৌথ—সামগানে উদ্যাতার গেয় অংশ ২৬৯,৪৫৭,৪৭৭

উদ্ধরণ—আহবনীয়াদি অগ্নি জালিবার জন্য গার্হপত্য কুণ্ড হইতে অগ্নিগ্রহণ ৪৬৪ অগ্নিহোত্র দেখ।

উদ্ৰোধন-৩৬

উদ্বাসন—৫৮৩

উশ্বয়ন—পৃতভৃৎ হইতে সোমরস তুলিয়া আহুতির জন্ম চমসে গ্রহণ ৪৯৭ উশ্লেক্তা—অন্ততম ঋত্বিক্—চমসে সোমরসের উন্নয়ন ইহার প্রধান কর্ম। উপাগাতা—উদ্গাতাদিগের সাহায্যকারী ৫৬১

উপপ্রেষণ—মৈত্রাবরুণ কর্তৃক হোতাকে প্রেষণ বা কর্মার্থে অনুজ্ঞা ১৩৫ উপপ্রেষ—উপপ্রেষণের মন্ত্র ১৩৫ প্রেষ দেখ।

উপয়মনী-৮২

উপ্যাজ-পশুষজ্ঞে অধ্বর্যু কর্তৃক একাদশ অন্থ্যাজ্যাগের সমকালে তাঁহার সহকারী প্রতিপ্রস্থাতা কর্তৃক একাদশ যাগ ১৬৮ পশুষাগ দেখ।

উপবক্তা—মৈত্রাবরুণ ৪৬১

উপবদথ—সোম্যাগের পূর্ব্বদিন—এই দিনে যজমানের উপবাস ১৮৫,৩১৬ উপবাস—৫৮০

উপদৎ ইপ্তি—অগ্নিষ্টোমের পূর্ব্বে তিন দিন এই ইষ্টিযজ্ঞ সম্পাছ। হুই দিন পূর্ব্বাহ্নে ও অপরাহ্নে হুই বার করিয়া এবং তৃতীয় দিনে (উপবদথদিনে) পূর্বাহুই হুইবার উপদৎ ইষ্টি অন্তর্চেয় ৮০,৯০ উপদৎ সম্বন্ধে আখ্যায়িকা ৮৫
ব্রতপান ৮৮ সামিধেনীত্রয় ৯০ যাজ্যান্তবাক্যা ৯০ প্রযাজ্ঞান্ত্যাজ্ঞ নিষেধ ৯১
ইষ্টি দেখ।

উপদর্গ--৩৩

উপস্থ—৩৩

উপস্থান —উপাসনা ৫৯৪

উপাকরণ—যজ্জিয় পশুর প্লক্ষশাথা দ্বারা স্পর্শ ৫৯১

উপাবছরণ—শকট হইতে সোমের অবতারণ ৫২,৫৪

छेशामना—¢>२

উপাহ্বান-৩০৩ ইড়োপহ্বান দেখ

क्रेथां क्य->80,२>४

উপাংশু গ্রন্থ—প্রাতঃসবনের প্রথম গ্রন্থ—স্থেরে উদিষ্ট, এই গ্রাহের আহতি-কালে হোতা অমুবাক্যা বা যাজ্যা মন্ত্র পাঠ করেন না ; অধ্বর্যু উপাংশু ( অমুচ্চ-শ্বরে ) যজুর্মন্ত্র দারা সোমরস আহতি দেন ১৭৮,১৭৯

উপাংশু-সধন —উপাংশুগ্রহের জন্ম সোমরসনিক্ষাশার্থ নির্দিষ্ট অতিরিক্ত পাষাণখণ্ড ১৭৯

উলুক—১৪১

উল্মুক—১৫০,৫৭৩

উল্ল-->৩

উবধ্য-পুরীষ ১৫১

উষ্ণিকু—১৯ ছন্দ দেখ

. के हु->80,२३०

উতি—৯,৭৭ উর্বা—৯৯

ঋকৃ—৮২ সামের সহিত সম্বন্ধ ২৬৮ মন্ত্র দেও। ঋথোদ—উৎপত্তি ৪৭৬

ঋতু-পাঁচটি ৭,৬৪ ছয়টি ৮৪

ঋতুগ্রহ প্রাতঃসবনে ঋতুপাত্রে গৃহীত সোমরদ—অধ্বর্য ও প্রতিপ্রস্থাতা প্রত্যেকে ছয়বার ঋতুগ্রহ যাগ করেন, আহতিকালে ঋত্বিক্গণ ঋতুষাজ্ঞ মন্ত্রে যাজ্যা পাঠ করেন ১৯৭

ঋতুযাজ-ঋতুগ্ৰহ দেখ।

ঋত্বিক্—> • যাঁহারা যজমান কর্তৃক বৃত হইয়া সপত্মীক যজমানের হিতার্থ যজ্ঞামু-ষ্ঠান করেন ও কর্মান্তে দক্ষিণালাভ করেন। ইষ্টিযজ্ঞে ব্রহ্মা হোতা অধ্বর্যু ও আগ্নীধ্র এই চারিজন; পশুষজ্ঞে ঐ চারিজন ব্যতীত মৈত্রাবরুণ ্রুও প্রতিপ্রস্থাতা; এবং সোমযজ্ঞে যোলজন ঋত্বিক্ আবশ্রুক যথা:—

(১) (চতুর্বেদী) ব্রহ্মা ব্রাহ্মণাচ্ছংদী, আশ্বীধ (অগ্নীং), পোতা (২) (সামবেদী) উল্পাতা, প্রস্তোতা, প্রতিহর্ত্তা, স্থবহ্মণ্যা (৩) (ঋণ্ডেদী) হোতা মৈত্রাবরুণ (প্রশাস্তা), অচ্ছাবাক, গ্রাবস্তং (৪) (বজুর্বেদী) অধ্বর্যু, প্রতিপ্রস্থাতা, নেষ্টা, উল্লেতা। ব্রহ্মা উল্পাতা হোতা ও অধ্বর্যু এই চারিক্সন প্রধান ঋত্বিক্; অন্তেরা সহকারী।

श्रामी--१४१,२३०

ঋষি—মন্ত্ৰদ্ৰষ্ঠা ৬৬৮

একধনা—সোম্বাণের দিন প্রত্যুবে অধ্বর্যু প্রভৃতি ঋত্বিক্ জলাশর হইতে কলসে করিয়া এই জল আনেন; পূর্ব্বদিন সন্ধ্যায় আনীত বসতীবরী নামক জলের সহিত মিশাইয়া এই জল আধবনীয় পাত্রে ঢালা হয় এবং সেই মিশ্রিত জলে অভিযুত্ত সোমের রস মিশান হয়। একধনা আনয়ন কালে হোতার অপোনপ্ত্রীয় মৃদ্রপাঠ ১৭৩ বসতীবরীর সহিত মিলন ১৭৫ একধনার সম্বর্জনা ১৭৬

**अक्राना**—शक् ६२२

একরাট —৬৫০

একবিংশ স্তোম—স্তোম দেখ।

একবিংশাস্থ—৪০৮ নামাস্তর বিষ্বাহ ; সংবৎসর সত্তের মধ্যদিন ৩৬৫

ঐকাহিক যজ্ঞ—একদিনে সম্পান্ত সোমযজ্ঞ ৪৯৫
ঐতশপ্রলাপ—৫৫০
ঐল্র মহাভিষেক—দেবগণ কর্তৃক অন্তর্গান ৬৪৪—৬৪৯
ঐল্রবায়ব গ্রান্থ—প্রাতঃসবনে বিহিত অন্ততম দ্বিদেবত্যগ্রহ ১৮৮
ওকঃসারী—মার্জার ৫১৫
ওমধি—৬৫২, ৬৭১

ও — ১২১,:১৭৬ একাক্ষর;মন্ত্র ২৪৭ প্রণবমন্ত্র অকার উকার ও মকার যোগে উৎপন্ন ৪৭৬

ঔতুষ্বরী—উছম্বর শাখা, যাহা স্পর্শ করিয়া উদগাতা ও তাঁহার সহকারীরা স্তোত্র গান করেন ৪৫৯

কচ্ছপ-১৩৯

কপাল— পুরোডাশ :পাকের: জন্ম ছোট ছোট মাটির থোলা—কপাল গুলি পাশাপাশি সাব্ধাইয়া তাহার উপর পুরোডাশ সেঁকিতে হয়। বিভিন্ন যাগে কপাল সংখ্যা বিভিন্ন ৩ পুরোডাশ দেখ।

কয়াশুভীয় সূক্ত—৪৩৭

করম্ভ স্বতপক যবের ছাতু স্বনীয় পশুষাগে ব্যবহৃত হোমদ্রব্য ১৮৪

করবীর—১৩৯

কলি—৫৮৯

কবম—ঢাল ১৩৯

কবি-৫৯৫

কারবঢ়া ঋকু—৫৪৯

কালেয় সাম—৬৪৫,৬৫৩

- কাংস্য-পাত্র-ক্ষত্রিয়ের অভিষেককালে স্করাপানে ব্যবহার্য্য ৬৩৫,৬৫৭

কিম্পুরুষ—১৪৩

কিংশারু->৪৪

কীকস-৫৬২

कुकुत्र-१४२

কুহু-প্রতিপংযুক্ত অমাবস্থা ৫৮০

কুত্ত-যুগের নাম ৫৮৯

কুষ্ণবর্ণ—১০৭

কুষণাজিন-দীক্ষাকালে ব্যবহার্য্য ৬৩

কৌ গুপায়িনাময়ন—সত্রবিশেষ—গরাময়নের বিশ্বতি ৪৭৭

त्रक् — ठूक

কোম—পশুর অঙ্গ ৫৬২
ক্ষত্র—আন্ধণম্বের সহিত সম্বন্ধ ২৪৩,৬০৩,৬৩৭ রাষ্ট্রম্বরূপ ৬০৪

ক্ষজ্রিয়—১১৫,২০৪,১১৭ ; ২৫০,২৮০,৩৪৯,৫২৪,৬০১,৬০৪,৬১৪

ক্ষীর—৪৬৭

**८क्क्य**−०२

थित्र->>१

খুর-অগ্নি জালিবার স্থান ৭১,৭১

প্রপ্র—রোগবিশেষ ১১

গগুপদ-প্রাণিবিশেষ ২৭৪

গন্ধব্ব-২৫৩

शर्माख-२२०

গ্রবয়-১৪৩,২৯০

গ্রাময়ন—সংবৎসরব্যাপী সমূদ্য সত্রের প্রকৃতি; সংবৎসরে প্রত্যন্থ একটি না একটি সোমযজ্ঞ বিহিত ৩৫৩-৩৮৬ গ্রাময়ন সত্রের উৎপত্তি ৩৬৩

গাখা--৩১১,৫৮৩ यक्डगांथा (नथ।

গাভী-দক্ষিণা ৬৪৩

গায়ত্ত্রী—ছন: ১৮ বান্ধণের সহিত সম্বন্ধ ৯৬

গাহিপত্য—অন্ততম শ্রোত অন্ধি—এই অগ্নি গৃহস্থের অগ্নাগারে দিবারাত্তি অলিয়া থাকে। গার্হপত্যের সমীপে যজমান-পত্নীর আসন থাকে ৪৫৬ ইষ্টিযজ্ঞে পত্নীর পক্ষে গার্হপত্য অন্নিতে বিশেষ যাগ বিহুত ৬৯৫ অগ্নিহোত্ত ও ইষ্টি দেখ।

तीर्न-य**ट्ड माय** ७১१

গুগ্গুল—অুগন্ধি দ্ৰবা ১১

গৃহপতি-যঞ্জমান ৫৬২

গৃহ্য অগ্নি—নামান্তর স্মার্ত অগ্নি ও আবসব্য অগ্নি; সমাবর্ত্তনের পর এই অগ্নি স্থাপন করিয়া উহাতেই বিবাহ ক্রিয়া সম্পন্ন হয় ও বিবাহান্তে গৃহ্বস্ত্রে উপদিষ্ট পাক্যজ্ঞাদি শাবতীয় স্মার্ক্ত কর্ম্ম গৃহস্থ কর্তৃক সাধিত হয় ৬৪১ অগ্নি দেখ। গোত্র—>৩

Cश्रम्भाना-२६२

গোম্ফোম—ত্যাহের অন্তর্গত ৩৫৪,৩৬০,৩৬১

গোর-২৯০

গৌরমগ—৪৩

গ্রেছ—সোমরদের যে অংশ পাত্রে অথবা স্থালীতে আছতির জন্ম গৃচীত হইন্না আহবনীয় অগ্নিতে দেবোদ্দেশে অর্পিত হয় তাহার নাম গ্রহ ২৪০ অধ্পয়্তি এবং স্থালিশেষে তাঁহার সহকারী প্রতিপ্রস্থাতা, এই গ্রহ আছতি দেন। প্রত্যেক গ্রহ নির্দিষ্ট দেবতার উদ্দিষ্ট; প্রাতঃসবনে কোন কোন গ্রহ দেবতান্বয়ের উদ্দিষ্ট—তাহার নাম বিদেবতাগ্রহ। ১৭৭, ২৪০। সোমবাগ ও সবন দেখ।

গ্রাবি—৪৮২ সোমের অভিষবে অর্থাং সোমরস নিক্ষাশনে সোম থেঁতলাইবার জন্ম ব্যবহৃত চারি থানি প্রাথা। চারিজন ঋত্বিক্ চারিখানি প্রাথাণ হস্তে সোমথণ্ডে আছিতি দিয়া রস বাহির করেন। কেবল উপাংগুগ্রহের জন্ম একথানি পঞ্চম স্বতন্ত্র পাষাণ ব্যবহৃত হয়। উপাংগুসবন দেখ।

গ্রাবস্তঃ ২ — অন্ততম প্রত্নিক্। মাধ্যন্দিনসবনে সোমাভিষ্বের সময় ইনি পাষাণথণ্ডের উদ্দেশে স্তৃতিমন্ত্র অর্থাৎ গ্রাবস্তুতি পাঠ করেন ৪৮২

ূ গ্রাবস্তুতি —গ্রাবস্তোত্র—৪৮০ গ্রাবস্তং দেখ। গ্রীবা—৮৮

ঘূর্দ্ম—প্রবর্গাকর্শ্বে আহুতির জন্ত মহাবীর নামক পাত্রে পক হয় ৬৯ প্রধর্গাকর্শ্ব ও মহাবীর পাত্রকেও ঘর্মা বলা হয় ৮২ প্রবর্গা দেখ।

দ্মত — ম সুষ্যোর বাবহার্য্য ১১ বজস্বরূপ ৯২,১৮০ মহাভিবেকে ব্যবহার্য্য ৬৫৭ স্মৃত্যাগ্ন — ভৃতীয় সবনে অগ্নিও বিষ্ণুর উদ্দেশে সম্পাছ ২৮০

চতুরবত্তী—বাঁহারা চারি অবদানে বা থণ্ডে আহতির জন্ম হবাগ্রহণ করেন ১৫৮ অবদান দেখ।

চতুর্বিংশ স্তে নি তাম দেও।
চতুর্বিংশান্ত—সংবংশরসত্তে বিতীয় দিন; আরম্ভণীয় দেও। ৩৫৩,৩৫৪

চতুর্হ্রোত্মন্ত্র—৪৬১ চতুন্ত্রিংশ স্তোম—৩৬৭ স্তোম দেব। চতুস্টোম—৩১৫

চন্দ্র্যাপ্তল-কৃষ্ণ চিহ্ন ৩৮৭ যাগকর্তার চন্দ্রমণ্ডলপ্রাপ্তি ৩৮৭

চন্দ্রা—চন্ত্রমাই ব্রহ্ম ২২০ চন্দ্রোদয় ৫৮০ চন্দ্রে বৃষ্টির প্রবেশ ও অমাৰস্থায় চন্দ্রের স্থ্যপ্রবেশ ৬৭২

চয়স—আহতি কালে সোমরসগ্রহণার্থ তিবিধ পাত্র আবশ্রক—১১ থানা 'পাত্র', ৪ থানা 'স্থালী', ১০ থানা 'চমস'—অধ্বর্যু বা প্রতিপ্রস্থাতা পাত্রে বা স্থালীতে সোমগ্রহণ করিয়া গ্রহাহতি দেন। চমসের পক্ষে ভিন্ন নিয়ম। যজমান ও নয়জন ঋত্বিকের জন্ত দশখানি চয়স ও দশজন চমসাধ্বর্যু থাকে; বাঁহার চয়স তিনি চমসা ও ঘিনি চমস সোমপূর্ণ করেন তিনি চমসাধ্বর্যু ৪৯৯ পৃতভূৎ হইতে সোমরস তুলিয়া চমস পূরণের নাম চমসোল্লয়ন; ৪৯৭-৫০৫,৬১৭ আহতির পর রিক্ত চয়স প্ররায় পূরণ অর্থে চমসাপ্যায়ন ৬১৯ চমসাহুতি কালে চমসী ঋত্বিক্ ধিষ্ণ্যে বিসয়া যাজ্যাপাঠ করেন। কোন কোন স্থলে চয়সস্থ সোমের আহতি হয় না; চমসাধ্বর্যু হস্তব্হিত চমস ঝাণাইয়া বা নাড়িয়া দেন; ইহা চয়সপ্রকম্পন ৬১৯। আহতির বা প্রকম্পনের পর চমসীরা চমসস্থ সোমশেষ পান করেন, ইহা চয়সভক্ষণ। ৬১৮ সোম্বাগ্য দেখ।

**ठ**तुक—चुळठक ৫ सोमाठक २७৫,२७७

B-1 - 4>9

**ठर्शनी-७००** 

চাতুমাস্য-ছবির্যজ্ঞ ৩০৪,৪৭৭

চাত্বাল—১৭৪ মহাবেদির উত্তরে গর্ত্ত খুঁড়িয়া সেই গর্ত্তের মাটিতে উত্তরবেদি নির্ম্মিত হয়—এই গর্ত্ত চাত্বাল, ইহার নিকটে বহিষ্পবমান স্তোত্ত গীত হয়।

চিতাকান্ঠ-৩০১

চিত্ত্য অগ্নি—৪৭০

क्रिका - ५६, ३७१, २८४, २१७, २१४

**क्ट्रानाञ-धानमास्यारा नवजाज यादा त्यव जिन पिरमज अपूर्वान ४०৮,४४०,४६३** 

জগতী—২১,৯৭,২৭৭,২৭৮

জগ্ধ-যজ্ঞে দোষ ৩১৭

कछ्या-१४४

জরায়ু—১৩

জনকল্লা ঋকৃ—৫৪৯

জপ—৫৬১

জল-শ্দের ভক্ষা ৬১৩ অমৃতশ্বরূপ জলে ক্ষত্রিয়ের অভিষেক ৬৫৭

জাঘনী—৫৬২

জানু—৬৩১

জিহ্বা-৫৬১

জু হূ—বে হাতায় হব্যপ্সহণ করিয়া আহতি দেওয়া হয়। ইষ্টিযাগে অধ্বৰ্ণ ডানি হাতে জুহু ও বাম হাঙে উপভৃং ধরেন; জুহুর নীচে উপভৃং থাকে; উদ্দেশ্য, জুহু হইতে হোমদ্রব্যের কোন অংশ খাণিত হইলে উপভৃতেই পড়িবে, ভূমিতে পড়িবে না ১৫৮, ক্রক্ দেখ।

জ্যোতিদেটাম তর্মামক সোম্যাগের সাত সংস্থা; তন্মধ্যে অগ্নিষ্টোম, উক্থা, বোড়শী, অতিরাত্র, এই চারি সংস্থা ঐতরেয় বান্ধণে বিরত হইয়াছে। অগ্নিষ্টোম সকল সংস্থার প্রকৃতি। জ্যোতিষ্টোম নামের সার্থকতা ৩১০ ত্রাহার্ম্পানের প্রথম দিনও জ্যোতিষ্টোম ৩৫৪,৩৬০,৩৬১

তপস্তা—তপস্তার আনয়ন ২৭২

তান্নপ্ত —অবিরোধে কর্ম করিবার জন্ত ঋত্বিক্গণের শপথগ্রহণ ৮৬-৮৭

তার্ক্যসূক্ত—৩৭২,৩৯২ দ্রোহণ দেখ।

जीर्शतमा—8¢¢

**ज्रकीश्माश्म—२०० मञ्ज**रमथ।

ভূচ—ঋক্ত্রয় ৩১২

**তৃতী**য় সবন—२१८-७∙० সবন দে**४**।

তেজন-৫৮

তোক্স-৬৩

ত্রয়স্ত্রিংশ স্তোম—৬৫৪ স্তোম দেখ।
ত্রয় বিত্যা—৬৪৩
ত্রিণব স্তোম—৩৬৮,৪১৫ স্তোম দেখ।
ত্রিব্রৎ স্তোম—৩০৭,৩৯০ স্তোম দেখ।
ত্রিন্ট পু ছন্দ—২৭৬ ছন্দ দেখ।
ত্রেতা—৫৮৯
ত্রৈত চমস—৬১৭
ত্র্যেহ—৩৬১
ত্র্যাচ—ভূচ দেখ।

দক্ষিণা—৪৮ শ্রদ্ধাহোমে দক্ষিণা ৪৬৮

দ্ধি—সোমে দধি (পরস্থা) মিশ্রণ ১৮১ বৈশ্রের ভক্ষা ৬১৩ পুনরভিষেকে ব্যবহার ৬৩০ মহাভিষেকে ব্যবহার ৬৫৭

দ্ধিঘৰ্ম--৩০৫

ত্বক-৬৫৯,৬৬৬

मञ्च-ए४१

75->2,93b

দর্শ-অমাবস্তা : দর্শেষ্টি-অমাবস্তান্ত সম্পাত ইষ্টিযাগ ৬

দশরাত্র—৩৫৪

দশাপিবিত্র — সোমরস ছাঁকিবার জন্ম মেষলোমে প্রস্তুত ছাঁকনি ৬১৭ অভিষব দেখ।

দস্যু—অন্ধ্ৰুদি জাতি ৫৯৭

দাক্ষায়ণ যজ্জ--899,৩08

मिथिकी शक्- ००४

नां नी-यटक नानीनान ७७১

দাসীপুত্র-দীক্ষায় অনধিকার ১৭০

দিবাকীর্ত্তা সাম—৩৬৮

**দীক্ষণী**য় 'ইস্টি—যজ্ঞে দীক্ষা উপলক্ষে সম্পাত ইষ্টিয়াগ ১-২৪ ইষ্টিয়াগ দেও ।

দীক্ষা— অগ্নিষ্টোমে দীক্ষা ৬ দীক্ষাকালে সংস্কার ১০-১৫ দীক্ষার আনয়ন ২৭২ দাদশাহে দীক্ষাকাল ৩৮৩ ঐ দীক্ষার পূর্ব্বে প্রাজ্ঞাপত্য পশুষাগ ৩৮৪ দীক্ষো বেদন—দীক্ষার পর বজমানের নাম ধরিয়া "দীক্ষিতোহয়ং ব্রাহ্মণঃ" বলিয়া সকলের নিকট বোষণা, ক্ষত্রিয়ের পক্ষে বিশেষ বিধি ৬০ ৭

<u> চশ্ব-৪৬৭</u>

দে-জপমন্ত্র ১৮৫

**८५ वटक** ज-8२२

দেবপাত্র-অক্ষররূপ পাত্রে দেবগণের সোমপান ২১৫

দেববজন-যে ভূমিতে অগ্নিষ্টোমাদি যক্ত সাধিত হয় ৪৬

দেব্যজনপ্রার্থনা—৬০

দেব্যান-সর্গের পথ ১৯৯

দোঃ-পর্বন্ধ ৫৬১

দ্রালোক--ছালোকের সৃষ্টি ৪৭৬

<u>দ্রোণাকল্শা—আধবনীয়ের সোমরদ ছাঁকিয়া রাখিবার জ্ঞা অফাভর বৃহৎ</u> পাত্র ৬১৭

দাদশাহ—দাদশ দিনে সম্পাত সোমযক্ত। প্রজাপতির দাদশাহ বাগ ৩৭৭
ইহার পূর্ব্বে বার দিন দীক্ষা, বার দিন উপসং ও তৎপরে বার দিন সোমযাগ ৩৭১ ঋতু পক্ষ ও মাদগণের দাদশাহযাগ ৩৮০ দীক্ষাকাল ৩৮০ দীক্ষার
পূর্ব্বে প্রাজ্ঞাপত্যপশুকর্ম্ম ৩৮৪ ছন্দোবিধান ৩৮৫ সামবিধান ৩৮৮ প্রথম
ও শেষ দিন অতিরাত্র বিহিত; দিতীয় হইতে দশম দিন পর্যান্ত বিবিধ শস্ত্রের
বিধান ৩৯০-৪৫৩ একাদশ দিনের অনুষ্ঠান ৪৫৪-৪৬৪

দ্বাপার-৫৮৯

দ্বিদেবত্য গ্রহ—ছই ছই দেবতার উদ্দেশে দের সোমরস; প্রাতঃসবনে এইরূপ তিন যোড়া গ্রহ ৰিহিত—মৈত্রাবরুণ, ঐক্সবারব এবং আদিন ১৮৭-১৯৬

দ্বিপদা--৩৩২

ধন্ম -- ৮৮

ধর্ম্ম--রাজা ধর্মের রক্ষাকর্ত্তা ৬৪৬

ধানা-স্বনীয় পশুকর্মে বিহিত হব্য ১৮৪-১৮৬

ধামচ্ছৎ--২৩৭

ধায়া — সংখ্যা পূরণের জন্ম যে অতিরিক্ত মন্ত্র যোগ করা হয়—দীক্ষণীয় ইষ্টিতে সামিধেনী মন্ত্রের ধায়া ৭ শাস্ত্রান্তর্গত স্কুত মধ্যে ধায়া ২৫৬,২৫৭

ধারা গ্রহ—সোমরস আধবনীয় পাত্র হইতে দ্রোণকলসে ঢালিবার সময় পতত্ত সোমধারা হইতে যে গ্রহ আহতির জন্ম লওয়া হয় ২২৫

ধিষ্ণ্য—সোমযজে মহাবেদির পশ্চিমাংশে সদংশালা নামে মণ্ডপ থাকে; ঐ মণ্ডপে সারি সারি ছয়টি অগ্নিস্থান নির্মিত হয়; ঐ অগ্নিস্থানের নাম ধিষ্ণা; সোমযাগের সময় অচ্ছাবাক, নেষ্টা, পোতা, বাহ্মণাচ্ছংদী, হোতা ও নৈত্রাবরুণ এই কয়জন ঋত্বিক্ যথাক্রমে ঐ ছয় ধিষ্ণো বিসিয়া মন্ত্র পাঠ করেন। এই ধিষ্ণা শ্রেদির হই প্রান্তে হই থানি ছোট ঘরে আর হইটি ধিষ্ণা বা অগ্নিস্থান থাকে; তাহাদের নাম আগ্নীপ্রীয় ও মার্জ্জালীয়। সোমযাগের পূর্ব্বদিন আহবনীয় অগ্নি ঐষ্টিক বেদি হইতে আনিয়া আগ্নীপ্রীয় ধিষ্ণো রক্ষিত হয় (অগ্নীষোম প্রণয়ন দেখ), সোমযাগের দিন যাগারস্থে আগ্নীপ্রীয় :ধিষ্ণা হইতে অগ্নি লইয়া অস্থ্র ধিষ্ণাগুলি আলিতে হয় ১০১

(शश्च-१>४

নগ্র-898

নরাশংস--৫১৩

নরাশংদ পঙ্ক্তি—১০৪

নবনীত->>

নবরাত্র—যাদশাহের অন্তর্গত ৩৮৯

নবান্ধ—আগ্রয়ণেষ্টির পূর্ব্বে নবান্ন ভোজন নিষিদ্ধ ৫৭৫

নাকপৃষ্ঠ—যক্তমানের নাকপৃষ্ঠ লোকপ্রাপ্তি ৪৯৯

नाग-रखी ७७>

नाम नाम ०२२,०००

নাভানেদিন্ঠ - শক্ত ; তৎসম্বন্ধে আথায়িকা ৪৩০ সহচর মন্ত্রের অন্ততম ৪৩২ শিল্প শস্ত্রের অন্তর্গত ৫৩৬

নাভি—অক্ষবিশেষ ৭৩, উত্তর বেদির মধ্যস্থান, এইখানে পশুষাগ ও সোম-যাগের জন্ম আহবনীয় অগ্নি স্থাপিত হয় ১১ অগ্নিপ্রণয়ন দেথ।

নারাশংস-চমসের বিশেষণ ১৮৫ ত্রৈত চমস দেখ।

নারাশংস সূক্ত—৫৩৭

নারাশংসী ঋকু—৫৪৭

নিগদ — যজুর্ম দ্র বিশেষ — ইহা উচ্চস্বরে পাঠা। বসতীবরী ও একধনা দ্বল মিশ্রণ কালে হোতৃপাঠা নিগদমন্ত্র ১৭৫,১৭৬ স্থবন্ধণাা নামক ঋত্বিক্ কর্তৃত্ব পাঠা স্থবন্ধণাা নিগদ ৪৮৬; এই নিগদ পাঠের নাম স্থবন্ধণাাহ্বান ৪৮৭

নিগ্রাভ্য-হোত্চমদ দেখ।

নিধন—সামের যে অংশ উদ্গাতা ও তাঁহার ছই সহকারী এক সঙ্গোন করেন ২৬৯

निम् भी-अञ्चितिम्य २१8

बिबम माग-৫8৮

নিয়োক্তা-নিয়োজন কর্ত্তা ৫৯১

নিয়ে জন—যজ্জিয় পশুর যূপে বন্ধন ৫৯১

নির্ববিপা—পুরোডাশ প্রস্তুত করিবার জন্ম অধ্বর্যু কর্তৃক শূর্পে ব্রীহিষবাদি গ্রহণ ৩

নিবিৎ—শাস্ত্রাস্তর্গত হজের মধ্যে কতিপর সংক্ষিপ্ত পদযুক্ত মন্ত্র প্রক্ষেপ করিতে হয় ; ঐ সকল মন্ত্রের নাম নিবিৎ মন্ত্র ২০৪,২০৫, আজাশস্ত্রের অস্তর্গত নিবিৎ ২০৬ ব্যুৎপত্তি ২৪০

निविक्तान- मञ्जभारक निविद माख्य शामन २८०-२८०,२०७

নিবিদ্বানীয় সৃক্ত —শস্ত্রান্তর্গত যে হক্তের মধ্যে নিবিৎ স্থাপিত হর ২০৬

নিষাদ-৬৪৩

निक-ं ७७२

নি**কাস**─8•

নিক্ষেবল্য শস্ত্র—মাধান্দিন সবনে বিহিত শস্ত্র ২০২,২৬৪-২৭১

নিহ্নব—তান্নপ্ত কর্মের পর যজমান ও ঋত্বিক্গণ কর্তৃক ভাবাপৃথিবীর উদ্দেশে প্রণাম অমুষ্ঠান ৯৩

নীচ্য-পশ্চিমদিক্ নিবাদী জাতি ৬৪৮

बीथ-कर्ष २)१

নেষ্টা—তন্নামক ঋত্বিক্—ঋতুযাজে যাজ্যাপাঠক ১৯৭ তৃতীয় সবনে তৎকর্ত্ত্ব পাত্নীবত গ্রহযাগকালে যজমানপত্নীর আনয়ন ৪৮৮

(न्निन-१), ७६१

तीयम माम-<sup>366</sup>

ন্যাপ্রাপ —ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্য ৬১৪ কুরুক্ষেত্রে ন্যগ্রোধের উংপত্তি ৬১৪ নাঙ্খ—প্রাতরম্বাকের মন্ত্রপাঠে উচ্চারণের বিশেষ বিধি ৪০৬,৪০৭

পঙ্ক্তি ছন্দঃ-- ২ •

পঞ্চল্ল-১৮০

পঞ্জনীয় ঋক্-২৮৫

পঞ্চদশ স্তোম—৩০৯ স্তোম দেখ।

পঞ্চমানব-৬৬৩

প্রশ্নাবক্ত্রী—যে যজমানের জন্ম পাঁচ অবদানে হ্ব্যগ্রহণ করিয়া আছতি দেওয়া হয় ১৫৮ অবদান দেখ।

প্ত-জপমন্ত্র ১৮৫

পত্নী—যজমানের পত্নী—ইনি যজ্ঞের ফলভাগিনী; সপত্নীক যজমান দীক্ষাগ্রহণ করেন; যজ্ঞভূমিতে গার্হপত্য অগ্নির নিকটে ইংহার নির্দিষ্ট স্থান ও আসন থাকে।

প্রভ্রাশালা—গার্হপত্যের দক্ষিণপশ্চিমে যজমানপত্নীর বসিবার স্থান ৪৫৫

পত্নী সংযাজ—দেবপত্নীদের উদ্দেশে গার্হপত্য অগ্রিতে যাগ ৪০,৩১৫

SM-695

পয়স্তা-হগ্ধমিশ্রিত দধি ১৮১,১৮৪

পরম ব্যোম—৬৩৬

পরুমেষ্ঠী--৬৪৬

পরার্দ্ধকাল-৬৫>

পরিষ্ণাণ-দ্যাবশিষ্ট কার্চ ; তাহা হইতে রুক্ষবর্ণ পশুগণের উৎপত্তি ২৮৯

পরিবাপ-সবনীয় পশুযাগে ব্যবহার্য্য ১৮৪,১৮৬

পরিবৃত্তি-বাজপরী ২৬৫

পর্ব-৮৮

প্র্যাগ্রিকরণ—চারিদিক্ বেষ্টন করিয়া অমি পরিস্রামণ; প্রোডাশাদি হোম-দ্রব্যের পর্যাগ্রিকরণ আবশুক; পশুষজ্ঞে পশুর পর্যাগ্রিকরণ ১৩৪

পর্য্যায়—অতিরাত্র যজ্ঞে রাত্তিক্বত্য সোমপানের পর্য্যায় ৩৩৭

পর্যাহাব-২৮৩

পর্বত->৭২

어에==->>>

প্রমানস্তেতি—সোম ছাঁকিবার সময় গীত স্তোত ২৫৫ স্তোত দেখ। প্রিত্র—বদ্বার কোন দ্রবাকে পৃত বা বিশুর করা হয়। দর্ভ সবিত্র আজ্যাদি দ্রবা সংস্কৃত হয়। সোম ছাঁকিবার জ্বন্ত মেষলোমনির্মিত দশাপবিত্র ৫৭৬ প্রশু—১৬৬

প্র চর্ম্ম —পশুবন্ধ —পশুষাগ —নিক্ষা পশুবন্ধ সম্বর পশুষাগের প্রকৃতি।
ঐতবের বান্ধণের অগ্নীবোমীর পশুপ্রকরণে পশুষাগের অধিকাংশ অস্কান বিবৃত্ত
ইরাছে। অস্কানক্রম অনেকাংশে ইপ্টিযজের মত; পশুসংক্রান্ত কতিপর
বিশেষ বিধি আছে, যথা যুপনির্মাণ ১১৬, যুপসংস্কার—অন্তন, উচ্ছুরণ বা উন্নরন
ও রশনাবেষ্টন ১১৯-১২৫ পশুর সংস্কার ও বন্ধন (নিয়োজন দেখ) প্রধান
যাগের পূর্ব্বে এগার দেবতার উদ্দেশে এগার প্রযাজ্যাগ ও তদর্থ হোতার পাঠ্য
যাজ্যামন্ত্র বা আপ্রীমন্ত্র (আপ্রী দেখ) ১২৯-১৩০, পশুর পর্যাগ্নিকরণ ১৩৫
তংপরে বধস্থানে (শামিত্র দেখ) নম্বনকালে শমিতার প্রতি হোতার পাঠ্য
অমুজ্ঞামন্ত্র (অপ্রিশুইশ্ব দেখ) ১৩৬-১৪২ শ্বাসরোধনারা বধ (সংজ্ঞপন); পশুর
উদর হইতে বপা গ্রহণ করিয়া তদ্ধারা অন্তিমপ্রযাজান্ততি, ১৫৫ ঘৃতাক্ত
তথ্য বপাৰিক্ষারা বপান্ডোকান্ততি ১৫২ প্রধান দেবতার উদ্ধেশে বপানাপ্র

১৫৭ পশুবাগের আম্বঙ্গিক পুরোডাশবাগ ১৪৪,১৪৬ ও তদর্থ স্থিষ্টর্কংবাগ ও ইড়াভক্ষণ ১৪৬ মনোতা ও বনস্পতির বাগ এবং শামিত্র অগ্নিতে পক পশ্বন্ধ বারা প্রধান দেবতার বাগ স্থিষ্টর্কংবাগ ও পশু-ইড়াভক্ষণ ১৪৭-১৪৮ তদনস্তর আর্বন্ধিক একাদশ অনুযাজ ও একাদশ উপবাজ্বাগ পত্নীসংবাজ ও ইষ্টিবাগামু-বারী অক্যান্ত কর্মান আরিষ্টোম বজ্ঞের উপলক্ষে তিনটি পশুবাগ বিহিত; (১) সোমবাগের পূর্বদিন অগ্নীবোমপ্রণান্ধনের পর অগ্নি ও সোমের উদ্দিষ্ট অগ্নীবোমীয় পশুবাগ ১২৫-১২৮; (২) সোমবাগের দিনে স্বনীয় পশুবাগ ১৫৭; এই বাগে এক বা একাদশ পশুর বাগ বিধেয়। প্রোতঃস্বনে বপাবাগ পর্যন্ত সম্পন্ন করিয়া মাধ্যন্দিনে পশ্বন্ধ অগ্নিতে পাক হয় ও তৃতীয় স্বনে পশ্বন্ধবাগ করিয়া আম্বন্ধিক অনুষ্ঠান সম্পন্ন হয়। পশুবাগের সম্পূর্ণতার জন্ত পুরোডাশ বাগ বিধেয়; তিন স্বনেই তিনবার পুরোডাশ বাগ কর্ত্তব্য ১৮২ এবং পুরোডাশের সঙ্গে সঙ্গের সঙ্গের সঙ্গের সংক্রের স্বন্ধ্য পশুবাগান্তে অবভ্রন্ধানের পর ও উদ্বয়নেটির পর বন্ধ্যাগাভী বা র্যধারা অনুবন্ধ্য পশুবাগ কর্ত্তব্য ১৮৫,৬০২,৬২১

পশুবিভাগ—ঋত্বিক্গণের মধ্যে পশুবিভাগ ৫৬১

পাক্যজ্ঞ —গৃহ অগ্নিতে সম্পাত যজ্ঞ, গৃহস্তত্তের নির্দেশামুসারে সম্পাত্ম; গৃহস্তত্তভেদে গৃহস্থের পাকষজ্ঞ বিভিন্ন ৩•৩

পাত্মীবত গ্রহ—হতীয় সবনে ব্যবহার্যা ৪৮৭

পাত্ত-৬৬৬

পারেজন—একধনা আনিবার সময় যজমানপত্নী কর্তৃক আনীত জল।

পার্গেষ্ঠারাজ্য—৬৩১

পারিকিতী ঋক—৫৪৮

পারুচ্ছেপ ছন্দ-8२৪

2118-6.97

পাশ—নিশ তি দেবতার পাশ ৩৫٠

পিগুপিতৃযজ্ঞ—৩০৩

পিষ্টক-:80

পুনরভিষেক---রাজস্ম্যজে অর্গ্রান ৬২৯-৬৪৪

পুরী—হর্গ—লোহময়, রজতময়, স্বর্ণময় ৮০ পুরীষ—১৫১

পুরীষ মন্ত্র-৩০৬

পুরোডাশ চাউলের রুটি। অধ্বর্থ শ্বহন্তে প্রস্তুত করেন; ধান কৃটিয়া চাউল বাটিয়া সেই চাউলবাটা গার্হপত্যের অঙ্গারে তপ্ত কপালের (ছোট ছোট থোলার) উপর সেঁকিয়া প্রস্তুত করা হয়। আহুতির সময় ছই থও (পঞ্চাবত্তী যজমানের পক্ষে তিন থও) কাটিয়া জুয়তে গ্রহণ করা হয় ও নীচে ও উপরে য়ত নিলে উহা চারি (পঞ্চাবতীর পক্ষে পাঁচ) অবদানে পরিণত হয়; অধ্বর্মু জুয় হইতে উহা আহবনীয়ে অর্পণ করেন। অবশিষ্ট কয়েক থও (ইড়া, প্রাশিত্র, ষড়বত্ত ইত্যাদি) যজমান ও ঋরিকেরা যথাবিধি ভক্ষণ করেন। ভিন্ন ভিন্ন দেবতার উদ্দিষ্ট প্রোডাশের কপালসংখ্যা ভিন্ন ভিন্ন ৩, ১৮০ পশুষাগের সম্পূর্ণতার জন্ত আমুষ্কিক পুরোডাশ যাগবিহিত ১৪৪ তংম্মঞ্চে আথ্যারিকা ১৪০,১৮২,১৮৬ পশুষাগ দেখ।

श्रुद्रांथा—<sup>७७</sup>€

পুরোধাতা—\*

পুরোহতুবাক্যা—অতুবাক্যা দেখ।

পুবোরুক্—আজ্যাশস্ত্রের অন্তর্গত "অগ্নির্দেবেদ্ধং" ইত্যাদি নিবিৎ ২১৯,২২৩, ২৪০

পুরে†হিত—পুরোহিতের প্রবর বাবহার ৬০৭ স্বতশেষ ভোজন ৬০৮ পুরো-হিত প্রশংসা ৬৬৬-৬৬৯ পুরোহিত নিয়োগ ৬৭০

পূতভূৎ—ছাঁকিবার পর দেই পূত (বিশুদ্ধ ) সোমরস রক্ষার জন্ম অন্ততর রুহং পাত্র ৬১৭ অভিষব ও চমস দেখ।

পূর্ণমান-পৃণিমায় সম্পাত ইষ্টিয়াগ ৬ ইষ্টি দেখ।

পুণিমা-৫৮0

পুর্ত্ত-স্মার্ত্ত কশ্ম ৬০৬ ইপ্টাপূর্ত্ত দেখ।

পুর্বাপক -- শুরুপক ৫৮০

পৃথিবী—পৃথিবী অস্তরিক ও হালোকের স্বষ্টি ৪৭৬ পৃষ্ঠ—৫৫ পৃষ্ঠ স্তোত্ৰ<sup>— ৩৬৮</sup> স্তোত্ত দেখ।

পुष्ठी सफ्ट्-०৫०, १८१ सफ्ट (नथ ।

পোতা —অন্তম ঋত্বিক্—ঋত্যাগে যাজ্যাপাঠক ১৯৭

প্রাট্রগুনস্ত্র-প্রাতঃসবনে হোতৃপাঠ্য দ্বিতীয় শস্ত্র ২০২,২২৫-২৩০

প্রকৃতি যুদ্জ —ইষ্টি, পশু, নোম প্রভৃতি প্রত্যেক শ্রেণির যজ্জের একটি যজ্জ প্রকৃতি; অন্তপ্তলি তাহার বিকৃতি। বিশেষ বিধি বা বিশেষ নিষেধ না থাকিলে প্রকৃতি যজ্জের সমুদ্র কর্মা বিকৃতি যজ্জেও অনুষ্ঠেয়। সমুদ্র ইষ্টিযজ্জের প্রকৃতি পূর্ণনাসেষ্টি, পশুযাগের প্রকৃতি নিরুত পশুবন্ধ, ঐকাহিক সোম্যজ্জের প্রকৃতি অগ্নিষ্টোম ১

প্রপ্রাথ—শস্ত্রের অন্তর্গত ছই ঋক্কে কোন কোন চরণের পুনরাবৃত্তির ছারা তিন ঋকে সমান করিলে প্রগাথ হয় ২৫১,২৫৬,২৫৯

প্রচার – যাগার্ম্ভান ৪৭৯

প্রকাপতিত্রু মন্ত্র—৪৬১

প্রাণ্যান—সন্মুথে অর্থাং পূর্কাদিকে নয়ন—ষথা অগ্নিপ্রাণয়ন, অগ্নীবোমপ্রাণয়ন ৯৫ তত্তং শব্দ দেখ।

প্রণ্ব—উকার, প্রণবোংগরি ১৭৬

প্রতিগর—শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে আহাবের প্রত্যুত্তর e ০০,২৪৬ শস্ত্র দে**ব।** 

প্রতিপ্র-শত্তের প্রথম মন্ত্র ২৫১,২৫৫

প্রতিপ্রস্থাতা — অধ্বর্যার সংকারী; ইষ্টিযজ্ঞে প্রতিপ্রস্থাতা অনাবশ্রক;
প্রবর্গ্যে পশুষাগে ও সোমযাগে আবশ্রক ৬৯,৫৬১

প্রতিরাধমন্ত্র—৫৫২

প্রতিহর প্রতিহত্তীয় গেয় সামাংশ ২৬৯

প্রতিহর্ত্তা—উল্গাতার সহকারী সামগায়ী ঋত্বিক্ ৪৫৭

প্রত্যবরোহণ-৩•৩

প্রপদ মন্ত্র-৬৪১

প্রসংহিষ্ঠীয় সাম—২২৪

প্রযাজ-প্রধান যাগের পূর্বে সম্পান্ত যাগ। ইটিযক্তে প্রযাজসংখ্যা পাঁচ; পশুষাগে এগার ১২৯ পশুযাগে অভিমগ্রয়াজ ১৫৫ ইটিযক্ত, পশুযাগ ও ষ্মাপ্রী দেখ। অগ্নিষ্টোষের প্রাসঙ্গিক কোন কোন ই,ষ্টবজ্ঞে প্রথাজ জ্বনাবশ্রক; ইষ্টিবজ্ঞ দেখ।

প্রবর— ৫০৯,৬০৭ আর্ষের দেখ। যজমানের পূর্বপুরুষগণের মধ্যে বাঁহারা মন্ত্রপুরুষগণের মধ্যে বাঁহারা মন্ত্রপুরুষগণের মধ্যে বাঁহারা মন্ত্রপুরুষ্টা থাদি ছিলেন, তাঁহাদের অধিকে আহ্বান করিয়া ইটিযজ্ঞাদি আরম্ভ করিতে হয়; ঐ অধির নাম প্রবরাধি ও আহ্বানের নাম প্রবর-প্রবরণ।ইটিযজ্ঞ দেখ।

প্রবর্গা — সোমযাগে অধিকারলাভার্য তংপুর্বে তিন দিন অনুষ্ঠের কর্ম। ছই দিন পূর্বাহ্নে ও অপরহের এবং তৃতীর দিন পূর্বাহ্নে ছই বার অনুষ্ঠের। উপদন্তির পর প্রবর্গা কর্ত্তবা। ছর জন ঋতিক্ আবগ্রক — ব্রহ্মা, হোতা, অবর্গা, অগ্রীং, প্রতিপ্রস্থাতা ও প্রস্তোতা। প্রধান হব্যের নাম ঘর্ম — মহাবীর নামক মৃংভাণ্ডে গোহ্র ও ছাগহ্র মিশাইরা পাক করিয়া ইহা প্রস্তুত হয়; অবর্গ্য মহাবীর নির্মাণ ও ঘর্মপাক হইতে আহু তিদান পর্যাও কর্ম করেন; প্রতিপ্রস্তাতা তাঁহার সহকারী; প্রস্তোতা সামগান করেন; হোতা প্রত্যেক কর্ম্মের অনুকৃল স্ততিমন্ত্র বা অভিষ্টব মন্ত্র পাঠ করেন। যাগান্তে সকলে ঘর্মণেষ ভক্ষণ করেন। ৬৮-৮২ ঘর্মা, মহাবীর, অভিষ্টব দেখ।

প্রবহণ-পূর্মমূথে বহন-দোমপ্রবহণ দেখ ৪৩

প্রবহলকা খাক্-৫৫२

'প্রশাস্তা —তল্লামক ঋতিক্ ; নামান্তর মৈতাবরুণ ৪৮১

প্রদর্পণ — দোমবাগার্থে অধ্বর্গপ্রমুথ কতিপর ঋবিকের সারি বাঁধিয়া সদঃশালা প্রবেশ ১৮০

প্রস্তার—বেদিতে রক্ষিত কুশম্ষ্টি; ইহার উপর জুত্ব নামক হাতা ( যাহাতে হবা রাখিরা আহতি দেওরা হয় ) রাখিতে হয়। প্রস্তারের উপর হাত দিরা নিজ্বামুষ্ঠান হয় ৯০ নিজ্ব দেখ। ইষ্টিযাঙ্গের পর প্রস্তার আহবনীয় অগ্নিতে নিক্ষেপ করা হয়—ইষ্টিয়ত্ত দেখ।

প্রস্তাব-প্রভাতার গের সামাংশ ২৬৯,৪৫৯

প্রস্তো — উলাতার সহকারী সামগায়ী ঋত্বিক্ ৪৫৭,৪৮০

প্রস্থিত যাজ্যা—চৰসাত্তিকালে বিষ্ণান্ত চনসী ঋত্বিক্লের পাঠ্য যাজ্যা ৪২০,৪৯৯ প্রহাত –পাক্ষজ্ঞ ৩০৩

প্রাণ্বংশ—প্রাচীনবংশ— দেবব জনভ্ষির উপর নির্দ্মিত মণ্ডপ —ই হার ছাদের (চালের) মধ্যস্থিত বাঁশ (বংশ) পশ্চিম হইতে পূর্বে বিস্তৃত। দীকা হইতে অগ্নীষোমীন পশুবাগের পূর্বে পর্যান্ত সমুদ্দ কর্ম এই মণ্ডপ মধ্যে নিস্পন্ন হয়; ইহার মধ্যেই ঐষ্টিক বেদি ও তাহার তিন দিকে তিন অগ্নি এবং পত্নীশালা থাকে ১২

প্রাচ্যগ্র-৬৪৮

প্রাণ-বায় ২৬ নয়টি ৫৫ মন্তকে সাতটি ৬৬,৬৭,২২৯

প্রাতরকুবাক-সোম্যাগের দিন কর্য্যোদ্যের পূর্বে হোভার পাঠ্য মন্ত্রসমূহ ১৬০-১৬৯

প্রাতঃস্বন->११-२৩৫,२१৫ স্বন দেখ।

প্রায়ণ-আরম্ভ ৩১১

প্রায়ণীয় ইস্টি—মগ্নিষ্টোমের আরম্ভস্চক ইষ্টিযজ্ঞ, দীক্ষার পরদিন প্রাত্ত:-কালে সম্পাত্ত ২৫-৪৩ ইষ্ট দেখ।

প্রায়শ্চিত্ত—ঋশ্বিক্দোষে ৩১৮ অগ্নিহোত্তে ৪৬৬ বিবিধ ৫৬৩-৫৮৩

প্রিয়ঙ্গু-- ৬৫২

C215-048

প্রেম্ব—ৰম্ভবারা কর্মামুষ্ঠানে প্রেরণ বা অমুজ্ঞা ১৩৫

ৈপ্রম মান্ত্র—প্রেষণার্থ অন্বজ্ঞামস্ত্র, উচ্চে পাঠ্য, যথা অধ্বর্যু কর্তৃক হোতাকে
অগ্নিমন্থনে অন্বচনপাঠার্থ প্রৈষ ৫৬ প্রবর্গ্যে অভিষ্টবপাঠার্থ প্রৈষ ৬৯ অগ্নিপ্রণন্ধনপ্রৈষ ৯৫ প্রাতরম্বাকে ১৬০,১৬২ ইত্যাদি। প্রেষ নামের তাৎপর্য্য
২৪০,৫০৮-৫০৯

প্লক্ষ-ক্তিয়ের ভক্ষা ৬১৬

ফলক—৬১৭ অধিষবণ ফলক দেখ।

বক্ষঃ---৫৬১

वहिं:-- बद्ध वावश्रां कून ७, ४४

বহিষ্পাবমান স্তোত্ত-> ১ স্তোত দেখ।

वस्त् ह— शरभनी २>२

রুহ্ৎ সাম- ৭৪,৩৫৭,৩৮৮,৬২৩

বুহতী--২০,১৬০,৩৭৯

রহদ্দিব দাম-৩৫৯

ব্ৰহ্ম —কোণাও ব্ৰাহ্মণ কোণাও ব্ৰাহ্মণত্ব অৰ্থে প্ৰযুক্ত ৪৬,৪৭,৭০,৮২,৯৬,১১০, ২০৪,২১৭,২৪৩,৩৫২,৪৮০,৬০৩,৬০৪,৬৩৭,৬৪৭ বেদবাক্যঅৰ্থে ১৬২,৪৮০

ব্রহ্মপরিমর — ৬৭২

ব্ৰহ্মবৰ্চ্চদ—১৮,: ۹৭

ব্ৰহ্মবাক্য—বেশ্ৰাক্য ১৬১,১৫২

**बन्म वामी-** मश्रवम (मथ।

ব্ৰহ্মদাম—৩৬

ব্রহ্মা—চতুর্বেদী ঋত্বিক্—সর্বাকর্মের পরিদর্শক ৮০ ব্রহ্মার কর্ত্তব্য ৪৭৮-৪৮১ ব্রহ্মার ভাগ ৪৮০

ব্ৰেক্ষাত্য মন্ত্ৰ—৪৬২,৪৬৩

वाजान- ५०,२०,१००,०४४,७००,७४२,७०२,७७०

ব্ৰাহ্মণাচছংসা—শ্বভন ঋতিক্—ঋতুযাগে যাজ্যাপাঠক ১৯৭ শস্ত্ৰপাঠক ৩২৫ হোত্ৰক দেশ।

ব্ৰীহি-->৪৪,৬৫২

ভরত দ্বাদশাহ—৩৭৭ দাদশাহ দেখ।

ভাবনাহোম-৪৬৭

ভাস সাম—৩৬৮

ভিষক্--৬৯,৪৮•

ভূতসকল—২২•,২২৩

ভূতেচ্ছৎ মন্ত্র—৫৫৭

ভোজ--৬৪৬

ভোজপিতা—৬৪৬

## ভৌদ্যা-৬৩

মকার—ও দেব।

मक्या-१६३

मनि-००३

মণিকা—৫৬২

स्-क्ष्याः अध्य

মধু--৬০০,৬৫৭

মকুষ্য—২৮৩

মন্ত্র—মন্ত্র ত্রিবিধ—পভামন্ত্র ঋক্, গল্পমন্ত্র যজ্ং, গের মন্ত্র সাম। এই ত্রিবিধমন্ত্রান্ত্রক বিভার নাম ত্রয়ীবিভা। সাধারণতঃ হোতা ঋক্, অধ্বর্যু যজ্ং ও
উলাতা সাম উচ্চারণ থারা কর্মসম্পাদন করেন। এতথ্যতীত সাধারণতঃ
ঋক্ উচ্চে যজ্ং উপাংশু স্বরে, পাঠা; সামমন্ত্র উচ্চে গেয়। এতথাতীত প্রৈমমন্ত্র
বা আন্দেশমন্ত্রকেও চতুর্থ শ্রেণির মন্ত্র বলিয়া গণ্য করা হর। উচ্চে
পাঠ্য নিগদমন্ত্র যজ্মন্ত্রের অন্তর্গত। স্বল্লাকর্ত্রু নিবিৎমন্ত্র শস্ত্রান্তর্গত
স্ক্রমধ্যে পাঠ্য। নিষেধ না থাকিলে সমুদ্র কর্ম্ম সমন্ত্রক কর্মীর। তত্তৎ শব্দ

মৃত্ব--২৩৩ অগ্নিমন্থন দেখ।

মন্থাবল-জন্ত ২৭৪

মন্থী—প্রাতঃসবনে বাবস্তুত গ্রহ ১৯৬ স্বন ছেখ।

মরুত্বতীয় শাস্ত্র—মাধ্যন্দিনসবলে পাঠ্য ২০২,২৫১-২৬৪ শক্ত **দেও।** 

মৰ্ত্ত্য—৬৬৩

মস্তক-৫৬২

মহাদিবাকীর্ত্তা সাম—৩৬৮

মহানান্নী ঋক্—৩৩৩,৩৩৬,৪১৮

মহাত্রীহি—<sup>৬৫২</sup>

মহাভিষেক—এন্দ্র মহাভিষেক ৬৪৪-৬৪৯ ক্ষত্তিবের মহাভিষেক ৬৫০-৬৫৯ দ্বালার মহাভিষেক বিষয়ে পৌরাণিক দৃষ্টান্ত ৬৫৯-৬৬৫

गर्गातम--- वक्षवानी ४१৮

মহাবালভিং-বিজ্ঞতির প্রকারভেদ ৫১৯ বিজ্ঞতি দেখ।

মহাবার নবলীকের মাটি, বরাহের উংথাত মাটি ও বিশুদ্ধ মাটি মিশাইয়া তাহাতে ভাও গড়িয়া উহাকে আগুনে পোড়াইলে মহাবীর নির্দ্মিত হয়। প্রবর্গ্য কর্ম্মে এই মহাবীরে ঘর্ম্মপাক হয় ৭১ প্রবর্গ্য ও দর্ম্ম দেখ।

মহাব্রক্ত-সংবংসঙ্গসতের মন্তর্গত অনুষ্ঠান ৩৫১

মহিষী-রাজপত্নী ২৬৫

মাদকতা --৩১ সোমরসের মাদকতা ১৮১,৪৮২

शांधान्ति मत्र-२०)२१० मत्र (मथ)

মান্ব-- ৬৬৩

মান্স গ্রহ-৪৫৫

মাকুষ-নামের তাৎপর্যা ২৮৮

মায়া->>৽,৬৬৩

মাস -- ৭,৪০,৬৪

মাহারাজ্য--৬০১,৬৫৬

মাংস-১০১

` মিথুনত্ব—৽৽৽

मुक्क ज्ला-- ५२ २

মূগ -২৮৮ হন্তী ৬৬০

मृजुर--२8३

মেথী > > 9

**অেদ--**১৫৩,১৭৪

মেধ-যজির ভাগ ১৩৭

(यश--यक्कर्यांगा ८४%

মেনি-১৬৬

মৈত্রাব্রুণ — হোতাব সহকারী ঋত্বিক্ — ইষ্টিযজ্ঞে বা প্রবর্গ্যে অনাবশুক, পশুকর্ম্মে ও সোমযজ্ঞে আবশুক। সাধারণতঃ ইনি অনুবাক্যা পাঠ করেন এবং হোতাকে যাজ্যাপাঠে অমুজ্ঞা দেন। সোমযক্তে ইঁহার নির্দিষ্ট শস্ত্র আছে। মৈত্রাবরুণের কর্ম ১৩৫,১৯৫-১৯৭ হোত্রক দেখ। মৈত্রাবরুণ গ্রাহ্য—অমুভ্যম দিদেবতা গ্রহ—পদ্মস্থামিশ্রণ ১৮১, ১৮৮,১৯৩

মৈত্রবিরুণ গ্রাস্থ—অগ্রতম নিদেবত্য গ্রহ—পন্মস্তামিশ্রণ ১৮১, ১৮৮,১৯৩ প্রাতঃসবন দেখ।

যজনান—শাঁহার হিতার্থ যজ্জসম্পাদিত হয় ৬ যজনানের দীক্ষা ১০—১৫ যজন—শাগ ২৭

यजूः ४२ मञ्ज तथ ।

যজুর্বেদ—উৎপত্তি ৪৭৬

युष्ठ्व--७,२७,२>२ युष्ठारुष्टि ६३२

যজ্জকু—৩৽৩

युक्तनाथा--०>>,८१२,७६३,७४०

যজ্ঞপতি—৪৬৬

যজ্ঞাযজ্ঞিয় শস্ত্র—তৃতীয়সবনে পাঠা ২৫১

यत->৫>,७৫२

যাগ — দেবতার উদ্দেশে দ্রব্য অর্পণ — সাধারণ ঃ অধবর্ণ আহবনীর অগ্নিতে দ্রবানিক্ষেপ করিয়া যাগ করেন। তংপুর্বের হোতা যাজ্যানন্ত্র পাঠ করিয়া বৌষট্ উচ্চারণ (বষট্কার) করেন। যাজ্যিকেরা যাগ ও হোম এই উভয়ে পার্পক্য করেন। বেথানে অধবর্ণ বষট্কারান্ত মন্ত্রের পর দাঁড়াইয়া আহুতি দেন, তাহা যাগ; আর নেথানে স্বাহাকারান্ত মন্ত্রে বিসমা আহুতি দেওয়া হয়, ভাচা হোম। ২৭ যাজ্যা—বাগের পূর্বের হোতা (বা ঠাছার সহকারী) কর্ত্তক উচ্চারিত যাগমন্ত্র—"যে যজামহে" এই আগু: উচ্চারণ করিয়া পরে নিদ্ধিষ্ট যাজ্যামন্ত্র পঠিত হয়; তৎপরে বষট্কার হয়; ক্রোপে "অরে বীহি" বলিয়া পুনরান বষট্কার (অনুবষট্কার) হয়। ঐতরের রাহ্মণে ইষ্টি, পশু ও সোম্যাগের বিবিধ যাজ্যামন্ত্র ব্যাথাত ছইয়াছে। ১৭

যুপ — পশুবন্ধনার্থ দারুপ্ত । যুপনির্মাণ হইতে যুপসংশ্বার ও যুপের উচ্ছুরণ (উত্বোলন) পর্যায় অধ্বর্যুর কার্যা— হোতা তদমুক্ল অন্তব্দন পাঠ করেন।
যুপ নির্মাণ ১১৬ যুপ বজ্ঞাস্বরূপ ১১৭ যুপকান্ত ১১৭,১১৮ যুপাঞ্জন ১১৯

ষ্পোচ্ছুরণ ১২•,১১৯-১২৫ অগ্নিজে নিক্ষেপ ১২৬ স্বরুহোম ১২৭ পশুযাগ দেখ।

(यांश- ०२

(यांगरक्रग- ०२

যোনি—প্রগাথদ্বরের মধ্যে প্রথম প্রগাথ ২৯৩ অমুরূপ দেও।

যৌধাজয় দাম-২৫৫

রজত—৮৩

র্থ-->>২ রথচক্র ৩১০,৪৭২

রথন্তর সাম—१৪,৩৫৭,৩৮৮,৬২৩

ররাটী-->৽৬

রশনা-ৰূপবেষ্টন রজ্জু ১২৪

র'কা-প্রতিপদ্য্ক পূর্ণিমা ৫৮•

রাজকর্তা---৬৫৪

র†জন্য—১৬,৩২৩,৫৯৯,৬০১,৬০৪

রাজসূয় থক্ত — হরিশ্চন্দ্রের রাজস্য ৫৯০ ক্ষত্রিয়ের অভিযেক ৬২৯ পুনরন্তি-যেক ও মহাভিষেক দেখ।

রাজা--৫৯৮,৬৪৬,৬৪৯

রাজ্য—৬৩১

রাষ্ট্র---৪৭৪,৬০৪

রাষ্ট্রগোপ—৬৬৭

রিক্ত-বষট্কার-বিশেষ ২৩৬

রেতঃ-৫,১৫৮ প্রজাপতিসিক্ত ২৮৮-২৮৯

রৈভী ঋকু—৫৪৮

বৈবত সাম—৩৫৮,৩৮৮

রোহিত-রক্ত ২৮৭ ২৯০

রোহিত ছন্দ-৪২৩

রৌরব সাম--২ 🕫

লুব্ধ--ঋক্পাঠের রীতি ১৩০

লোকত্রয়—১৯

লোম--->৫৯

লোকিক অগ্নি—শ্ৰোত বা স্বাৰ্ত্ত অগ্নি ব্যতীত সাধারণ অগ্নি, যাহাতে লৌকিক অনুপাকাদি কৰ্ম্ম সম্পন্ন হয় ৫৭২

লোহ-৮৩

বক-জপমন্ত্র ১৮৫

বজ্র—ইন্দ্র বিবিধ বজ্র দ্বারা রত্ত্রকে ও অস্করদিগকে হত্যা করিয়াছিলেন। মতের বজ্রত্ব ৯২ যুপের বজ্রত্ব ১১৭ বিবিধ মন্ত্র, ছন্দ ও বাক্যের বজুত্ব ১২৫,১৬৩, ১৭৮,১৯৬,২০১,২০৯,২৩৬,২৩৮,৩২৭,৫২৯,৫৩৯ বজ্রের আরুতি ২০৯

বদ্ব-শতকোটি ৬৬২

वनम्भुि ->>৮,७४२

বপা—পশুর উদরের উপর মেদ; ছুরি (শাস) ছারা পেট চিড়িয়া এই বপা বাহির করা হয়; ইহার কিয়দংশে একাদশস্থানীয় প্রযাজাততি হয়; কিয়দংশে আহবনীয় আগ্নির উপর ঘণ্ডসহিত ধরিলে যে বপাবিন্দু গলিত হয়, তদ্ধারা বপাস্তোকাততি হয়, অবশিষ্ট অংশ পাঁচ অবদানে আহতি দেওয়া হয়। ১৪১,১৪৫,১৫২,১৫২,১৫৭ পশুযাগ দেখ।

वर्शात्याक—वर्शाविन् ১৫२ वर्शा प्रथ।

বর্ম্ম-১১

বলিহর্ণ-পাক্যজ্ঞ ৩০০

वलीवर्फ- ७२, ७४७

251--- 299

বস্তীবরী—সোম্যাগের পূর্ব্বদিন সান্ধালে তড়াগাদি হইতে জল আনা ছন্ন; ঐ জলের নাম বসতীবরী; প্রদিন প্রাতে আনীত একধনার সহিত মিশাইরা উহা আধবনীরপাত্তে সোমরসগ্রহণার্থ ব্যবস্ত হন্ন। ১৭৪,১৭৫ অভিষৰ, একধনা দেখ।

ৰষ্ট কার-নাজ্যাপাঠের পর "বৌষ্ট্" উচ্চারণ; ছোডা বষ্ট্কার করিবা-

মাত্র অধ্বর্গ আহতি দেন ; ৰষট্কারের প্রকারভেদ ২৩৪,২৩৬ যাজ্যা ও যাগ দেখ।

বহুজু-বিবাহে মাঙ্গণাদ্ৰবা ৩৪১

বাক্—বাক্য-সাতপ্রকার ১৬৬ বাক্য সরস্বতী ২২৭ ব্রহ্মবাক্য দেখ।

বাক্যকৃট—৫-৯

বাজ- অল ১৩৫

বাজপেয়—সোমযক্ত—অগ্নিষ্টোমের বিকৃতি ৩০৫

বাজিন-বোল ৮০

বায়ু--অগ্নির বায়্প্রবেশ ও বায়্ হইতে অগ্নির জন্ম ৬৭০

বাণ-বাণের তিন ভাগ ৮৮

বান্ত--যজ্ঞে দোষ ৩১৭

বালখিল্য সূক্ত- ৫২৯,৫৩৮

বাবাতা-রাজপত্নী ২৬৫

বিকর্ণ সাম—৩৬৮

বিকৃতি যজ্ঞ ->, প্রকৃতি দেখ।

বিদ্যুৎ—বৃষ্টিপ্রবেশ ৬৭২ বৃষ্টি হইতে জনা ৬৭৪

বিপ্র-৬১

বিভান্—লোকবিশেষ ৬০১

विता है इन -- २> इन दिश

বিরাট - • 8 ৬, 8 8 ৮

विञ्च->>४

বিশ্বস্থ-পশুহত্যা ৫৯১

বিশ্বজিৎ—সংবংসরসত্তের অন্তর্গত ৩৫৪,৫৪৪

বিশ্বরূপ-প্রজাপতির পর জাত ১৬৫

विषुव-विषुवе-विष्नांश-मःवरमत्रमावत्र मशामिन ७०१,८६४,०७८,०१८

বিষ্ট তি—স্তোমসম্পাদেশের নিয়ম স্তোত্ত দেখ।

বিহুরণ—বিহার—বিহাতি—শঙ্কণাঠের রীতি ৩০০,৫৩৯,৫৪০

ব্ববন্ধ -- মহাব্রতে সবনাম পশু ৩৭৬

রুষাকপি সৃক্ত – ৫৪২ রুষ্টি – চক্রে প্রবেশ ৬৭২ চন্দ্র হইতে **জ**ন্ম ৬৭৪

বেদ—বেদের উৎপত্তি ৪৭৬

বেদি—শঙ্কে আবশ্রক ক্রগানি এবং হোমদ্রব্যাদি রাথিবার জন্য বেদি নির্ম্মিত হয়;
অগ্নগারে আহবনীয়ের পশ্চিমে থেদি থাকে। ইষ্টিযজ্ঞে নির্ম্মিত বেদি ঐষ্টিক বেদি;
অগ্নিষ্টোমে উহা প্রাচীনবংশমধ্যে থাকে; তাহার পূর্ব্যদিকে পশুযাগের এবং সোমযাগের জন্ত সৌমিকবেদি বা মহাবেদি নির্ম্মিত হয়। মহাবেদির উপরে পূর্ব্যাংশে
কুদ্রতর উত্তরবেদি নির্ম্মিত হয়; সোম্যাগার্থ আহবনীয় অগ্নি এই উত্তরবেদির
নাভিতে বা মধ্যস্থলে রক্ষিত হয়। বেদির উপর কুশ বিছাইয়া তাহার উপর ক্রগাদি
যজ্ঞায়ুধ ও হোমদ্রবা রাথিতে হয়। ১৯,২৪০,৬৩০

বেন-নাভি ৭৩

বৈকর্ত্ত দাম—৭৬২

देवताक माम-००१,०४४

বৈরাজ্য-৬১৬,৬৩১

देवताल माग-७८१,७४४,८०३

े्रकार-७६,३१,२०४,२७०,६२४,६३३,७०३,७००

বৈশ্বদেব শস্ত্র—তৃতীয়সবনে পাঠা ২০২,২৭৯ শস্ত্র দেখ।

(বৈষ্ট —১৯৫,২৩৬ বষট্কার ও অন্থবষট্কার দেখ।

ব্যতিষঙ্গ—৪১

ব্যান্ত—৬৩০ ব্যাঘ্রচর্ম্ম ৬২৯

ব্যান—বায়ু ১৩২,১৭৯

ব্যান্ধতি—ভৃ: ভৃব: স্ব: এই তিন পদ ২০৩,৪ ৭৮

वृाष्ट्र चानभार - ७११ वानभार (नथ।

ব্যোগ—৬৩৬

ব্রক্ত—ৰজ্ঞারম্ভে যজমান সত্যদানাদি নিয়ম পালন স্বীকার করিয়া এতগ্রহণ ও যজ্ঞান্তে ব্রত বিসর্জ্জন করেন। অগ্নিষ্টোমে ব্রতগ্রহণের পর যজমানকে তিনদিন ব্রতহ্বা গাভীর হ্থা পান করিয়া থাকিতে হয়; হগ্ণের পৰিমাণ ক্রমশঃ কমাইতে হয়। এই হ্থাপানের নাম ব্রতপান; ৮৮,৮৯,২০৬ বিনি যজমানকে এই পানার্থ

ছগ্ধ দান করেন, তিনি ব্রতদাতা ৫৬২ সোম্যাগের দিনে হবিংশেষ ভিন্ন অন্ত পানভোজন নিধিছ।

শকুন-১৬১,১৪২

416 -- 191A

শফ্ল-প্রবর্গো ব্যবহৃত ৮২ খুর ৩৬৩

শ্মিত্য-পশুঘাতক ১৩৬ পশুবধস্থান শামিত্র দেশ; সেইখানে স্থাপিত পশ্বক্ষ পাকার্য অগ্নি শামিত্র অগ্নি।

শ্রভ--:88

म्राला - ४४

শলকে - শজাক ২৭৪

শাস্ত্র—শংসন অর্থে দেবতার প্রশংসা বা স্কৃতি; যে মন্ত্রে শংসন হয় তাহা শাস্ত্র; সোম্যাগের স্বনত্রয়ে হোতা ও হোত্রকত্রয় (মৈত্রাবরুণ, রাধ্বণাচ্ছংসী, অচ্ছাবাক) আপন আপন ধিক্ষো বসিয়া শস্ত্রপাঠ করেন। প্রতি শস্ত্রের পূর্বে উদ্গাতারা স্থোত্র গান করেন; শস্ত্রাস্ত্রে অধ্বর্যু আহবনীয় অগ্নিতে সোমরস-গ্রহ আহতি দেন। ইচাই সোম্যাগের মুখ্য কর্মা। অগ্নিপ্রোমে সমুদায় শস্ত্রসংখ্যা বার্টি; অস্তান্ত বিক্তিযক্তে শস্ত্রসংখ্যা অধিক। উক্থায়াগে পোনের, ষোড়শীতে খোল, আতিরাত্রে একুশ; ঐতরেয়ব্রাহ্মণে এই সকল শস্ত্র স্বিশেষে বিবৃত হইয়াছে। ক্রিপ্রোমের স্বনত্রের বিহিত শস্ত্রের জন্ত স্বন দেখ।

শস্ত্রপাঠের নানা স্ক্রা নিয়ম আছে; শস্ত্রপাঠক প্রথমে তৃষ্ণীংজপ করেন; তৎপরে অধ্বর্গকে আহাবমন্ত্রে আহ্বান করিলে অধ্বর্গ প্রত্যুত্তরে প্রতিগর করেন। তথন শস্ত্রপাঠক ধিষ্ণোর সম্মুখে বসিয়া মনে মনে তৃষ্ণীংশংস জপ করিয়া শস্ত্রপাঠ আরম্ভ করেন। শস্ত্রের মধ্যে কতিপয় ঋক্ স্কুক্ত থাকে; ঐ স্কুক্তই শস্ত্রের মুখ্য অংশ। কোন কোন স্কুক্তের মাঝে নিবিং মন্ত্র পাঠ করিতে হয়; যে স্কুক্ত নিবিৎ বসে, তাহা নিবিদ্ধানীয় স্কুত্র। শস্ত্রাস্তে শস্ত্রপাঠক উক্থবীর্যা উচ্চারণ করিয়া দেবভার উদ্দেশে যাজামন্ত্র গড়িয়া বষট্কার করিলে পর আহবনীয়ের পার্শে দাঁড়াইয়া অধ্বর্গ গহাহতি দেন মর্থাং নিদিপ্ত পাত্র বা স্থালী হইতে কিঞ্চিং সোমরস আহবনীয়ে অর্পণ করেন: মাজ্যাপাঠক সোমস্ত্র অর্ঘে বীহিং বলিয়া প্ররায় বষ্ট্নার ( অনুবষ্ট্রার ) করিলে আর খানিকটা সোমরস অগ্নিতে আহত হয়।

পরে অধ্বর্ত্ত সদঃশালার আসিয়া শক্ষপাঠকের সহিত একযোগে হতাবশিষ্ট সোমরস পান করেন। এইরূপে সোমষাগ নিস্পাদিত হয়।

একটি দৃষ্টাস্ত দিলে বিশদ হইবে। প্রাতঃসবনে হোতৃপাঠ্য প্রথম শস্ত্রের নাম আজাশস্ত্র; এই শস্ত্রপাঠের কিছুপূর্ব্বে উদ্গাতারা বহিষ্প্রমানন্ডোত্র গান করেন। শস্ত্র পাঠারন্তে স্বকীয় ধিষ্ণ্যের পশ্চিমে প্রামুথে উপবিষ্ঠ হোতা তৃষ্ণীং ক্রপ করেন ১৮৫,২০০,২১৬

ভূষ্ণীংক্ষপ ২০০ :—"সুমং পদ্বগ্দে পিতা মাতরিশ্বাচ্ছিদ্রা পদাধাং আছিলোক্থা: কবয়: শংসন্ সোমো বিশ্ববিদ্নীথা নিনেষদ্ বৃহস্পতিক্ক্থা মদানি শংসিষদ্ বাগায়্বিশায়ুবিশ্বায়ুং ক ইদং শংসিষ্তি স ইদং শংসিষ্তি"।

পরে হোতার অধ্বর্যর প্রতি আহাব:—"শোংসাবোম্" [ ভত্ত্তরে হোতাকে পশ্চাতে রাথিয়া হাতে পায়ে ভর দিয়া উপ:বস্ত ২১৬ অধ্বর্যুর প্রতিগর "শংসামো-দৈবোম্" ] পরে হোতার ভৃষ্ণীংশংস জপ ২০০:—"ওঁ ভ্রমির্জ্যোতির্দ্যোতির্মিঃ"। পরে হোতার নিবিং পাঠ ২০৬ "অমির্দেবেদ্ধঃ অমির্মবিদ্ধঃ অমিঃ স্থামিং হোতা দেবরতঃ হোতা নলুরতঃ প্রণীর্দেবানাং রথীরধ্বরাণাং অভূর্তো হোতা ভূণিহ্বাবাট্ আ দেবো দেবান্ বক্ষৎ ফক্ষদিয়ির্দেবে। দেবান্ সো অধ্বরা করতি জাতবেদাং"। তৎপরে হোতার নিমোক্তক্রমে স্ক্রপাঠ ২০৮

थ तो दिवास अधारम विश्वेमकीरेय ।

গমদেবেভিরাস নো যজিঠো বহিরাসদং ॥ ৩০১৩০১ (তিনবার পাঠা)

দীদিবাংসমপূর্ব্বাং বস্থীভিরপ্ত ধীতিভি:।

কালাণা অগ্নিমিকতে হোতারং বিশ্ পতিং বিশাম্॥ ৩১৩৫

স নং শর্মাণি বীষ্টরেহগ্রির্যচ্ছত শস্তমা।

যতো নং প্রফাবদ্ব দিবি কিতিভাগে অপ্সা॥ ৩১৩৪
উত নো ব্রহ্মার্বির উক্থের্ দেবহুতম:।

শং নং শোচা মরুদ্ধোহরে সহস্রসাতম:॥ ৩১৩৬

স যন্তা বিপ্র এষাং স যন্তানাম্থা হি ব:।

অগ্নিং তং বো হ্বস্তত দাতা যো বনিতা মন্ম্॥ ৩১৩০

খাতাবা যন্ত রোদদী দক্ষং সচন্ত উত্য:। হবিমন্তক্তমীড়তে তং সনিষান্তোহ্বদে॥ ৩/১০/২ নুনো রাম্ব সহস্রবং ভোকবং পুষ্টিমদম্ভ। ছামদথ্যে স্ক্রীর্যাং ব্রিঠমমূপক্ষিতম্॥ ৩/১০/৭

( তিনবার পাঠা ২১৩ )

স্কুজাক্তে হোতার উক্থবীর্য্য পাঠঃ—"উক্থং বাচি"। ২৪৬ [তৎপরে অধ্বর্যু "ওঁ" উচ্চারণের পর হবির্দ্ধানমগুপ প্রবেশ করেন ও দেখান হইতে ঐক্যাগগ্রহ হত্তে বাহিরে আদিয়া "ও প্রাবর" বলিয়া আশ্রাবণ করেন। আগ্রীপ্রকর্ত্তক "অন্ত প্রোবট্ট" বলিয়া প্রত্যাশ্রাবরণ হইলে পর অধ্বর্যু হোতাকে বাজ্যা পাঠে আদেশ দেন "উক্থ শাং যজ সোমস্তু" ২৪%—তথন হোতা "যে বজামহে" পূর্ব্বক বাজ্যা মন্ত্র পাঠ করেন ২১৪:—

"অগ্ন ই ল চ দাওখো ছরোণে, স্থতাৰতো যজ্জমিহোপ যাতৃম্। অমর্দ্ধন্তা দোমপেগায় দেবা" ( থাং ৫। ৪ )

যাজ্যান্তে হোতা "বৌষট্" উচ্চারণ করিলে দণ্ডায়মান অধ্বর্গু আহবনীয়
অগ্নিতে ঐন্যাগ্রহের আহতি দেন। তৎপরে হোতা "সোমস্ত মধ্যে বীহি বৌষট্"
বলিয়া অত্বষ্টকার করিলে অধ্বর্গু ঐক্রাগ্রহের অপরাংশের আহতি দিয়া প্রদানার নাসিয়া হোতার সহিত একযোগে হুতাবশিষ্ট সোমপান করেন।
২০০ হইতে ২২৪ দেখ।

শং যুবাক—৩১৫ হবির্যজ্ঞ দেখ।
শংসন—২৪৬ শস্ত্র দেখ।
শাকল—০১১
শাকর সাম —০৫৮,৩৮৮
শাপ—২•২
শাস্ত্রক—৬৪৬
শাস্ত্রক—৬৪৬
শাস্ত্রক—৬৪৬
শাস্ত্রক—০১৬,৫১৮
শিল্পশস্ত্র—৫১৬,৫১৮
শিল্পশস্ত্র—৫১৬,৫১৮

40 A-10 P

শূদ্রে—শ্রোচিত কর্ম ৫৯৫ অত্তাশ ৫৯৯ শ্রের ভক্ষ্য ৬১০ ইচ্ছামত বধ্য ৬১০ ক্ষত্রিয়ের অনুগমন ৬২৮

শূলগব—পাক্যজ্ঞ ৩০৩ শুঙ্গ—৩৬৩

ষ্ড্ছ নংবংসর সত্তের অন্তর্গত পৃষ্ঠা ও অভিপ্লবডেদে দ্বিবিধ ৩৫৩,৩৫৪, ৫৬২,৩৬৪ বড়তের প্রথম ও শেষ দিনে অগ্নিষ্টোম, মধ্য চারি দিন উক্থা যজ্ঞ বিহিত ৩৬১

বোড়শীযন্ত্র—অগ্নিষ্টোমের বিকৃতি সোমযক্ত ৩২ ৭-৩৩৯ ইহাতে অতিরাত্র যজে বিহিত পনের স্তোত্র ও পনের শস্ত্রের অতিরিক্ত আর একটি স্তোত্র ও শস্ত্র থাকে; এই অতিরিক্ত স্তোত্র ষোড়শী স্তোত্র ও অতিরিক্ত শস্ত্র ষোড়শী শস্ত্র : শস্ত্রমধ্যেও ষোড়শপদযুক্ত নিবিৎ থাকে ৩২৮

ষোড়শী সাম—গৌরিবীত অথবা নানদ ৩২৯

বোড়শী শাস্ত্র—ষোড়শ গ্রহাহতির পূর্বের পাঠ্য শস্ত্র ৩২৭

সক্থি-৫৬১

সতোরহতী ছন্দ— 🕬

সত্র— দ্বাদশ বা ততোধিক দিনে সাধ্য সোমযজ্ঞ; সংবৎসরসাধ্য সত্রের মধ্যে গবাময়ন প্রকৃতি; আদিত্যানাময়ন, অঙ্গিরসাময়ন প্রভৃতি তাহার বিকৃতি ৩৫৩ সদস্য—৫৬১

সদঃ—সদোম গুপ — সদঃশালা — প্রাচীন বংশের পূর্ব্বে মহাবেদি বা সৌমিক বেদি; এই বেদির পশ্চিমাংশে সদোমগুপ নির্শ্বিত হয়, এই সদোমগুপের মধ্যে উত্তর হইতে দক্ষিণে সারি বাধিয়া ছয়টি ধিষ্ণ্য থাকে; ধিষ্ণাশ্রেণির প্রায় মধ্যস্থানে ওঁহুম্বরী স্থাপিত হয়। এই মণ্ডপ-মধ্যে ধিষ্ণ্যপার্শ্বে শস্ত্রপাঠকেরা শস্ত্রপাঠ করেন, ও ওঁহুম্বরী ধরিয়া উদ্যাতারা স্তোত্র গান করেন ৮৩,২১০

र ऋत्ख्रिन्द्र--००५,०८०

म्बाइ- ७४१

স্প্রদশত্তোম—৩০৯,৩৬৬,৪০০ স্থোত্ত দেখ। সমানবায়—২৬

সমারোপন — গৃহ হইতে দ্রে যজ্ঞ করিতে হইলে গৃহস্থিত অগ্নিতে অরণিদ্বর তপ্ত করিয়া লইয়া যাইতে হয়; এই কর্ম অগ্নির সমারোপণ; দ্রস্থ যজ্ঞভূমিতে সেই অরণি ঘর্ষণে উৎপন্ন নৃতন অগ্নির স্থাপন হইলে বৃঝিতে হইবে যে এই নৃতন অগ্নি ও গৃহস্থিত অগ্নি অভিন্ন ৫৭৩

সমিৎ—যজ্ঞিয় কাষ্ঠ—আহবনীয় অগ্নিতে সমিং প্রক্রেপ করিয়া সমিদ্ধ করিতে হয়, এই অগ্নিসমিদ্ধনে হোতার পাঠ্য মন্ত্র সামিধেনী; সমিদ্ধ অগ্নিতে অধ্বযুগ্র বাগ করেন; অন্ত স্থলেও সমিং প্রক্রেপ বিধি আছে ৬৩৮

সমিষ্টযজুঃ—৪০,৬১২ ইষ্টিযাগ দেখ।

म्बास-७६,8७६,७७१

সম্পাতসূক্ত- ৩৯২,৫১৬

म्याहि - ७००, ७८७, ७४४

मर्श-२४0,8४0

দর্পরাজ্ঞীমন্ত্র-৪৫৭

সর্পবিলি-পাক্ষজ্ঞ ৩০৩

সপিঃ--৬০০,৬৪৭

স্বন—অগ্নিষ্টোম সোম্যাগ তিন সবনে সম্পাত্য —প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিনসবন ও তৃতীয় দবন ; সোমের অভিষব, সোমাহতি (গ্রহাহতি ও চমসাহতি) এবং সোমপান (গ্রহশেষ পান ও চমসশেষ পান) এই তিন মুখ্যকর্মা ও তাহার আফ্র্যন্দিক পশুষাগ ও পশুপুরোডাশ্যাগ প্রত্যেক সবনে নিম্পাত্ম। প্রাতঃসবন ১৭৭-২৩০ মাধ্যন্দিন ২৫১-২৭১ তৃতীয় ২৭৮-৩০১ স্বনীয়পুরোডাশ ১৮১ স্বনত্রয়ে নিবিৎ ২৪২ স্বনত্ত্বে আহাব, প্রতিগব ও উক্থবীর্যা ২৪৬ স্বনত্ত্বে ছন্দ ২৪৮ স্বনোৎপত্তি ২৭৫

সবনপঙ্কি—১৮৪

সবনীয়পুরোডাশ—সবনীয় পশুমাগের অন্তর্গত পুরোডাশ ১৮২ এই পুরোডাশের সহিত ধানাদি দ্রবাও দিতে হয়।

সহচর সূক্ত—৭০২,৫৪৩ সংযাজ্যা—১৮ সংবৎনর-প্রজাণতিম্বরূপ ৭,৬৪ দিনসংখ্যা ১৬৪ সংবৎসর সত্রগ্রাময়নাদি ৩৬৩

अश्मन (मान->

সংগাদন-৮>

সংস্থিত যজুঃ—৪০

সাক্ষশ্ব সাম—<sup>৩২ ৪</sup>

भाकाया-नर्गगाल गरहर अत उत्तर पात प्रमिकीत ०७९,०७१

সাম— ঋক্ মন্ত্র গান করিলে দাম হয়; উল্গাতা ও তাঁহার সহকারী প্রস্তোতা ও প্রতিহর্ত্তা দাম গান করেন। উল্গাতার গেয় অংশ উদ্গীথ, প্রস্তোতার প্রস্তাব, প্রতিহর্তার প্রতিহার ও তিনজনে একদঙ্গে গেয় অংশ নিধন। ২৬৮,২ ১

সামগায়ী-২১০ সাম দেখ।

সামবেদ - উৎপত্তি ৪৭৬

সামিধেনী—আহবনীয় অগ্নিতে সমিৎ প্রক্ষেপপূর্ব্বক সমিন্ধন বা প্রজাননকালে হোতার পাঠ্য মন্ত্র; পূর্ণনাস ইষ্টিয়ত্তে পোনের সামিধেনী বিহিত। বিশেষ বিধি থাকিলে অন্তর অন্তসংখ্যা ৬

সামীপ্য-দেবগণের ১৮৬

সাআজ্য-৬১৬,৬৩১

সাযুজ্য-দেবগণের ২৩,১৮৬

সাবিত্ত গ্রন্থ তার স্বর্থন অন্তর্গত ২৭৯ সোমশাগ দেও।

সারপ্য-দেবগণের ২৩

সাৰ্বিভৌগ—৬৪৪,৬৫০

সালার্ক — ব্যকুরুর ৬৪৩

সালোক্য-২৩,১৮৬

**দিনীবালী—**চতুর্দশাযুক্ত অমাবস্থা ৫৮০

দিমা-মহানামী মন্ত্ৰ ৪১৮

मीवन-२११

স্থ—জপমন্ত্র ১৮৫

সুকীৰ্তি দুক্ত-<sup>৫৪১</sup>

স্থাত্য় — সোম্বাগের দিন—যে দিন সোমের অভিষব ও তিন স্বলে ধাগামুঞ্চান হয় ৪০,৯৩

ञ्चश्र-७०२,७२२,७२२

স্কুব্ৰ**ন্ধাণ** স্ব্ৰন্ধণ্য বিষ্
ক্ৰিন্দ্ৰ ক্ষেত্ৰ ৪৮৬

প্রবা—৬০০ <del>ফ</del>ত্তিয়ের স্করাপান ৬০৫,৬৫৭,৬৫৮

ञ्चत् - ७८१ - अर्ग, हित्रना प्रथ।

সুক্ত্র—ঋক্সংহিতার অন্তর্গত মন্ত্রসমষ্টি ২০৪

সেনা—২৬৬,৬৩৯

সেনাপতি-৬৫২

সোম—সোম যজের প্রকারভেদ ১ সোমক্রণ ৪০ সোমবিক্রেতা ৪৪ সোম রেবংগ ৪৫ উপাবহরণ ৫২ রাজা সোমের গৃহপ্রবেশ ও আতিথ্য ৫৫,৫৬ আপ্যায়ন ৯০ গন্ধর্ম নিকটে স্থিতি ৯৪ প্রণয়ন ১০৯ সোমের উদ্দিষ্ট পশু ১২৭ অভিনব ১২৮ মাদকতা ১৮১ দেবগণের ভাগ ১৮৮ সোমপান ১৯১-১৯৪,৬১১ সোমপীথ ১৮১ গায়ত্রী কর্তৃক সোমাহরণ ২৭২-২৭৬ ব্রাহ্মণের ভক্ষ্য ৬১২ ওম্ধিরাজ ৬৭১

ব্যোম্যাগ — অগ্নিষ্টোমাদি থাগ, যাহার মুখ্যকর্ম দেবোদ্দেশে সোম্বরসপ্রদান।
অগ্নিষ্টোম দকল সোমযজ্ঞের প্রকৃতি। ইহা তিন দবনে নিস্পাত্য—প্রাতঃসবন,
মাধ্যন্দিন দবন ও ভৃতীয় দবন; সোনের অভিষব সোমাহতি ও সোমপান
প্রত্যেক দবনে মুখ্য কর্ম্ম; তৎসহিত আমুসঙ্গিক পশুযাগ ও পশুযাগের
আমুয়ন্তিক দবনীয় পুরোডাশ যাগও বিহিত। অনুষ্ঠানক্রম সংক্ষেপে এইরপ:—

#### প্রাতঃস্বন

| গ্ৰহ ৰা চমস | · দে <del>বভা</del> | হোদকর্ত্তা | যাজ্যাপাঠক ৰা<br>ব্যট্কৰ্ত্ত।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | দোমপানকর্ত্তা |
|-------------|---------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ১ উপাংগু    | স্ব্য               | অধ্বযু্ত   | and the same of th | -             |
| ২ অন্তর্যাম | স্থা                | অধবযু ব    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -             |

| ৩ ঐক্সবায়ব )         | দ্বি ইন্দ্ৰ-বায়্-    | (                            |                        |                            |
|-----------------------|-----------------------|------------------------------|------------------------|----------------------------|
| ৪ ষৈত্রাবরুণ          | দেবতা মিত্রা-বরুণ     | <b>ब्यक्ष्तयू</b> र          | হোতা                   | মধ্বযু্য ও হোতা            |
| ৫ আখিন                | গ্ৰহ অখিৰয়           | l                            |                        |                            |
| ৬ শুক্রগ্রহ           | <b>हे</b> ख           | অধ্বযু্                      | হোতা <b>}</b>          | হোমকর্তা ও                 |
| ৭ মন্থিগ্ৰহ           | <b>हे</b> ल           | প্রতি প্রস্থাতা              | হোতা 🕽                 | হোতা                       |
| नम ठम्म               | — Б                   | মসাধ্বযু (গণ                 |                        |                            |
| ছয় চমচ               |                       | व्यक्षय्र्                   | চমসীগণ                 | হোমকর্তা ও<br>ব্যট্কর্তা   |
| ৮-১৯ দ্বাদশ ঋতুগ্ৰ    | হ নানা<br>দেবতা       | অধ্বর্গু ও<br>প্রতিপ্রস্থাতা | ধিক্ষাস্থ<br>ঋত্বিক্গণ | হোমকর্তা ও ব<br>বষ্ট্কর্তা |
| <b>*২</b> ০ উন্দ্ৰাগ  | ইক্রাগ্নি             | অধ্বযু্ত্য                   | হোতা                   | অধ্বযুৰ্য ও হোতা           |
| <b>*२</b> > देवश्रदमव | বিশ্বদেবগণ            |                              | হোতা                   | অধ্বৰ্গ ও হোতা             |
| (                     | > মিত্রাবরুণ          | ष्य थव् ग्र                  | মৈত্রাবরুণ             | হোমকর্ত্তা                 |
| *२२ डेक्था            | २ हेन                 | প্ৰতিপ্ৰস্থাতা               | ব্রাহ্মণাচ্ছংস         | 9                          |
| তিন জংশ               | ৩ ইক্রাগ্নি           | প্রতিপ্রস্থাতা               | অচ্ছাবাক               | বষট্কন্তা                  |
|                       | গ্ৰহ সশস্ত্ৰ গ্ৰহ অং  | র্যাৎ ইহাদের ভ               | গাছতির পূ              | ৰ্বে বষট্কৰ্তা শস্ত্ৰ      |
| পাঠ করেন ; তৎপ        | ধুর্ব্বে উল্গাভারা বে | ৱাত্ৰগান করেন                | । २०७३                 | ২১ গ্রহাহতির পর            |
| म्भञ्जन हमनाथ्तर्ग    | সোমপূর্ণ চমস          | আহতি না দি                   | য়া কাঁপাইয়           | (पन ও চমসীরা               |
| স্থ স্থ চমসে সোমণ     | तान करत्रन। २२        | গ্ৰহে তিন                    | আহতির প                | রই চমসাধ্বযুগণণ            |
|                       | চ দেন ও চমসীরা        |                              |                        |                            |

## মাধ্যন্দিনস্বন

|   | গ্ৰহ          | দেৰভা       | হোমকর্ত্তা     | ৰষ্ট কন্ত্ৰী | মোমপানক <b>ৰ্ত্তা</b> |
|---|---------------|-------------|----------------|--------------|-----------------------|
| > | ক্ত           | हे स        | অধ্বযু ্য      | হোতা         | হোমকৰ্তা ও ব্যট্কৰ্তা |
| ş | <b>ম</b> স্থী | हेस         | প্রতিপ্রস্থাতা | <b>হো</b> তা | ক্র                   |
|   | প্রাত:দবনে    | নর ভাগে চমস | াহতি ও চমদীদের | চমসপাৰ।      |                       |
| ٠ | মক্বজীর       | हेख         | ১ অধ্বযুত্ত    | হোতা)        | হোমকর্তা .            |
|   | হই জংশ        | মকৃত্বান্   | *र अध्वय् । ख  | হোতা 🖔       | ব্যট <b>্ক ৰ্</b> জ   |
|   | •             |             | প্রতিপ্রস্থাতা |              | •                     |

# ঐতরেয় ব্রাহ্মণ

\*৪ মাহেক্র মহেক্র অধ্বর্গ হোতা হোমকর্তা ও ব্রট্কর্তা

অধ্বর্গ নৈতাবকণ

ধে উক্থা প্রতিপ্রস্থাতা আফ্রাবাক

তিন অংশ প্রতিপ্রস্থাতা অফ্রাবাক

\* ৩ ( দ্বিতীর অংশ ) ৪, ৫ এই তিন গ্রহ মশস্ত্র; ৩ ৪ ৪ গ্রহাছতির পর চমসাধ্বর্গুদের চমসকম্পন ও চমসীদের সোমপান; ৫ গ্রহাছতির পর চমসাধ্বর্গুদের চমসাহতি ও চমসীদের সোমপান।

### তৃতীয় সবন

গ্রহ দেবতা হোমকর্তা বষট্কর্তা সোমপানকর্তা

স্থানিত্য অদিতি অধ্বর্গু হোতা —
প্রাতঃসবনের স্থায় চমসাহতি ও চমসীদের সোমপান

২ সাবিত্র স্বিতা অধ্বর্গু হোতা —

ত বৈশ্বদেব বিশ্বদেবগণ অধ্বর্গু হোতা হোতা ও অধ্বর্গু
এই সময়ে সৌমাচক্র্যাগ।

৪ পাত্নীবত অগ্নি পত্নীবান্ অধ্বয়্ত আগ্নীও আগ্নীও এই নময়ে নেষ্টাক ইক যজমানপত্নীয় আনমন ও পাল্লেজনজনে উল্লেশ প্রকালন।

শারিমারুত অগ্নি-মরুং অধ্বর্গ হোতা অধ্বর্গও হোতা
 হারিঘোজন ইক্র হরিবান্ উল্লেতা হোতা ঋত্বিকৃগণ

\* ৩ এবং ৫ গ্রহ সশস্ত্র; ৩ গ্রহের পর চমসাধ্বর্গদের চমসকম্পন ও চমসীদের চমসপান, ৫ গ্রহাহতির পর চমসাধ্বর্গদের চমসাহতি এবং হোডার সহিত চমসীদের চমসপান।

# স্বন্ত্রে অভিষ্বের নিয়ম:---

প্রাতঃসবনে সোমের অর্দ্ধাংশ হইতে ও মাধান্দিন সবনে অপরার্দ্ধ হইতে পাধাণঘাতে সোমরস নিকাশিত হর; কেবল একথপ্ত সোম তৃতীয় সবনের জন্ত রক্ষিত হয়; উহা হইতেই যে অন্ত রস পাওয় যায় তাহা তৃতীয় সবনে গৃহীত হয়। প্রাতঃসবনে উপাংশুসবন নামক পাধাণের আঘাতে রস বাহির করিয়া সেই রসে উপাংশু গ্রহাছতি। আর চারিথানি পাধাণের আঘাতে

৬ মক্ত ভীর

নিকাশিত রস আধবনীর পাত্রের জলে মিশান হয়। দশাপবিত্রে ছাঁকিয়া ঐ জলের অর্নাংশ দ্যোণকলশে ও অপরার্দ্ধ পৃতভূতে ঢালা হয়। দ্যোণকলশে ঢালিবার সময় পতন্ত সোমধারা হইছে অন্তর্থাম, ঐক্রবায়ব, মৈত্রাবরুণ, আর্থিন, শুক্র ও মন্থী এই কয় গ্রহ গৃহীত হয়; উহাদের নাম ধারাগ্রহ; অক্রান্থ গ্রহ দ্যোণকলশ অথবা পৃতভূং হইতে লওয়া হয়। মাধ্যন্দিনে উপাংশুগ্রহ নাই, চমসপুরণার্থ রস পৃতভূৎ হইতেই লওয়া হয়। শুক্র ও মন্থী ব্যতীত ধারাগ্রহও নাই। ভৃতীয় সবনের সোমরস কেবল পৃতভূতেই ঢালা হয়।
সোম্যাগের আনুষ্কিক পশুষাগ:—

প্রাতঃসবনে পশুযাগের বপাহতি পর্যান্ত হয়; তৎসহিত পুরোডাশ যাগ ও ধানা করম্ভ দধি ও পয়স্থা দেওয়া হয়; মাধ্যন্দিনে পশ্বক্লের পাক হয় এবং পুরোডাশ ও ধানাদি যাগ হয়। তৃতীয় সবনে পশ্বক্ল বাগ ও পূর্ববিৎ পুরোডাশ ও ধানাদি যাগ করিয়া পশুযাগ সমাপ্ত করা হয়।

তৃতীয় সবনের শেষে জলাশয়ে গিয়া অবভৃথ য়ান, বরুণের উদ্দেশে পুরোডাশ দান ও দেবযজনে ফিরিয়া আসিয়া উদয়নীয় ইষ্টি, অন্বকা পশুযাগ ও মন্ত্রাৎপল্ল নৃতন অগ্নিতে উদবসানীয় ইষ্টিয়াগের পর সক্ষার পুর্বেই অগ্নিষ্টোম যক্ত সমাপ্ত হর।

অগ্নিষ্টোমে সশস্ত্রগ্রহ ১২টি; প্রত্যোকের পূর্ব্বে শস্ত্রপাঠ ও তৎপূর্ব্বে স্তোত্রগান বিহিত। এই স্তোত্র, শস্ত্র ও গ্রহের সম্বন্ধে নিমে দেওয়া গেল।

|                | •                    | থাতঃ <b>স</b> বন |                              |                   |
|----------------|----------------------|------------------|------------------------------|-------------------|
| बर             | ম্ভোত্র              | শস্ত্র           | শস্ত্রপাঠক ও<br>ব্যট্কন্ত্রা |                   |
| ১ ঐক্রাগ       | ব <b>হি</b> স্পবমান  | আজ্ঞা            | হোতা                         |                   |
| २ देवचटनव      | <b>আত্যা</b> ন্তোত্ৰ | প্রউগ            | হোতা                         |                   |
| ৩ উক্থ্য ১ অংশ | <u> আজ্যন্তোত্র</u>  | আজ্যশস্ত্ৰ       | মৈত্রাবরুণ )                 | a and description |
| ৪ ঐ ২ সংশ      | ক্র                  | B                | ব্ৰাহ্মণাচ্ছংসী              | হো <b>ত্ত</b> ম   |
| ৫ ঐ ৩ অংশ      | ক্র                  | ক্র              | অহ্বাবাক )                   | 91                |
|                |                      |                  |                              |                   |

মাধ্যন্দিনস্বন মাধ্যন্দিন প্ৰমান মকুত্বতীয়

হোতা

|     | দ্বিতী | য়াংশ       | প্ৰমান       |           |                 |
|-----|--------|-------------|--------------|-----------|-----------------|
| 9   | মাহে   | <u>ख</u>    | পৃষ্ঠস্তোত্ত | निरक्षवना | হোতা            |
| b : | উক্থ   | ্ প্রথমাংশ  | ক্র          | ক্র       | মৈত্রাবরুণ      |
| 8   | ঐ      | দ্বিতীয়াংশ | D            | ক্র       | ব্ৰান্ধণাচ্ছংসী |
| > 0 | ঐ      | তৃতীয়াংশ   | ক্র          | ক্র       | অচ্ছাবাক        |
|     |        |             |              |           |                 |

### তৃতীয় সবন

১১ বৈশ্বদেব আর্ভিব প্রমান বৈশ্বদেব হোতা ১২ শ্ব বা যজায়জ্জিয় আগ্নিমারুত হোতা আগ্নিমারুত

অগ্নিষ্টোমের তৃতীয় সবনে হোত্রকত্ত্রের শস্ত্র নাই। স্তোত্রমধ্যে প্রাতঃ-সবনে গেয় বহি প্রনান স্তোত্র মহাবেদির বাহিরে চাত্বালের নিকট গীত হয়; অস্থান্ত স্তোত্র প্রত্থরী পার্শ্বে গীত হয়। তিন সবনেই পৃতভূতে সোম ঢালিবার সময় প্রমান স্তোত্ত গীত হয়।

অগ্নিষ্টোমে ১২ স্থাত্র ১২ শস্ত্র ১ সবনীয় পশু

উক্থো ১৫ স্থাত্র ১৫ শস্ত্র ২ সবনীয় পশু

ৃতীয় সবনে হোত্রকত্ররেরও শস্ত্র থাকায় শস্ত্রসংথা পোনের হয়।

'বোড়শীতে ১৬ স্থোত্র ১৬ শস্ত্র ৩ সবনীয় পশু

উক্থোর অতিরিক্ত আর একটি বোড়শশস্ত্র থাকায় শস্ত্রসংথা বোল।
অতিরাত্রে ২৯ স্থোত্র ২৯ শস্ত্র ৪ সবনীয় পশু

অগ্নিষ্টোম, উক্থা ও বোড়শী যক্ত দিবাভাগেই সমাপ্ত হয়। অতিরাত্র যজ্ঞে তদতিরিক্ত রাত্রিকতা থাকে। যোড়শীর উপর রাত্রিকতা তিন পর্যায়ে সোমাহুতি; প্রতি পর্যায়ে ৪ শস্ত্র (হোতার এক ও হোত্রকদের তিন) এবং পরদিন প্রতাবে ১ শত্র (আধিনশস্ত্র)। আধিনশস্ত্রের পূর্বে গেয় স্টোত্রের নাম সন্ধিস্তোত্র।

সোত্রামণি যজ্জ—৪৭৭ সোপর্ণ আখ্যান—২৭২ সোপর্ণসূক্ত—৫০০,৬৪০ সোম্যচরু—সোম্যযাগ—২৮৫ ऋन्न-(७२

**खा**क—विम् > १२

স্তোত্র— স্তোম—প্রতোক শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে সামগায়ী ঋত্বিকেরা স্তোত্র গান করেন; যতগুলি শস্ত্র, স্তোত্রও ততগুলি। তিন সবনে কোন্ শস্ত্রের পূর্বে কোন্ স্তোত্র বিভিত্ত, তজ্জ্যু শস্ত্র দেখ। ঋক্মন্ত্রে স্থর বসাইয়া গান করিলে উহা সামে পরিণত হয়। গাইবার সময় একই ঋক স্থর দিয়া হয়ত একাধিক বার আওড়াইতে হয়; কাজেই প্রতোক আবৃত্তিকে একটি সামমন্ত্র ধরিলে সামমন্ত্রের সংখ্যা এইরূপে বাড়িয়া যায়। এইরূপ কতিপয় সামমন্ত্রের সমষ্টি এক এক স্তোত্র; পুনঃ পুনঃ আবৃত্তির হেতু শেষ পর্যান্ত যতগুলি সামমন্ত্র দাঁড়ায়, তদমুসারে স্তোমের নামকরণ হয়। যথা প্রাতঃসবনে হোতার পাঠা প্রউণ শস্ত্রের পূর্বের আজাস্তোত্র গীত হয়। সামবেদসংহিতার ২।১০-১২ এই তিন মন্ত্রে স্থর দিয়া সামে পরিণত করিয়া তিন বারে বা তিন পর্য্যায়ে গাইতে হয়। তিন মন্ত্র তিন পর্য্যায়ে নয়টি মন্ত্র হয়; কিন্তু কোন কোন মন্ত্র একাধিক বার আবৃত্তি করিয়া উহাকে পোনের মন্ত্রে পরিণত করা যাইতে প্রের। মনে কর ক থ গ এই তিন মন্ত্র; উহার কোনটিকে তিন বার, অন্ত গুইটি একবার মাত্র আবৃত্তি করিলে উহা পাচমন্ত্রে পরিণত হইবে; তিন পর্য্যায়ে পোনের মন্ত্র হইবে। যথা:—

প্রথম পর্যায় ক ক ক থ গ ৫

দ্বিতীয় পর্যায় ক থ থ থ গ ৫

তৃতীয় পর্যায় ক থ গগগ ৫

সাকল্যে ১৫

এইরূপে তিন মন্ত্রকে পোনেরতে পরিণত করিয়া যে স্তোত্র নিষ্পন্ন হয়, তাহাকে পঞ্চদশস্তোম বলা হয়।

তিন মন্ত্রকে পোনের মন্ত্রে পরিণত করার এই এক রীতি; উক্ত রীতি ব্যতীত অ হা রীতিও হইতে পারে। যথা—

প্রথম পর্যায় ক থ গ ৩
দ্বিতীয় পর্যায় ক ক ক থ থ গ গ ৫
তৃতীয় পর্যায় ক ক ক থ গ গ গ ৭
দাকল্যে >৫.

এইরূপে পঞ্চদশ স্তোম ভিন্ন ভিন্ন রীতিতে নিপ্পন্ন হইতে পারে। এইরূপ বিভিন্ন রীতির নাম বিষ্টুতি। উল্লিখিত রীতিদ্বয়ের প্রথম রীতি পঞ্চপঞ্চিনী বিষ্টুতি, দ্বিতীয় রীতি উন্মতী বিষ্টুতি।

প্রতিঃসবনে হোতার আজাশস্ত্রের পূর্ব্বে বহিম্প্রমানস্তোত্ত গেয়। সামসংহিতা ২০১৯ এই নয়টি মন্ত্র তিন ভাগ করিয়া এক এক ভাগে এক এক প্রধায় হয়; কোন মন্ত্র একাধিক বার আবৃত্তি হয় না; কাজেই শেষ প্র্যান্ত নয়টি নন্ত্রই থাকে; নয় মন্ত্র তিন প্র্যায়ে গাঁত হইলে উহাকে ত্রিবংস্তোম বলে।

অথিপ্রৌম্বজ্ঞ ১২ শস্ত্র ও ১২ জোত্র; তন্মধ্যে প্রাতঃসবনে বহিষ্প্রমানস্তোত্র ত্রিরং (৯ মন্ত্রের) স্তোমে, অবশিষ্ট চারিটি আজ্যন্তোত্র পঞ্চলশ (১৫ মন্ত্রের) স্তোমে, মাধ্যন্দিনসবনের মাধ্যন্দিনপবমান স্তোত্র পঞ্চলশস্তোনে ও অবশিষ্ট চারিটি পৃষ্ঠস্তোত্র সপ্তদশ (১৭ মন্ত্রের) স্তোমে গীত হয়। তৃতীয় সবনে আর্ভবপন্যান সপ্তদশ স্তোমে ও বজ্ঞাযজ্ঞির স্তোত্র একবিংশ (২১ মন্তের) স্তোমে গীত হয়। অগ্নিষ্টোমে এই চারিটি মত্র স্তোম থাকার উহা চতুষ্টোম্বজ্ঞ। আগ্নষ্টোম ভিন্ন অন্ত যজ্ঞে স্তোমসম্বন্ধে অকরূপ বিধি। দাদশাহের অন্তর্গত ষড়হের প্রথম দিন ত্রিরৎ, দ্বিতীয় দিন পঞ্চদশ, তৃতীয় দিন সপ্তদশ, চতুর্থ দিন একবিংশ, পঞ্চমাহে ত্রিণব (২৭ মন্তের), ষ্টাহে একত্রিংশ (৩১ মন্তের) স্তোম বিহিত।

— প্রমানস্তোত্ত— অগিষ্টোমে তিন স্বনেরই প্রথম স্তোত্তের নাম প্রমানস্তোত্ত্ব;
প্রাতঃস্বনে বহিপ্রবান, মাধ্যন্দিনে মাধ্যন্দিন প্রমান ও তৃতীয়ে আভ্রপরমান।
সোমপাত্রে গ্রহগ্রহণের পর আধ্রনীয়ের সোম পুতৃত্তে ছাঁকিয়া (পূত করিয়া)
টালিবার সময় সেই প্রমান ( যাহা পূত হইতেছে ) সোমের উদ্দেশে গাঁত হয়
বিলয়া এই নাম। বহিপ্রমানস্তোত্র বেদির বাহিরে চাত্বালে ও অভ তুই প্রমান
উত্তর্মরী পার্ম্ব গাঁত হয়।

পৃষ্ঠন্তোত্ত— মাধ্যন্দিন সবনের মাধ্যন্দিন প্রমান ব্যতীত অপের চারিটি স্থেত্রের নাম পৃষ্ঠন্তোত্র; চারিটি পৃষ্ঠন্তোত্রের মধ্যে প্রথমটি ( ছই মন্ত্র ) রথস্তর সামে, বিতীয়টি ( ছই মন্ত্র ) বামদেবা সামে, তৃতীয়টি ( ছই মন্ত্র ) নোধসসামে ও চতুর্থটি ( ছই মন্ত্র ) কালেয় সামে গীত হয়; সমস্তই সপ্তদশ স্তোমে গেয়। ছাদশাহের অন্তর্গত গুল্লাম্ভ্রের প্রথমাহে রথস্তর, বিতীয়াহে বৃহং, তৃতীয়াহে বৈরূপ, চতুর্থাহে বৈরাজ, পঞ্মাহে শাক্র ও ষষ্ঠাহে রৈবত্ত সামে পৃষ্ঠস্তোত্ত নিষ্পন্ন হয়।

স্তোমভাগ-৪৭৯

স্থালী—পাত্র; আজ্য রাথিবার জন্ম আজ্যস্থালী, চরুপাকের জন্ম চরুস্থালী ৪১ অগ্নিহোতে তৃশ্বপাকের জন্ম স্থালী ৫৮৯ সোমগ্রহ লইবার জন্ম স্থালী ৬১৬ চমস দেখ। স্ফ্রা—থজাাক্বতি কার্মথণ্ড বেদিনিস্মাণে ব্যবহার্যা; যাগকালে আগ্নীধ্র উদ্ধিস্থ ক্যা হত্তে বসিয়া প্রত্যাশ্রাবণ করেন ৬৩০ আশ্রাবণ দেখ।

স্মার্ত্ত অগ্নি—৬৪১ গৃহ অগ্নি দেখ।

ক্রক্—যজ্ঞকর্মে ব্যবহৃত ধ্রুবা, উপভৃৎ, জুহু ও স্থব এই চারিথানি কাঠের হাতার সাধারণ নাম স্রক্। অধ্বর্যু দক্ষিণ হস্তে জুহু লইয়া তাহাতে হোমদ্রব্য রাখিয়া আছতি দেন। উপভৃং বামহস্তে জুহুর নীচে ধরা হয়। বেদিতে স্থির (ধ্রুব) ভাবে রক্ষিত আজ্যস্থানী হইতে হোমার্থ আজ্যরক্ষণে ব্যবহৃত ধ্রুবা হইতে আজ্যগ্রহণার্থ ক্রব ৫৬৮

ख्या - > १२ क्व (नर्थ।

**স্বজ**—প্রাণিবিশেষ ২৭৪

**₹31->**₽8

স্বয়ন্ত্র —৬৫৬

স্বরুসাম—সংবংসর সত্তের অন্তর্গত ৩৫৪,৩৬৭,৩৬৮

স্বরাট —৬৪৬,৬৪৮,৬৫৬

স্ব্রু - যুপের রশনা মধ্যে রক্ষিত কাষ্ঠ্যও ১২৭ পশুযাগ দেখ।

सर्ग - > ३,७६

স্বর্ণ-৮৩

স্বৰশতা-৬৩১

স্বস্ত্যয়ন--২৭৩

স্বারাজ্য-৬১৬,৬৬১

স্বাহা---৩০৩

স্বাহাকার-৫৯৪

স্বাহাকুতি—>৫৫

স্বিষ্টকুৎ—ইষ্টিযাগাদিতে প্রধান যাগের পর অগ্নিম্বিষ্টকুতের উদ্দেশে সম্পার্ছ যাগ; এই যাগ বিনা প্রধান যাগ সম্পূর্ণ হয় না ১৮, ১৮৭ হ্মু-৫৬১

হরি-১৮৬

হ্ব—৯

হবিঃ— যজ্ঞে দেবোদ্দেশে অপিত দ্রব্য ৬

হবিদ্ধান— মহাবেদির উপর সদঃশালার পূর্ব্ডদিকে একথানি মণ্ডপ নির্মিত হয় ৮৩ উহার নাম হবিদ্ধান মণ্ডপ; ঐ মণ্ডপের মধ্যে ছইথানি শকট থাকে; তাহার নাম হবিদ্ধান শকট: উপবস্থা দিনে অর্থাং সোম্যাগের পূর্ব্ডদিন অধ্বর্ম্ম ও প্রতিপ্রস্থাতা শকট ছইথানি চালনা করিয়া প্রাচীনবংশের পূর্ব্বদার হইতে হবিদ্ধানমণ্ডপে লইয়া যান; হোতা অনুবচন পাঠ করেন; এই কর্ম্ম হবিদ্ধান প্রবর্ত্তন ১০৩-১০৮ এই হবিদ্ধান মণ্ডপ মধ্যে হবিদ্ধান শকটের উপর যাগের পূর্ব্বদিন সোম স্থাপিত হয়; প্রাতে সেই মণ্ডপেই শকটের নীচে ভূমিতে সোমের অভিষব হয়, এবং সোমরম দ্যোণকলশ ও পূতভূতে ঢালা হয়। অধ্বর্মা স্থালীতে বা পাত্রে সোমগ্রহণ করিয়া হবিদ্ধান মণ্ডপের বাহিরে আসেন ও আহবনীয়ে আহতি দেন।

হবির্যান্তর—শ্রোত অগ্নিতে সম্পাদ্য যজ্ঞ— তন্মধ্যে এই কয়টি অবশুকর্ত্তব্য, অগ্নাধেয়, অগ্নিহোত্র, দশ, পূর্ণমাস, আগ্রয়ণ, চাতুর্মাস্থ্য, নিরুচ় পশুবন্ধ।

হবিষ্পপ্ত,ক্তি->৮৪

হ্ব্য-হোমদ্র ১৮৭

इस्ट्री-७२४,896

হংসবতী ঋকৃ—৩৭১

হিক্ষার — ছ শব্দ উচ্চারণ — সামগানের পূর্ব্বে বিহিত ২৬৯ হোতৃজ্ঞপের পর বিহিত আতিহিন্ধার ২০০

হির্ণ্য-->>৩,৫৭৬,৫৮০ স্বর্ণ ও স্থবর্ণ দেখ।

হিরণ্যকশিপু-৫৯৮

**₹**\$-000

ভূতাদ —হতশেষভোজী ব্রাহ্মণ , স্বাজ্ঞ্জ বৈশু ও শূদ্র এই তিনবর্ণ অহতাদ ৫৯৯ অহতাদ ক্ষত্রিয় আপন ভাগ ব্রাহ্মণে (পুরোহিতে) অর্পণ করিবে ৬০৮

হাদয়-পশ্বন্ধ ৬৬৬

হোতা—ঋথেদী প্রধান ঋত্বিক্—দেবতার আহ্বানকর্তা বলিয়া নাম হোতা ১০ ইনি অধ্বর্গুকর্তৃক কর্মের অফুকূল অফুবচন পাঠ ও যাগের পূর্বের যাজ্ঞাপাঠ করিয়া বষট্কার করেন; ইহাই প্রধান কার্যা। প্রজাপতি ও দেবগণ কর্তৃক হোতার কর্ম সম্পাদন ৪৭৭ ঐতরেয়রাহ্মণে প্রধানতঃ হোতার কর্মই ব্যাখ্যাত হইয়াছে।

হোত্চমস—হোতার নির্দ্ধিষ্ট চমস— উহাতে হোতা চমদাহুতির পর দোমপান করেন। একধনা আনিবার সময় অধ্বর্যু হোত্চমদে করিয়া থানিকটা জল আনেন; ঐ জলে একধনা ও বসতীবরী কিঞ্চিং মিশাইলে জলের নাম হয় নিগ্রাভ্য ১ অভিষবের সময় নিগ্রাভ্যজলের ছিটা দিয়া দোম ভিজান হয় ১৭৫ হোত্জপ—শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে হোতার পাঠ্য জপ ২১৬ শস্ত্র দেখ। হোত্যক্রন—এপ্তিক বেদির পার্শ্বে হোতার বসিবার স্থান, যেখানে বসিয়া তিনি যাজ্যাপাঠ করেন ১০১

# (20-00

হোত্রেক—মৈত্রাবরুণ, অচ্ছাবাক, রান্ধণাচ্ছংসী এই তিন ঋত্বিক; আর্থ্য ষ্টোমের প্রাতঃসবন ও মাধ্যন্দিনসবনে ইহাঁরা শস্ত্রপাঠ করেন; তৃতীয় সবনে ইহাঁদের শস্ত্র নাই। অগ্রিষ্টোমের বিকৃতি উক্থ্যাদি যজে তৃতীয় সবনেও শস্ত্র আছে। ঐতরেয়রান্ধণে ইহাঁদের শস্ত্র বিশেষভাবে বিবৃত হইয়াছে । ৪৮৮-৩৯৭, ৫০৫-৫৩০

হোতা শংসা —ধিষ্ণান্তিত সাতজন ঋত্বিকের মধো এক জন হোতা, মৈত্রাবক্ষণ অচ্ছাবাক গ্রাহ্মণাচ্ছংসী এই তিন জন হোত্রক এবং নেষ্টা পোতা ও আগ্নীধ এই তিন জন ছোত্রাশংসী; হোত্রাশংসীরা শস্ত্রপাঠ করেন না ৫০৮ তবে তাঁহাদের পক্ষ ∌ইতে চমসাহুতির সময় প্রস্থিত যাজ্ঞা পাঠ করেন ৫০৫-৫১০

হোম—স্বাহাকারাস্ত মন্ত্রপাঠের পর উপবিষ্ট হইয়া যে আছতি দেওয়া হয়,
তাহা হোম—যথা অগ্নিহ্লোত্র হোম ৪৬৭ যাগ দেখ।

হৌশুন বিহৃতি—বিহুতির প্রকারতেদ ৫৩৯ বিহুতি দেখ।

# শুদ্ধি-পত্ৰ

| পৃষ্ঠ       | পঙ্ক্তি   | <i>অণ্ডন্ধ</i>              | . ভদ                      |
|-------------|-----------|-----------------------------|---------------------------|
| <b>২</b>    | টীকা (১১) | श्रविदर्नदव                 | श्चिरर्नद्वा              |
| ۶           | 3         | 2191025                     | 210212                    |
| 20          | >         | দীক্ষিতের জন্ম নির্শ্বিত    | দীক্ষিতবিমিত নামক         |
| >8          | >>        | <b>সোমযোগ</b>               | সোম্যাগ                   |
| >0          | 49        | অনুবাক্য                    | অনুবাক্যা                 |
| 2 @         | 5         | বিচক্ষণবতী                  | বিচক্ষণ                   |
| · .         | •         | পরে                         | मट्धाः                    |
| ৩১          | >@        | প্রযাজা                     | প্রযাজ                    |
| 8 •         | · ৮       | পত্নীদের সংযাজ              | পত্নীসংযাজ                |
| 80          | ر , ৯     | যজুর হোম                    | যজুৰ্হোম                  |
| · ·         | > 8       | ঋক্ বিধান                   | বিধান                     |
| . 6.6       | 50        | অনুবাক্যা                   | অনুবচন                    |
| ৯২          | •         | হোতা                        | <b>अ</b> श्वर्            |
| >>9         | >         | গোপন                        | যোপ <b>ন</b>              |
| <b>১</b> २१ | 59        | <b>অ</b> গ্নিবোমীয়         | অগ্নীষোমীয়               |
| 200         | >4        | আরম্ভ                       |                           |
| >89         | 8         | পশ্বাঙ্গ হোম                | পশ্বন্ধ যাগ               |
| >8%         | •         | পশ্বাঙ্গ                    | পশ্বক                     |
| <b>39</b> 6 | নিকা (১)  | মন্থী, আগ্রয়ণ, উক্থ, ধ্রুব | মন্থী                     |
| 296         | · 💆       | ঐক্রাগ্ন ও বৈশদেব           | এক্রাগ্ন বৈশ্বদেব ও উক্থা |
| 744.        | >>        | করিলাম                      | করি                       |
| 766         | ১৩        | করিয়াছি                    | করিব                      |
| 766         | 30        | করিয়াছি                    | করিব                      |
| <b>४</b> ६६ | ä,        | মন্থী আগ্ৰয়ণ উক্থ          | মন্থী                     |
|             |           |                             |                           |

| পৃষ্ঠ       | <b>୩</b> ୫ ୍ଞି | <b>অণ্ডদ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 84                         |
|-------------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| <b>ર</b> ંગ | . টীকা (১)     | <b>শাত</b> টি                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ছয়টি                      |
| 2>0         | \$             | অচ্চাবাক ও আগ্ৰীধ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>অচ্ছাবাক</b>            |
| २२६         | निका (२)       | দশাট গ্রহের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | অন্ত গ্রহগুলির             |
| २२७         | 2              | ধারাগ্রহের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | গ্রহের                     |
| 200         | . 2            | ছয়টি                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | তিনটি                      |
| 240         | 5,55           | বস্থ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | বায়ু                      |
| 540         | টীকা (৬)       | ৰম্থ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | বায়ু                      |
| <b>9</b> 9  | টীকা (৬)       | গ্ৰাময়ন স্ত্ৰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | গ্রাময়নের মধ্যগত অহুষ্ঠান |
|             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ०७० शृष्ठ (मथ              |
| 955         | >8             | <b>সে</b> শ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | স্তোম                      |
| 889         | 2              | মহা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | মহা                        |
| 896         | ٦٦             | আকার                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | অকার                       |
| 652         | •              | মিত্তাবরুণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | মৈত্রাবরুণ                 |
| 429         | •              | বিমৃক্ত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . বিমৃক্তি                 |
| ~2°59       | ,50            | मान्नाग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | সারাধ্য                    |
| ere         | >>             | পাচন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | পচৰী                       |
| &93<br>%99  | 7              | <b>\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\overline{\over</b> | ভূ:                        |
|             | 9              | স্বশ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | বশস্হিত                    |
| 686         | •              | 1 7 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |

<u>;</u>

